
Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

239 

L’Islam dans l’Assise du Pouvoir et dans la Strategie 
Politique de Mouammar Kadhafi (1969-1973). 

 
SEKONGO WAHADJOTANA MAMADOU 
Université Jean Lorougnon Guédé ( Daola / Cote d’Ivoire) 
wahadjotanasekongo@gmail.com   
2250757881020 / 2250101381121 

 
Résumé :  
 

Guide de la révolution libyenne de 1969, Mouammar Kadhafi a su 
exploiter les ressources de l’Islam pour prendre et légitimer son pouvoir. 
Ayant pris le pouvoir à la suite d’un putsch contre le Roi Idriss, Il a démantelé 
l’ancienne élite sociale libyenne jugée trop corrompu. Une élite qui selon lui 
qui est à la base de la dérive des musulmans libyens. À travers ses actions, le 
guide de la révolution a su gagner le soutien de l’orthodoxie musulmane et 
celui du peuple pour légitimer le nouveau régime. Pourtant, il s’est plutôt 
servi de ces derniers pour assoir et légitimer le régime. Bien qu’important, 
ces soutiens au régime seront insuffisants pour confisquer le pouvoir. Ce qui 
amène au durcissement du régime et à la rupture idéologique avec les 
religieux. Ainsi, il commence par une politique de dénigrement des Oulémas 
en matière d’exégèse coranique. Cette stratégie tenait non seulement à 
s’abstraire des prescriptions religieuses qui étaient en contradiction avec la 
vision du régime. Surtout à éradiquer l’influence des confréries religieuses, 
notamment celles des Senoussis et des Frères Musulmans sur les populations 
libyennes. D’où la remise en cause de la fiabilité des hadiths et la certitude 
de détenir lui-même les clefs de la compréhension et de l’interprétation du 
Coran. Ainsi, c’est de ce constat que procède l’intérêt de l’étude qui tend à 
analyser l’Islam dans la stratégie politique de Kadhafi.  

Mots clés : l’Islam ; stratégie politique ; légitimer. 

 
Summary: 
 
Leader of the Libyan revolution in 1969, Muammar Gaddafi was able to 
exploit the resources of Islam to seize and legitimise his power. Having taken 
power following a putsch against King Idriss, he dismantled Libya's former 

mailto:wahadjotanasekongo@gmail.com


Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

240 

social elite, which he considered too corrupt. An elite which, according to 
him, was at the root of the drift of Libyan Muslims. Through his actions, the 
Leader of the Revolution won the support of Muslim orthodoxy and that of 
the people to legitimise the new regime. However, he used them to 
consolidate and legitimise the regime. Although important, this support for 
the regime was insufficient to seize power. This led to a hardening of the 
regime and an ideological break with the clerics. It began with a policy of 
denigrating the Ulemas in matters of Koranic exegesis. The aim of this 
strategy was not only to abstain from religious prescriptions that were in 
contradiction with the regime's vision. Above all, it sought to eradicate the 
influence of religious brotherhoods, particularly the Senusis and the Muslim 
Brotherhood, on the Libyan people. Hence the questioning of the reliability 
of the hadiths and the certainty that he himself holds the keys to 
understanding and interpreting the Koran. It is from this observation that the 
interest of this study stems, as it aims to analyse Islam in Gaddafi's political 
strategy.  

Key words: Islam; political strategy; legitimacy. 

 
Introduction 
 

Libye constitue un grand foyer musulman, un pays 
tribal, sans solides traditions étatiques, et que c’est l’Islam qui 
a servi de référent identitaire puis qui a été au cœur de la 
construction politique du pays (B. Badié, 2011, p.3). L’onction 
religieuse a été l’élément sur lequel s’est appuyé le roi Idriss 1er 
pour étendre le contrôle sur toute la Libye avec l’aide des 
français et des britanniques qui avaient repris les positions des 
italiens après la seconde guerre mondiale. Ainsi, connaissant 
les réalités du peuple libyen, Kadhafi ne manque pas de 
reprendre en compte le capital religieux du monarque après le 
putsch de 1969. La prise du pouvoir par Kadhafi constitue un 
tournant majeur dans l’histoire politique du pays. Suite à des 
vives tensions sociales et à une politique internationale 
délicate, celle-ci a libérée le pays de l’occupation étrangère en 
redonnant à la Libye l’indépendance et fierté culturelle 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

241 

souhaité par le peuple. Pour consolider le nouveau régime, il 
décide de continuer à gouverner le pays en s’appuyant sur les 
mêmes fondements religieux avec l’aide des Oulémas. Un État 
dans lequel l’Islam constitue le noyau de l’idéologie politique.  

Cependant, très tacticien, il prend dès la fin des années 
1973, des positions ambigües quant à la foi musulmane, en 
émettant des doutes sur la fiabilité des Hadiths (F. Burgat et A. 
Laronde, 1996, p.65). Autrement, L’Islam devient un thème 
important du régime pour des raisons de politique intérieure 
plutôt que par conviction spirituelle ou religieuse (F. Burgat et 
A. Laronde, 1996, p.64-65). Les prises de position de Kadhafi, 
visaient à priver les Oulémas de leur monopole normatif en 
matière religieuse, en leur contestant le droit d’interpréter le 
Coran. Ainsi, c’est de cette constatation que procède l’intérêt 
de l’étude qui tend à analyser l’Islam dans la stratégie politique 
de Kadhafi. 

Toutefois, pour conforter sa position contre les Oulémas 
et les Frères Musulmans, il inclut dans la Charte verte de la 
Liberté et des droits de l’homme en Libye l’interdiction pour 
toute personne ou groupe de se prévaloir de l’Islam pour 
entreprendre des actions politiques (F. Burgat et A. Laronde, 
1996, p.67).  

 À partir de ce constat, pourquoi l’exploitation politico-
religieuse de l’Islam est-elle indispensable dans la stratégie de 
gouvernance de Kadhafi ? 

L’objectif de cette étude est de monter la place de 
l’Islam dans la vie politique en Libye, en insistant sur son apport 
dans l’assise du pouvoir et dans la stratégie politique de 
Kadhafi. 

Pour la réalisation de cette étude, la méthode de travail a 
nécessité le recours à l’utilisation croisée de documents 
multiples. Notamment, les sources imprimées et les sources 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

242 

électro niques. La collecte de ces sources a fourni 
d’importantes informations sur le sujet objet de l’étude. 
L’analyse de ces différents documents a permis d’aborder le 
travail selon le plan qui suit : D’abord montrer la stratégie de 
l’exploitation des religieux dans l’assise du pouvoir, ensuite, 
montrer le rôle de guide religieux et politique de Kadhafi, enfin 
de montrer l’Islam politique et les enjeux de l’interprétation.  
 
1- La stratégie de l’exploitation des religieux dans l’assise du 
pouvoir 

 
    1-1- Les Oulémas dans la consolidation du régime Kadhafi 

La chute brutale de la monarchie, provoque la fragilité de 
la structure politique du pouvoir central. L’absence de 
profondes traditions nationales, et le caractère restreint de la 
classe dirigeante issue de la révolution poussent Kadhafi à 
chercher le soutien de l’orthodoxie musulmane qui avait 
gouverné avec la monarchie du Roi Idriss al Senoussi depuis 
l’indépendance de la Libye en 1951 (H. Guénéron,1976, p.128). 
En effet, la monarchie Senoussi était constituée autour d’une 
bureaucratie en Cyrénaïque et Tripolitaine, largement sous le 
contrôle des religieux, notamment des Oulémas. Ce sont des 
Oulémas salariés, muftis, juges, mais aussi enseignants 
accrédités dans les écoles comme dans les grandes mosquées 
(A.A. Ahmida, 2009, p.82). C’est donc sur cette bureaucratie 
formée d’Oulémas que s’appuya la monarchie pour gouverner 
la Libye. Mais, déçus de la corruption du régime monarchique 
et par les valeurs importées de l’Occident qui menacent celles 
de l’Islam, ils vont accepter de soutenir Kadhafi lors de la prise 
du pouvoir en septembre 1969, vu sa volonté d’interdire 
l’alcool et de fermer les night-clubs dans le pays. À travers des 
déclarations, Mouammar Kadhafi a su gagner le soutien du 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

243 

peuple libyen, surtout celui des Oulémas, qui n’étaient plus en 
accord avec la monarchie. Mais, le soutien des Oulémas au 
guide de la révolution est dû à la montée d’un fort 
mécontentement social, quant à l’inégalité de répartition des 
richesses naturelles du pays ; qu’à la position internationale 
délicate de la Libye dans les années 1960 à 1969. Et malgré les 
nombreuses tentatives de réformes sociales et politiques, le 
régime monarchique s’est montré incapable à résoudre le 
malaise de la population et la sclérose de la vie politique du 
pays. 

Également, vu qu’il se réclamait de l’anticorruption, de 
l’austérité morale et politique à travers son engagement et les 
réformes qu’il annonce au peuple, les Oulémas acceptèrent de 
s’associer au nouveau régime libyen qui par leurs promesses, 
sont en conformité avec l’Islam conservateur (G. Joffe, 1988, 
p.616). Dans ce contexte de fragilité, pour mieux se faire suivre 
par les Oulémas, Kadhafi remplaçait le drapeau de la monarchie 
par celui de l’Islam un drapeau vert. Ainsi, les Oulémas furent 
placés à des postes clés du système éducatif et de la justice, 
notamment au Conseil National de Guidance (CNG), chargé de 
réformer sous la supervision de Kadhafi le système judiciaire. 
C’est donc bien en se plaçant dans l’orthodoxie musulmane que 
représentaient les Oulémas que Kadhafi pu légitimer son 
pouvoir en y associant les valeurs traditionnelles libyennes 
basées sur l’Islam (T. Ray, 2000, p.155-156).    

 
    1.2. La rupture idéologique avec les Oulémas 

La rupture avec l’orthodoxie musulmane a résulté d’une 
initiative du régime visant à circonvenir les résistances de la 
corporation des Oulémas à la mise en œuvre, à la fin des années 
1970, de certains aspects du projet de la Jamahiriya (F. Burgat, 
1988, p.173). En effet, l’idéologie de la révolution visait à 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

244 

l’évidence à s’abstraire de celle des prescriptions religieuses qui 
entraient le plus directement en contradiction avec la 
philosophie politique de Kadhafi. Il s’agit de la publication de la 
troisième partie du livre vert. Pour Kadhafi, avec la sunna 
disparaitraient les règles de l’Islam, mais aussi leurs gardiens, à 
savoir l’encombrante corporation des Oulémas, qui sont 
théoriquement investie de la mission de veiller à l’orthodoxie 
religieuse. Cela sous-entend que le régime de Kadhafi accepte 
mal de voir les Oulémas outrepasser leur fonction de gardien 
de la foi. À cet effet, pendant le congrès du peuple, à Sebha, il 
souligne que : « Nous ne sommes pas là pour écouter les 
Oulémas » (P. audibert, 1979, p.127). Personne n’a le privilège 
de l’exégèse, et le seul mot ‘’Islam’’ ne suffit pas à faire jaillir le 
socialisme. 

 En revanche, en 1976, Al Ouassou Al-Thaqafi, un journal 
proche du pouvoir, a fait publier un article, intitulé « ni muftis, 
ni marabouts, ni cheikhs », dans lequel il est expliqué que la 
démocratie directe que veut construire le régime est 
incompatible avec l’existence d’un establishment religieux. Et 
que le pouvoir devrait être directement exercé par le peuple. 
Par conséquent, les Oulémas n’avaient plus à y être associés au 
régime.  

De plus, toujours dans ce même article, il est dit que ces 
Oulémas, enturbannés, venus d’Al Azhar ou de la Zeitouna, 
sont pleins de conservatisme et leur « sacralisation », 
correspond à une « apostasie » (O. Moncef, 2009, p126). Ainsi, 
Kadhafi, revendique le droit à l’ijtihâd, à l’interprétation des 
textes religieux en 1973 (D. Moncef, 1996, p.86). Considérant 
ainsi que la charia est l’œuvre des Oulémas et qu’elle est une 
œuvre humaine juridique positive, mais ne constitue pas une 
religion. 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

245 

Par ailleurs, si Kadhafi se méfie du traditionalisme des 
gardiens de la foi religieuse (dont il est d’autant plus 
naturellement distant qu’ils ont souvent été liés à la confrérie 
du roi Idriss), il est moins éloigné de l’univers référentiel des 
islamistes. Dans le contexte de la disparition physique (en 
septembre 1970) de son père spirituel le Président égyptien 
Nasser, il est ainsi l’un des premiers chefs d’État arabes à 
s’engager dans la voie d’une réalisation partielle du droit 
positif. En 1970, une commission est chargée d’éliminer les 
règles établies en violation de la Charia et de proposer un projet 
de réhabilitation de ses principes fondamentaux (F. burgat et A. 
Laronde, 1996, p.65). Mais, si Kadhafi est trop pieux pour être 
parfaitement nassérien, il est dans le même temps trop 
nassérien pour ne pas s’opposer à une émergence des adeptes 
de l’islam politique en Libye. Ses premières réticences 
remontent sans doute à l’attentat contre Nasser dont en 1954 
les frères musulmans d’Hassan al-Banna ont été (à tort ou à 
raison) accusés. Quelques années plus tard, les opposants au 
régime sont systématiquement qualifiés de frères musulmans 
et cette appellation est en toute occasion associée aux valets 
de l’impérialisme, à la droite réactionnaire, ou encore aux 
ennemis du progrès, du socialisme et de l’unité arabe. À ce 
premier motif d’une discorde que les ans n’ont pas aplani 
s’ajoute une divergence plus fondamentale sur le statut 
politique de l’arabité. Alors que les islamistes se refusent à voir 
dans leur appartenance ethnique un fondement de la 
réunification des Arabes ils mettent en avant le référent 
religieux. Ce qui amène Kadhafi à dire qu’on peut réunir les 
arabes en tant qu’arabes ayant un esprit musulman, mais si on 
essaye de les réunir en tant que musulmans, en ignorant qu’ils 
sont arabes, ce sera une tentative vouée à l’échec (F. burgat et 
A. Laronde, 1996, p.65).  



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

246 

2- Mouammar KADHAFI, guide politique et religieux 

    2-1- KADHAFI, protecteur des fondements religieux de la 
Libye 

La Libye est un pays extrêmement complexe. Durant le 
règne de la monarchie du Roi Idriss 1er, la structuration de 
l’espace politique du pays s’est faite sous l’influence de la 
confrérie soufie des Senousis qui a vu le jour en 1837. Les 
leaders de cette confrérie ont su par le biais d’un réseau social 
très structuré autour de centre religieux (les zawiyas) qui 
accueillent et forment les hommes pieux, étendre leur emprise 
sur l’ensemble de la Libye. Leur position au sein de la société 
leur permettait d’arbitrer très souvent les conflits entre les 
tribus qui sont aussi très influentes dans ce pays. Les Libyens 
leur sont redevables de la lutte acharnée qu’ils ont menée 
contre les colonisateurs italiens. En l’absence de partis 
politiques, c’est sur ces structures traditionnelles que le 
monarque libyen s’est appuyé pour gouverner la Libye depuis 
son indépendance jusqu’en 1969, suivant les préceptes de 
l’Islam. Cependant, si Kadhafi ne reconnaît pas cette influence, 
c’est certainement parce que le roi Idriss al-Senoussi s’est 
compromis auprès des puissances étrangères et n’a pas su 
poursuivre la lutte contre l’impérialisme dont il a voulu 
pourtant repousser l’influence comme l’avaient fait ses grands 
ancêtres (Collectif, 1975, p.72). En fait, personne n’a reproché 
aux senoussis une trahison de l’Islam, mais seulement une 
trahison du nationalisme arabe. Il y a quand même chez Kadhafi 
un certain refus ou du moins l’oubli partagé par les Frères 
Musulmans et les réformistes du mysticisme (tasawwouf). 

Par ailleurs, sous le gouvernement révolutionnaire de 
Kadhafi, le rôle de l’Islam orthodoxe s’est affirmé peu à peu. 
Kadhafi s’affirme être un musulman dévot ; il veut magnifier 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

247 

l’Islam et lui redonner la place centrale qu’il doit avoir dans la 
vie des gens. Il croit que la pureté de l’Islam a été souillée avec 
le temps, surtout avec l’influence des européens depuis la 
période coloniale. Alors, pour restaurer la pureté de l’Islam, il 
s’est attelé à restaurer la charia comme base du système 
législatif libyen, à bannir les pratiques et les vêtements venus 
de l’Occident, ainsi qu’à purifier symboliquement les 
mosquées. Il a même qualifié certaines pratiques islamiques de 
sataniques, affirmant que le Coran a été corrompu. Malgré cela, 
il croit en la valeur du Coran comme Guide politique et moral 
pour le monde contemporain, comme le montre le livre vert, 
publié au milieu des années 1970 (voire le chapitre 4 du livre). 
La première partie de ce Livre est un commentaire des 
injonctions coraniques pour traiter les affaires humaines. Pour 
lui, La mise en œuvre directe du Coran signifie l’adoption d’une 
démocratie directe au moyen des congrès populaires, et des 
comités populaires. Étant donné que le Livre Vert est 
uniquement fondé sur le Coran, ses instructions peuvent être 
appliquées de façon universelle, au moins pour le monde 
musulman. 

Peu après la prise de fonction, Kadhafi voulant valoriser 
l’Islam, se montra fortement conservateur, en fermant les bars 
et les boîtes de nuit, en interdisant les loisirs considérés comme 
immodestes, et en revenant au calendrier islamique qui part de 
la date de la mort du prophète en 632 (Collectif, 1975, p.73). 
C’est ainsi que la vente d’alcool a été interdite en Libye. Tous 
les contrevenants aux règle imposées sont sévèrement 
réprimés. La question se pose d’instaurer la charia, et il assure 
la présidence du comité qui étudie les problèmes rencontrés 
par cette réforme du système juridique. En novembre 1973, un 
nouveau code législatif fut promulgué, et rend tout le système 
judiciaire libyen conforme à la charia, un code légal fondé sur 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

248 

le Coran. Dans les lois promulguées par le régime, figurait une 
série de punitions légales proscrits qui incluaient des peines 
d’amputation de la main ou du pied pour les voleurs. La 
législation contenait des clauses qui en limitent la portée 
exécutoire. Mais, il s’agit néanmoins d’appliquer les principes 
coraniques dans un État moderne. Une autre loi impose la 
flagellation pour les individus qui rompent le jeûne du Ramadan 
avant l’heure de la rupture. De même que les hommes et 
femmes victimes d’adultère sont punis de huit coups de fouet. 
Pour les commentateurs, il ne va installer rien moins qu’un État 
fondamentaliste à travers le nouveau code pénal et la définition 
de sanctions judiciaires découlant des lois islamiques. En effet, 
Kadhafi est conscient que pour s’imposer, il lui faut épargner le 
régime des critiques des religieux. Il a également besoin de la 
caution de ces derniers pour légitimer les réformes politiques 
et sociales.  

En outre, dès la décennie soixante-dix, il crée le fond Jihad 
destiné à l’aide aux palestiniens qu’il fait alimenter par des 
retenus sur le salaire des fonctionnaires. Il donne mission à la 
faculté des études islamiques et arabes à l’université de 
Benghazi de former les leaders intellectuels musulmans pour 
l’ensemble du monde islamique. La société de Mission 
Islamique a utilisé des fonds publics pour la construction et la 
répartition des mosquées et des centres islamiques 
d’enseignement dans les villes aussi largement séparés que 
Vienne et Bangkok. Quant à la société pour rappel islamique 
(Ad Dawah), elle est organisée avec le soutien du 
gouvernement pour propager l’Islam à l’étranger, en particulier 
en Afrique, et fournir des fonds pour les musulmans des quatre 
coins de la planète (H. Guénéron, 1976, p.72). Sur la base de la 
certitude que le contact avec la civilisation Occidentale à saper 
les fondements de la religion musulmane dans le pays, 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

249 

notamment dans le comportement quotidien des habitants, il 
se donne la mission de faire revivre l’Islam des origines 
débarrassées des scories de la modernité.    

 
    2-2 L’islamisation de l’État libyen 

Une fois les assises du pouvoir consolidé, Kadhafi prend 
la décision d’ériger la Libye en un État musulman vu que la 
population étant musulmane de confession Sunnite à 97% (H. 
Guénéron, 1976, p.72). Ce principe d’unité entre la religion et 
l’État est très affirmé. C’est pourquoi dans la constitution, il a 
fait de l’Islam la religion d’État et le Coran, la source ultime des 
lois juridiques. Depuis le coup d’État de 1969, le régime de 
Kadhafi a explicitement mené une politique de réaffirmation 
des valeurs islamiques développant une culture islamique et 
plaçant la charia comme principe de la Loi. La pratique 
islamique modèle la vie quotidienne des libyens. La date 
hégirienne est également introduite dans les textes 
administratifs et la législation de la Libye est taillée sur mesure 
de la loi islamique le 18 octobre 1971 (H. Guénéron, 1976, 
p.73). En effet, plusieurs lois sont modifiées, touchant aux 
droits de la femme et au vol. De rigoureux châtiments 
islamiques, comme la lapidation et l’amputation des mains et 
des pieds, entrent dans le code pénal libyen bien qu’ils 
semblent n’avoir jamais été appliqués. Ainsi, 

« L’aumône obligatoire » a été imposée par Kadhafi 
sur les revenus et des avoirs de chaque travailleur 
libyen à hauteur de 10%.  Il a aussi bannie l’usure, car 
elle est rejetée par l’Islam. Le drapeau vert de l’Islam 
est fait l’emblème national de la Libye.  Plus dur, la 
prééminence des catégories culturelles occidentales 
est combattue de manière très volontariste ; l’usage 
public de l’écriture latine a été proscrit, y compris sur 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

250 

les passeports étrangers qui doivent être traduits en 
arabe ; des spots télévisés sont fait pour décourager 
la population de porter la cravate, assimilée à 
un « symbole des croisés » (H. Guénéron, 1976, 
p.73). 

 

Les appellations du calendrier grégorien ont été 
remplacées par une terminologie locale fabriquée tout exprès 
pour exprimer le refus de l’aliénation culturelle impérialiste, 
etc. La population de Tripoli a même vu brûler en place 
publique quelques dizaines d’instruments de musique 
occidentale. Kadhafi a fait simplement un retour à l’héritage 
arabe et islamique que l’époque coloniale de la Libye avait 
assimilé à l’Occident. 

Bien que Kadhafi ait affirmé avoir mis en place une 
législation islamique, il ne l’a pas totalement et il n’a pas non 
plus appliqué toutes les lois introduites. La loi qui permet de 
demander et de payer des intérêts sur le capital par exemple. Il 
est vrai que les voleurs doivent être punis par l’amputation des 
mains, mais chacun sait que cette peine n’a jamais été 
appliquée (H. Guénéron, 1976, p.74). Pas plus que la mesure 
qui veut que les personnes coupables d’adultères soient tuées 
à coup de pierres. 

Par ailleurs, Le pays ne reconnait cependant comme 
confession musulmane que le Sunnisme et les autorités 
répriment toute autre forme de culte islamique (S. Geoffi, 2004, 
p.114). Les activités des Oulémas et les prêches dans les 
mosquées font l’objet d’une surveillance constante par les 
services de sécurité libyenne. Aussi, il semble que la population 
des Juifs de Libye, réduite à quelques centaines d’individus à 
l’époque de l’arrivée de Kadhafi au pouvoir, fait d’emblée 
l’objet d’une hostilité particulière. Durant les premières années 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

251 

de la république arabe libyenne, tous les biens fonciers des Juifs 
sont confisqués et les cimetières Juifs détruits. Des répressions 
et les mesures arbitraires conduisent à l’exil les derniers Juifs 
de Libye, dont la communauté disparaît totalement avec le 
temps. Les autres religions non musulmanes, malgré 
l’antipathie déclarée de Kadhafi pour les chrétiens d’Orient, ne 
font pas l’objet de répressions particulières, du moment que 
leurs représentants sont impliqués dans les activités 
subversives. 

 
3- L’Islam politique et les enjeux de l’interprétation 
 

Les manœuvres de Kadhafi pour contrôler les guides 
religieux libyens découlent de l’idéologie de la Jamahiriya à 
s’abstraire des prescriptions religieuses qui sont en 
contradictions avec la philosophie du Guide de la révolution. 
Divers éléments contribuent à ce projet, notamment 
l’interprétation des textes religieux et la campagne de 
dénigrement systématique des dignitaires religieux.  

 
    3-1- La relecture et l’interprétation du Coran 

Le nom ‘’Coran’’ provient du terme arabe ‘’Qur’an’’ qui 
fait référence à une récitation, une communication orale. La 
tradition désigne par ce terme le contenu transcrit de la parole 
de Dieu, révélée par fragments au prophète Mahomet par 
l’intermédiaire de l’ange Gabriel pendant les vingt-trois années 
(de 612 à 632) de sa mission. Le Coran est constitué de 6232 
versets regroupés en 114 sourates, la plus petite étant 
constituée de 2 versets (Sourate CX) et la plus grande de 288 
(sourate II). Les sourates ne sont pas rangées dans l’ordre 
chronologique de leur ‘’révélation’’ ; leur ordre a été définit par 
le prophète Muhammad (Saint Coran, sourate 2). Le texte 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

252 

coranique, considéré comme l’ultime révélation de Dieu (le 
prophète Mahomet est réputé être le dernier des prophètes, le 
dernier messager de Dieu), est, avant toute chose, un rappel 
aux hommes pour qu’ils reviennent à la foi originelle en Dieu et 
qu’ils aient de fait le comportement moral qui convient.  

Plus d’un tiers du Coran est constitué par l’expression du 
‘’tawhîd’’, c’est-à-dire la foi en l’unicité du créateur qui 
n’engendre pas et n’a pas été engendré. On trouve également 
évoquées les histoires des prophètes dont la narration traduit 
le fait de l’essence unique des messages et de leur continuité. 
En ce sens donc, le Coran représente, pour les musulmans, une 
parole absolue qui donne et prend sens au-delà des 
événements et des contingences de l’histoire, justement parce 
qu’il est, pour les fidèles le dernier message révélé aux hommes 
par Dieu qui, auparavant, avait envoyé d’innombrables 
prophètes et messagers dont Noé, Abraham, Moïse et Jésus. 

Étant donné que, la compréhension des dispositions du 
Coran n’étant pas toujours accessible au premier degré, leur 
commentaire (tafsîr) permet de préciser le sens de certains 
versets. N’empêche, il est la source fondamentale de 
l’enseignement et des lois islamiques et traite des croyances, 
de la moralité, de l’histoire de l’humanité, du culte, de la 
connaissance, de la sagesse, de la relation entre Dieu et 
l’homme ainsi que des rapports humains sous tous leurs 
aspects. Sa spiritualité engage l’homme à vivre dans l’harmonie 
en tenant compte de tous les éléments de son humanité. Vivre 
sans oublier la mort, méditer sans négliger l’action du bien et 
de la justice, se savoir seul et vivre parmi les hommes, nourrir 
son esprit comme on nourrit son corps et rester exigeant dans 
la recherche de l’équilibre. Une part importante de son 
message est consacrée à des enseignements de la justice 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

253 

sociale, de l’économie, de la législation, de la jurisprudence, du 
droit et de la politique. 

Pour les musulmans, le Coran, dans son ensemble, a été 
jugé par Dieu lui-même comme une œuvre parfaite : 
« Aujourd’hui, j’ai rendu votre religion parfaite. J’ai parachevé 
ma grâce sur vous ; j’agrée l’Islam comme étant votre religion » 
(Saint Coran, Sourate 5, Verset 3). Tel est le Coran, vision du 
monde directement suggéré par Dieu lui-même créateur d’une 
unité que ni les différences d’interprétation, ni les diversités 
ethniques ne sauraient rompre. Code de vie sociale et 
religieuse, il a tout prévu, tout réglementé, implicitement ou 
explicitement. Ces principes énoncés d’intangible manièrent, 
sont immuables et toute réforme qui leur sera apportée 
constituerait une nouveauté blâmable, c’est-à-dire une hérésie. 
A vrai dire, il est le fondement du droit musulman. Six cents 
versets relèvent du droit proprement dit qui règle les rapports 
de l’individu avec la société, avec l’aide du recueil des traditions 
du prophète Mahomet.  

Pourtant, l’un des projets de Mouammar Kadhafi est de 
réinterpréter le Coran de manière à l’adapter à la politique, 
laquelle qui soit favorable à la gouvernance de la société 
libyenne. La politisation de l’Islam par Kadhafi a suscité la 
riposte des théologiens qui se sont s’opposer à ce projet. Il se 
crée un antagonisme entre lui et les gardiens des textes sacrés 
qui refusent la dépréciation de l’Islam pour des fins politiques.  

Toutefois, le refus des Oulémas n’a pas dissuadé le guide 
de la révolution. Il les désavoue, et prétend que la nouvelle 
interprétation du Coran permet de reconstruire une société qui 
sera conforme aux valeurs de l’Islam. Ainsi, il adopte un 
discours quasi prophétique. Il déclare : « la religion de 
Mohamed est une chose, l’Islam en est une autre. L’Islam, tel 
qu’il est venu avec le Coran, veut dire le Christianisme, le 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

254 

Judaïsme et le Mahométisme. Pour lui, le mot Islam était donc 
utilisé bien avant Mohamed, et que tous ceux qui ont cru en 
Jésus, en Moise, en Abraham, et en Jacob, tous sont 
mentionnés dans le Coran. Et ont embrasés l’Islam et cela, 
avant la venue de Mohamed (F. Burgat et A. Laronde, 1996, 
p.66). Cela veut dire que l’Islam est la religion de l’unité 
(Tawhid) et de la soumission à Dieu ». Sa conception de l’Islam 
prend en compte les autres religions monothéistes parce 
qu’elles croient en un seul Dieu. C’est ainsi que le 30 juin 1973, 
lors d’un colloque il dira à certains intellectuels 
égyptiens : « Vous croyez que les musulmans sont ceux qui ont 
suivi le prophète Mohammad et les autres ne le sont pas. Toute 
personne qui croit en Dieu tout puissant est un musulman, 
toute personne qui s’abandonne à Dieu est un musulman » (A. 
Esse, 2012, p.12). 

Autrement dit, il se fonde sur les dogmes coraniques et 
une analyse qui distingue des pratiques culturelles qui ont 
cours dans l’Islam. Selon lui, la charia et le Hadiths ne sont pas 
des préceptes foncièrement coraniques, mais une œuvre 
humaine. Il veut donc investir le Coran d’un monopole normatif 
absolu. Pour cela, il prône une même circonspection à l’égard 
de l’expression juridique de la doctrine (le Fîqh, auquel il se 
réfère souvent à tort sous l’appellation de Charïa) qu’il refuse 
assez logiquement au demeurant à considérer comme une 
législation sacrée. (F. Burgat et A. Laronde, 1996, p.76). Pour 
Kadhafi, « Ce que l’on appelle aujourd’hui la législation 
musulmane ne peut pas être attribué à la religion, ce sont des 
spéculations ». Il tient la Charïa pour un droit positif au même 
titre le droit Romain, le code Napoléon ; toutes les lois 
élaborées par les juristes français, italiens, anglais et 
musulmans. Il déclare : « Je considère que les Oulémas ont 
élaboré des lois positives qui ne constituent pas une religion. 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

255 

D’ailleurs, comment peut-on prétendre juger des crimes en se 
fondant sur la Charïa, qui trouve elle-même sa source dans les 
Hadîths et en sachant qu’on peut y trouver certains passages 
qui contredisent ce jugement. On ne peut donc juger en 
fonction des Hadiths attribués au prophète des siècles 
auparavant ». (F. Burgat et A. Laronde, 1996, p.67). 

Au-delà de ce sentiment, Kadhafi pense que dans les faits 
et gestes supposés du prophète, un bon nombre d’ajouts 
s’étaient glissés dans la Sunna du prophète (F. Burgat et A. 
Laronde, 1996, p.67). Ceux-ci ont été forgés lors des grandes 
querelles internes (notamment avec la naissance du Chiisme) 
pour cautionner les pratiques de telle ou telles des parties en 
présence. Sans doute Boukhari et Muslim, auteurs des 
principaux recueils de Hadiths n’ont-ils consigné, deux cents 
ans plus tard, que ceux d’entre eux dont la généalogie avait pu 
être minutieusement vérifiée, grâce à une technique dans 
laquelle les musulmans veulent voir aujourd’hui l’une des 
premières démarches scientifiques dans le domaine historique. 
Mais, ce tri entre les dîcts « sains » (sahih) et apocryphes 
(makdoub) n’est, pour Kadhafi qu’une œuvre humaine, (F. 
Burgat, 1988, p.174) empreinte de trop d’approximations 
(certains hadiths sont contradictoires entre eux, voir avec les 
textes mêmes du Coran) pour que la crédibilité de la Sunna 
dans son ensemble n’en soit affectée. C’est donc dire, le fait 
que la Charia et le Hadîth, n’étant pas des pratiques coraniques, 
il trouve inadmissible de les imposer aux musulmans. Il 
considère qu’ils peuvent être appliqués de façon facultative et 
non coercitive. A cet effet, il dit :  

« Les Hadiths existent et constituent la tradition 
islamique. Chacun de nous est libre de les appliquer 
ou d’en choisir ceux qui lui conviennent. Nous 
sommes des musulmans libres. Je ne peux prétendre, 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

256 

ni garantir que tel ou tel Hadîth ait été prononcé par 
le prophète, ni convaincre les musulmans que cela est 
vrai, car je ne suis pas certain et je n’ai aucune preuve 
qu’il en est la source. Je peux me guider dans ma vie 
privée par des Hadiths auxquels je crois, mais je n’ai 
pas le droit de les imposer à quiconque, ni convaincre 
personne de leur véracité. Il y a donc une différence 
entre les Hadiths et la Sunna qui renvoie à des 
préceptes et à des obligations sociales tirés de la 
conduite de vie du prophète Muhammad » (F. Burgat 
et A. Laronde, 1996, p.67). 

De ce point de vue, seul prier cinq fois par jour, observer 
le jeûne du Ramadan sont des recommandations coraniques de 
la Sunna. La Sunna est l’ensemble des pratiques coraniques qui 
doit être enseignée aux musulmans. Quant aux Hadiths, leur 
enseignement conduit à la confusion et au doute chez le 
musulman. Cette conception de l’Islam du colonel Kadhafi s’est 
élargie en 1973. Le choix de cette politique tient à faire de 
l’Islam le fondement de la troisième théorie. C’est sous ce nom 
que Kadhafi fait connaître son idéologie. En effet, il ne s’agit pas 
d’un Islam conçu de manière humaine, mais divine. Pour 
Kadhafi, les Musulmans ne sont pas seulement des adeptes de 
Muhammad (Mahomet). C’est pourquoi il dit : « Si vous suivez 
Muhammad et non Jésus ou que vous suivez Jésus et non 
Muhammad c’est une erreur, car la conception divine est bien 
plus profonde que la conception humaine de l’Islam ». (Collectif, 
1975, p72). Tous les prophètes doivent être crus et suivis. Ils 
viennent tous de Dieu et ne se contredisent pas. C’est l’homme 
et son sectarisme qui déforme l’éternel message prophétique. 
« Il faut prévenir les Chrétiens et les Juifs que s’ils croient en tous 
les prophètes et en un seul Dieu, ils sont croyants, chacun d’eux 
est donc Musulman et suit le droit chemin ». Il affirme que Dieu 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

257 

ne fera de différence qu’en fonction de la piété de chacun : « Le 
plus honorable d’entre eux s’est le plus pieux » (cor, 49, 13). Il 
ne doit pas y avoir de discriminations raciales et religieuses au 
sein de la patrie arabe : « Nous ne faisons aucune discrimination 
entre blanc, noir ou jaune, ni entre Chrétien, Juif, Musulman ou 
adepte d’une autre religion » (Collectif, 1975, p73). 

Toujours dans cette même pensée, il trouve que s’il y a 
des dissensions entre Chrétiens, Juifs et Musulmans, cela 
n’appartient pas aux religions mais aux hommes, surtout à la 
politique colonialiste et l’impérialiste qui cherche à faire croire 
que la guerre sainte est dirigée contre les gens du Livre (c’est-
à-dire, les Juifs et les Chrétiens), déclara-t-il lors de la visite du 
Président Tchadien François Tombalbaye le 20 décembre 1972 
à Tripoli. Bien au contraire, avec les gens du Livre, il ne doit y 
avoir que le dialogue : « Le Coran n’a pas dit de recourir à l’épée, 
mais au dialogue et à la discussion ». Il cite le verset « Discute 
pacifiquement la cause avec eux » (Cor. 16, 125) qu’il fait suivre 
immédiatement d’un autre : « Tu découvriras en ton ennemi un 
ami véritable » (Cor. 41, 34). En effet, pour mieux comprendre 
ces formules, confrontons-les avec le point de vue catholique 
par exemple. D’abord, il faut marquer nettement leur 
ouverture et le progrès qu’elles constituent par rapport aux 
positions des Frères Musulmans qui ne pensent qu’a un retour 
pour les gens du Livre au statut de dhimmi (protégé). Lequel, 
pour être libéral dans la première version (pacte de Najran) 
n’en laisse pas moins place en théorie, à la justification d’une 
éventuelle discrimination. Cela d’autant plus qu’il existe un 
autre pacte, celui d’Oumar, qui est franchement humiliant pour 
les protégés. Passons sur les vues sommaires qui sont parfois 
données par Kadhafi sur la vie des Chrétiens ou sur l’histoire de 
l’église et de l’Occident qui ne sont pas toujours distingués. On 
ne peut lui faire grief, de ne pas connaître le christianisme de 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

258 

l’intérieur et de généraliser trop vite des critiques très 
rependues en Islam. En fait, la majeure partie de ce qui peut se 
lire en arabe sur le christianisme est particulièrement mal 
informé car cette littérature s’appuie presque exclusivement 
sur le scientisme et l’athéisme occidentaux. Et Kadhafi ne peut 
donc pas être tenu pour responsable de la carence des 
intellectuels arabes sur ces questions. 

Par ailleurs, on se demande si cette ouverture est bien 
toute l’ouverture possible en Islam. Par exemple, à propos de 
l’accusation de falsification ou de manipulation de l’écriture 
sainte portée contre les Juifs et les Chrétiens. La source de cette 
accusation est le Coran. Si le message prophétique éternel n’est 
conservé que dans le Coran dans toute la pureté, l’affirmation 
traditionnelle que reprend Kadhafi, fait que le dialogue risque 
de ne pas s’amorcer et la position de Kadhafi n’a marqué aucun 
progrès. Mais, toute la discussion tourne autour du mot tahrît. 
Certains penseurs de l’Islam, et non des moindres (Al Ghazâli, 
Ibn Qayyim, précurseur du réformisme) admettent que la lettre 
des Évangiles a été conservée mais que c’est Saint Paul et les 
conciles qui sont responsables de la falsification. C’est-à-dire 
d’une interprétation fausse de la lettre des textes. La plus 
vigoureuse réfutation de la divinité du Christ, celle d’Al Ghazâli, 
prend appui sur l’Évangile de Saint Jean et nullement sur le 
Coran. De ce fait, Kadhafi est donc convaincu que les écritures 
ont été réellement falsifiées, d’autant dire qu’elles sont l’œuvre 
d’êtres humains (Collectif, 1975, p74). Dans ce contexte, sans 
vouloir trancher définitivement la question, il est préférable de 
souligner encore l’ouverture d’esprit du leader libyen. Il 
affirme, en face des Chrétiens de l’Union Socialiste Arabe (USA) 
égyptienne ; « Ce que je souhaite, c’est qu’on ne s’arrête pas à 
une seule tentative. Il faut que le Dialogue se poursuive ». Mais 
le dialogue ne pourra passer que par le respect de l’autre, tel 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

259 

qu’il est et tel qu’il veut être pour comprendre la formule de 
Gardet. Certaines phrases de Kadhafi sont si larges qu’elles font 
penser au béhaïsme. Il dit :  

« Qu’importe que vous soyez Musulman ou non, 
l’important c’est que vous croyiez en Dieu et que 
vous croyiez à tous les prophètes du premier au 
dernier ». Ou mieux : « Nous ne devons pas stimuler 
les idolâtres ou les athées à croire en Muhammad 
ou en Jésus ou en Moïse, mais à croire en un Dieu 
unique… et cela signifie l’existence d’un nouveau 
mouvement religieux dans lequel tous les efforts se 
conjuguent et ne se heurtent pas » (Collectif, 1975, 
p74). 

 
    3-2- Les tactiques pour contrer les religieux libyens 

Pour arriver à bout des religieux, Mouammar Kadhafi a 
lancé contre les dignitaires religieux une campagne de 
dénigrement systématique en les faisant passer aux jeux du 
peuple libyen comme des obscurantistes réactionnaires. De lui-
même, il donne l’image de quelqu’un dont la vision est plus 
conforme à l’orthodoxie islamique que celle des islamistes. 

Dès lors, la publication du « Livre Vert » en 1975, il 
s’essaie à une redéfinition des relations entre l’Homme et Dieu 
ainsi que des rapports entre l’État et la Religion. En effet, 
Kadhafi fait dudit livre censé représenter la troisième théorie 
universelle, le mode d’emploi et de compréhension du Coran et 
une référence de gestion politique et sociale du pays. Il 
proclame que les réflexions développées dans ce livre 
s’inspirent des préceptes de l’Islam ce que contestent 
fermement les Oulémas. Dans cette offensive, il ne se prive pas 
de mettre en cause la moralité des dirigeants religieux et la 
qualité de leur connaissance du message coranique. Pour 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

260 

remettre en cause leur autorité spirituelle, il évoque la 
responsabilité individuelle en matière religieuse. Selon lui étant 
donné que l’arabe est la langue des Libyens et que le Coran est 
lui aussi écrit en arabe, ces derniers n’ont pas besoin d’individus 
qui intercèdent entre eux et Dieu pour les préoccupations 
spirituelles. Il fait du Coran la source de légitimation religieuse 
des actions de l’État et délégitime les chefs religieux en rejetant 
la Sunna et les Hadiths comme source du droit musulman. 

Aussi, le régime commence par interdire toutes les 
associations religieuses et laïques. Celles qui veulent continuer 
leurs activités doivent au préalable faire la preuve que lesdites 
activités sont conformes à la ligne définie par le régime. C’est 
ainsi que la puissante confrérie des Senoussis dont est issus 
tous les monarques qui ont gouverné le pays avant la révolution 
de 1969 a été interdite. Les mosquées sont passé sous le 
contrôle du gouvernement et les activités des Oulémas comme 
les prêches dans les mosquées ont fait l’objet d’une 
surveillance constante par les services de sécurité. Pour ne pas 
s’exposer aux foudres du régime beaucoup de religieux ont fait 
le choix de rentrer dans les rangs ou de s’autocensurer eux-
mêmes. 

Cependant, en mettant sous l’éteignoir les religieux, il 
s’accapare également de leur action de prosélytisme pour se 
poser en leader du monde islamique. C’est ainsi qu’il institut le 
World Islamic Call Society (AMAI) qui a eu pour objectif de faire 
la promotion de l’Islam tel que Kadhafi la souhaité sur certains 
continents. Les étudiants étrangers furent reçus dans les 
universités libyennes pour leur formation théologique. Ainsi, à 
la fin de leur formation ils sont retournés chez eux pour faire la 
promotion de l’interprétation de l’Islam du Guide de la 
révolution libyenne. Mais, au-delà de ce rôle dans l’éducation 
des musulmans, l’AMAI (Association Mondiale d’Appel 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

261 

Islamique) a servi comme le bras religieux de la politique 
étrangère du gouvernement et son interface avec les minorités 
religieuses du pays. Cette organisation a été chargé 
d’administrer les mosquées, de surveiller les prédicateurs et de 
veiller à ce que toutes les pratiques religieuses dans le pays 
soient conformes aux pratiques de l’Islam approuvées par l’État 
Libyen. Les forces religieuses traditionnelles ont donc perdu 
toutes leurs prérogatives et pour ne pas disparaitre totalement, 
elles se sont réorganisées pour répliquer aux attaques du 
régime. Pour arriver à bout des religieux Kadhafi a procédé à 
des provocations pour mieux ternir leur image aux yeux du 
peuple libyen. 

 
Conclusion 
 

Après avoir renversé la monarchie di roi Idriss à la suite 
du putsch de 1969, Mouammar Kadhafi se retrouve au sommet 
d’un État fondamentalement religieux qui a toujours été 
gouverné suivant les principes de l’Islam. Véritable stratège, 
Kadhafi va se poser en défenseur et promoteur de l’orthodoxie 
de l’Islam. Ainsi pour avoir la légitimité aux yeux du peuple 
libyen, il va se servir des Oulémas pour assoir puis consolider 
son pouvoir. Le soutien des Oulémas a été d’une importance 
capitale dans la consolidation du régime. Ce faisant, il a limité 
l’influence des dignitaires religieux réunis dans des ordres 
sectaires comme la confrérie des Senoussis et celle des Frères 
Musulmans. Cependant, une foi les assises de son régime 
consolidées avec le soutien des Oulémas, il prend peu à peu ses 
distances avec les religieux dont le dogmatisme était 
susceptible selon lui, de faire ombrage à son projet politique et 
social. Il n’est donc pas question pour lui de laisser l’espace 
religieux entre les mains des Oulémas. Ainsi, pour embarrasser 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

262 

les religieux, il a lancé une campagne de dénigrement 
systématique contre les dignitaires religieux, en les faisant 
passer aux jeux du peuple libyen comme des obscurantistes 
réactionnaires. De lui-même, il donne l’image de quelqu’un 
dont la vision est plus conforme à l’orthodoxie islamique que 
celle des islamistes. Un purificateur venu du désert, destiné à 
renverser les hiérarchies porteuses de corruption. Même s’il 
n’avait pas été porté vers ce rôle par la foi, il a été plus facile 
pour lui à assumer dans la confrontation avec la monarchie 
descendant d’un mouvement religieux. L’Islam en Libye, étant 
un guide politique autant que spirituel, il est clair qu’un 
révolutionnaire a deux façons possibles de se justifier : soit en 
devenant laïc (mais jamais un révolutionnaire musulman ne 
s’est déclaré apostat) ; soit en se déclarant plus religieux que 
ceux qu’il a renversés. Dans l’exploitation politique de l’Islam, 
Kadhafi a réussi ce pari. Le nouveau dirigeant libyen a en fait 
une conception et compréhension religieuse propre à lui. À 
l’analyse des faits, certaines des initiatives sont ouvertement 
des provocations qui ont pour but de susciter la réaction des 
religieux qui sont dans le viseur et à qui il a repris la main dans 
la gestion de l’Islam libyen. Les visées d’une telle audace 
réformiste ne sont pas seulement de nature théologique. Il 
s’agit tout autant de priver la corporation des Oulémas du 
monopole en matière religieuse et de balayer ainsi les obstacles 
devant le ‘’livre vert’’. Cet ouvrage dans lequel est inscrit 
l’idéologie politique du dirigeant libyen qui est censé remplacer 
le Capitalisme et le Marxisme.   

 
Références bibliographiques 
 
AUDIBERT Pierre, 1979. La Libye, Petite planète, Paris, 188 p. 



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique 

263 

BURGAT François, 1988. L’Islam au Maghreb : La voix du Sud : 
Tunisie, Algérie, Libye, Maroc, Karthala, Paris, 312 p. 

BURGAT François et LARONDE André, 1996. La Libye, ‘’Que sais-
je ?’’ , PUF, Paris, 128 p. 
COLLECTIF, 1975. La Libye nouvelle, rupture et continuité, CNRS, 
Paris, 303 p. 
ESSE Amouzou, 2012. Mouammar Kadhafi et la réalisation de 
l’Union Africaine, L’Harmattan, Études, 238 p. 
GUENERON Hervé, 1976. La Libye, ‘’Que sais-je ?’’ , PUF, Paris, 
128 p. 
MONCEF Djaziri, 1996. État et société en Libye : Islam, Politique 
et Modernité, l’Harmattan, Paris, 284 p. 
MONCEF Ouannes, 2009. Militaires, élites et modernisation 
dans la Libye contemporaine, l’Harmattan, Paris, 446p. 
AHMIDA Ali Abdoulatif, 2009, « The marking of modern Libya : 
State formation, colonisation, and resistance », New York : 
State University press of New York, 2009, p.82. 
BADIE Bertrand, 2011, « Printemps arabe : Un 
commencement », Études, n°1-2, vol.415, de juillet à août 
2011, pp.7-18. 

JOFFE Georges, 1988, «Islamic opposition in Libya», Third World 
Quarterly, vol. 10, n° 2; April 1988, p. 616. 

RAY Takeyh, 2000. « Qhadafy’s Libya and The Prospect of 
Islamic succession », Middle East. Policy, vol. 7 n° 2, February 
2000, pp. 155-156. 
GEOFFE Simons,2004, « Libya and the west from indépendance 
to Locherbie », Tauris 2004, p.114-116. 


