Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

L’Islam dans I’Assise du Pouvoir et dans la Strategie
Politique de Mouammar Kadhafi (1969-1973).

SEKONGO WAHADJOTANA MAMADOU
Université Jean Lorougnon Guédé ( Daola / Cote d’lvoire)

wahadjotanasekongo@gmail.com
2250757881020 /2250101381121

Résumé :

Guide de la révolution libyenne de 1969, Mouammar Kadhafi a su
exploiter les ressources de I'lslam pour prendre et légitimer son pouvoir.
Ayant pris le pouvoir a la suite d’un putsch contre le Roi Idriss, Il a démantelé
I’ancienne élite sociale libyenne jugée trop corrompu. Une élite qui selon lui
qui est a la base de la dérive des musulmans libyens. A travers ses actions, le
guide de la révolution a su gagner le soutien de I'orthodoxie musulmane et
celui du peuple pour Iégitimer le nouveau régime. Pourtant, il s’est plutot
servi de ces derniers pour assoir et légitimer le régime. Bien qu’important,
ces soutiens au régime seront insuffisants pour confisquer le pouvoir. Ce qui
amene au durcissement du régime et a la rupture idéologique avec les
religieux. Ainsi, il commence par une politique de dénigrement des Oulémas
en matiére d’exégese coranique. Cette stratégie tenait non seulement a
s’abstraire des prescriptions religieuses qui étaient en contradiction avec la
vision du régime. Surtout a éradiquer I'influence des confréries religieuses,
notamment celles des Senoussis et des Fréres Musulmans sur les populations
libyennes. D’ou la remise en cause de la fiabilité des hadiths et la certitude
de détenir lui-méme les clefs de la compréhension et de I'interprétation du
Coran. Ainsi, c’est de ce constat que procede l'intérét de I’étude qui tend a
analyser I'lslam dans la stratégie politique de Kadhafi.

Mots clés : I'lslam ; stratégie politique ; lIégitimer.
Summary:

Leader of the Libyan revolution in 1969, Muammar Gaddafi was able to
exploit the resources of Islam to seize and legitimise his power. Having taken
power following a putsch against King Idriss, he dismantled Libya's former

239


mailto:wahadjotanasekongo@gmail.com

Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

social elite, which he considered too corrupt. An elite which, according to
him, was at the root of the drift of Libyan Muslims. Through his actions, the
Leader of the Revolution won the support of Muslim orthodoxy and that of
the people to legitimise the new regime. However, he used them to
consolidate and legitimise the regime. Although important, this support for
the regime was insufficient to seize power. This led to a hardening of the
regime and an ideological break with the clerics. It began with a policy of
denigrating the Ulemas in matters of Koranic exegesis. The aim of this
strategy was not only to abstain from religious prescriptions that were in
contradiction with the regime's vision. Above all, it sought to eradicate the
influence of religious brotherhoods, particularly the Senusis and the Muslim
Brotherhood, on the Libyan people. Hence the questioning of the reliability
of the hadiths and the certainty that he himself holds the keys to
understanding and interpreting the Koran. It is from this observation that the
interest of this study stems, as it aims to analyse Islam in Gaddafi's political
strategy.

Key words: Islam; political strategy; legitimacy.
Introduction

Libye constitue un grand foyer musulman, un pays
tribal, sans solides traditions étatiques, et que c’est I'lslam qui
a servi de référent identitaire puis qui a été au coeur de la
construction politique du pays (B. Badié, 2011, p.3). L'onction
religieuse a été I'élément sur lequel s’est appuyé le roi Idriss 1¢"
pour étendre le controle sur toute la Libye avec l'aide des
francais et des britanniques qui avaient repris les positions des
italiens apres la seconde guerre mondiale. Ainsi, connaissant
les réalités du peuple libyen, Kadhafi ne manque pas de
reprendre en compte le capital religieux du monarque apres le
putsch de 1969. La prise du pouvoir par Kadhafi constitue un
tournant majeur dans I’histoire politique du pays. Suite a des
vives tensions sociales et a une politique internationale
délicate, celle-ci a libérée le pays de I'occupation étrangere en
redonnant a la Libye l'indépendance et fierté culturelle

240



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

souhaité par le peuple. Pour consolider le nouveau régime, il
décide de continuer a gouverner le pays en s’appuyant sur les
mémes fondements religieux avec I'aide des Oulémas. Un Etat
dans lequel I'lslam constitue le noyau de 'idéologie politique.

Cependant, tres tacticien, il prend dés la fin des années
1973, des positions ambiglies quant a la foi musulmane, en
émettant des doutes sur la fiabilité des Hadiths (F. Burgat et A.
Laronde, 1996, p.65). Autrement, L’lslam devient un theme
important du régime pour des raisons de politique intérieure
plutdt que par conviction spirituelle ou religieuse (F. Burgat et
A. Laronde, 1996, p.64-65). Les prises de position de Kadhafi,
visaient a priver les Oulémas de leur monopole normatif en
matiere religieuse, en leur contestant le droit d’interpréter le
Coran. Ainsi, c’est de cette constatation que procede l'intérét
de I’étude qui tend a analyser I'lslam dans la stratégie politique
de Kadhafi.

Toutefois, pour conforter sa position contre les Oulémas
et les Freres Musulmans, il inclut dans la Charte verte de la
Liberté et des droits de 'homme en Libye l'interdiction pour
toute personne ou groupe de se prévaloir de I'lslam pour
entreprendre des actions politiques (F. Burgat et A. Laronde,
1996, p.67).

A partir de ce constat, pourquoi I'exploitation politico-
religieuse de I'lslam est-elle indispensable dans la stratégie de
gouvernance de Kadhafi ?

L'objectif de cette étude est de monter la place de
I'lslam dans la vie politique en Libye, en insistant sur son apport
dans I'assise du pouvoir et dans la stratégie politique de
Kadhafi.

Pour la réalisation de cette étude, la méthode de travail a
nécessité le recours a l'utilisation croisée de documents
multiples. Notamment, les sources imprimées et les sources

241



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

électro niques. La collecte de ces sources a fourni
d’'importantes informations sur le sujet objet de I'étude.
L’analyse de ces différents documents a permis d’aborder le
travail selon le plan qui suit : D’abord montrer la stratégie de
I'exploitation des religieux dans 'assise du pouvoir, ensuite,
montrer le réle de guide religieux et politique de Kadhafi, enfin
de montrer I'lslam politique et les enjeux de I'interprétation.

1- La stratégie de I'’exploitation des religieux dans I’assise du
pouvoir

1-1- Les Oulémas dans la consolidation du régime Kadhafi

La chute brutale de la monarchie, provoque la fragilité de
la structure politique du pouvoir central. L'absence de
profondes traditions nationales, et le caractéere restreint de la
classe dirigeante issue de la révolution poussent Kadhafi a
chercher le soutien de l'orthodoxie musulmane qui avait
gouverné avec la monarchie du Roi Idriss al Senoussi depuis
I'indépendance de la Libye en 1951 (H. Guénéron,1976, p.128).
En effet, la monarchie Senoussi était constituée autour d’une
bureaucratie en Cyrénaique et Tripolitaine, largement sous le
contréle des religieux, notamment des Oulémas. Ce sont des
Oulémas salariés, muftis, juges, mais aussi enseignants
accrédités dans les écoles comme dans les grandes mosquées
(A.A. Ahmida, 2009, p.82). C'est donc sur cette bureaucratie
formée d’Oulémas que s’appuya la monarchie pour gouverner
la Libye. Mais, décus de la corruption du régime monarchique
et par les valeurs importées de I'Occident qui menacent celles
de I'lslam, ils vont accepter de soutenir Kadhafi lors de la prise
du pouvoir en septembre 1969, vu sa volonté d’interdire
I"alcool et de fermer les night-clubs dans le pays. A travers des
déclarations, Mouammar Kadhafi a su gagner le soutien du

242



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

peuple libyen, surtout celui des Oulémas, qui n’étaient plus en
accord avec la monarchie. Mais, le soutien des Oulémas au
guide de la révolution est di a la montée d'un fort
mécontentement social, quant a 'inégalité de répartition des
richesses naturelles du pays; qu’a la position internationale
délicate de la Libye dans les années 1960 a 1969. Et malgré les
nombreuses tentatives de réformes sociales et politiques, le
régime monarchique s’est montré incapable a résoudre le
malaise de la population et la sclérose de la vie politique du
pays.

Egalement, vu qu’il se réclamait de I'anticorruption, de
I'austérité morale et politique a travers son engagement et les
réformes qu’il annonce au peuple, les Oulémas acceptéerent de
s’associer au nouveau régime libyen qui par leurs promesses,
sont en conformité avec I'lslam conservateur (G. Joffe, 1988,
p.616). Dans ce contexte de fragilité, pour mieux se faire suivre
par les Oulémas, Kadhafi remplacait le drapeau de la monarchie
par celui de I'lslam un drapeau vert. Ainsi, les Oulémas furent
placés a des postes clés du systéme éducatif et de la justice,
notamment au Conseil National de Guidance (CNG), chargé de
réformer sous la supervision de Kadhafi le systéeme judiciaire.
C’est donc bien en se plagant dans I'orthodoxie musulmane que
représentaient les Oulémas que Kadhafi pu légitimer son
pouvoir en y associant les valeurs traditionnelles libyennes
basées sur I'lslam (T. Ray, 2000, p.155-156).

1.2. La rupture idéologique avec les Oulémas
La rupture avec l'orthodoxie musulmane a résulté d’une
initiative du régime visant a circonvenir les résistances de la
corporation des Qulémas a la mise en ceuvre, a la fin des années
1970, de certains aspects du projet de la Jamahiriya (F. Burgat,
1988, p.173). En effet, I'idéologie de la révolution visait a

243



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

I’évidence a s’abstraire de celle des prescriptions religieuses qui
entraient le plus directement en contradiction avec la
philosophie politique de Kadhafi. Il s’agit de la publication de la
troisieme partie du livre vert. Pour Kadhafi, avec la sunna
disparaitraient les régles de I'lslam, mais aussi leurs gardiens, a
savoir I’encombrante corporation des Oulémas, qui sont
théoriquement investie de la mission de veiller a I'orthodoxie
religieuse. Cela sous-entend que le régime de Kadhafi accepte
mal de voir les Oulémas outrepasser leur fonction de gardien
de la foi. A cet effet, pendant le congrés du peuple, a Sebha, il
souligne que: « Nous ne sommes pas la pour écouter les
Oulémas » (P. audibert, 1979, p.127). Personne n’a le privilege
de I'exégese, et le seul mot “Islam’’ ne suffit pas a faire jaillir le
socialisme.

En revanche, en 1976, Al Ouassou Al-Thagafi, un journal
proche du pouvoir, a fait publier un article, intitulé « ni muftis,
ni marabouts, ni cheikhs », dans lequel il est expliqué que la
démocratie directe que veut construire le régime est
incompatible avec I'existence d’un establishment religieux. Et
gue le pouvoir devrait étre directement exercé par le peuple.
Par conséquent, les Oulémas n’avaient plus a y étre associés au
régime.

De plus, toujours dans ce méme article, il est dit que ces
Oulémas, enturbannés, venus d’Al Azhar ou de la Zeitouna,
sont pleins de conservatisme et leur « sacralisation »,
correspond a une « apostasie » (0. Moncef, 2009, p126). Ainsi,
Kadhafi, revendique le droit a l'ijtihad, a I'interprétation des
textes religieux en 1973 (D. Moncef, 1996, p.86). Considérant
ainsi que la charia est I'ceuvre des Oulémas et qu’elle est une
ceuvre humaine juridique positive, mais ne constitue pas une
religion.

244



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

Par ailleurs, si Kadhafi se méfie du traditionalisme des
gardiens de la foi religieuse (dont il est d’autant plus
naturellement distant qu’ils ont souvent été liés a la confrérie
du roi Idriss), il est moins éloigné de 'univers référentiel des
islamistes. Dans le contexte de la disparition physique (en
septembre 1970) de son peére spirituel le Président égyptien
Nasser, il est ainsi 'un des premiers chefs d’Etat arabes a
s’engager dans la voie d’une réalisation partielle du droit
positif. En 1970, une commission est chargée d’éliminer les
régles établies en violation de la Charia et de proposer un projet
de réhabilitation de ses principes fondamentaux (F. burgat et A.
Laronde, 1996, p.65). Mais, si Kadhafi est trop pieux pour étre
parfaitement nassérien, il est dans le méme temps trop
nassérien pour ne pas s’opposer a une émergence des adeptes
de lislam politigue en Libye. Ses premieres réticences
remontent sans doute a I'attentat contre Nasser dont en 1954
les fréres musulmans d’Hassan al-Banna ont été (a tort ou a
raison) accusés. Quelques années plus tard, les opposants au
régime sont systématiquement qualifiés de freres musulmans
et cette appellation est en toute occasion associée aux valets
de lI'impérialisme, a la droite réactionnaire, ou encore aux
ennemis du progrés, du socialisme et de I'unité arabe. A ce
premier motif d’une discorde que les ans n’ont pas aplani
s’ajoute une divergence plus fondamentale sur le statut
politique de I'arabité. Alors que les islamistes se refusent a voir
dans leur appartenance ethnique un fondement de Ia
réunification des Arabes ils mettent en avant le référent
religieux. Ce qui améne Kadhafi a dire qu’on peut réunir les
arabes en tant qu’arabes ayant un esprit musulman, mais si on
essaye de les réunir en tant que musulmans, en ignorant qu’ils
sont arabes, ce sera une tentative vouée a I'échec (F. burgat et
A. Laronde, 1996, p.65).

245



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

2- Mouammar KADHAFI, guide politique et religieux

2-1- KADHAFI, protecteur des fondements religieux de la
Libye
La Libye est un pays extrémement complexe. Durant le
régne de la monarchie du Roi Idriss 1¢, la structuration de
I'espace politique du pays s’est faite sous l'influence de la
confrérie soufie des Senousis qui a vu le jour en 1837. Les
leaders de cette confrérie ont su par le biais d’'un réseau social
trés structuré autour de centre religieux (les zawiyas) qui
accueillent et forment les hommes pieux, étendre leur emprise
sur I'ensemble de la Libye. Leur position au sein de la société
leur permettait d’arbitrer trés souvent les conflits entre les
tribus qui sont aussi tres influentes dans ce pays. Les Libyens
leur sont redevables de la lutte acharnée qu’ils ont menée
contre les colonisateurs italiens. En |'absence de partis
politiques, c’est sur ces structures traditionnelles que le
monarque libyen s’est appuyé pour gouverner la Libye depuis
son indépendance jusqu’en 1969, suivant les préceptes de
I'lslam. Cependant, si Kadhafi ne reconnait pas cette influence,
c’est certainement parce que le roi Idriss al-Senoussi s’est
compromis aupres des puissances étrangéres et n’a pas su
poursuivre la lutte contre l'impérialisme dont il a voulu
pourtant repousser I'influence comme I'avaient fait ses grands
ancétres (Collectif, 1975, p.72). En fait, personne n’a reproché
aux senoussis une trahison de I'lslam, mais seulement une
trahison du nationalisme arabe. Il y a quand méme chez Kadhafi
un certain refus ou du moins I'oubli partagé par les Freres
Musulmans et les réformistes du mysticisme (tasawwouf).
Par ailleurs, sous le gouvernement révolutionnaire de
Kadhafi, le role de I'lslam orthodoxe s’est affirmé peu a peu.
Kadhafi s’affirme étre un musulman dévot ; il veut magnifier

246



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

I'lslam et lui redonner la place centrale qu’il doit avoir dans la
vie des gens. |l croit que la pureté de I'lslam a été souillée avec
le temps, surtout avec l'influence des européens depuis la
période coloniale. Alors, pour restaurer la pureté de I'lslam, il
s'est attelé a restaurer la charia comme base du systeme
législatif libyen, a bannir les pratiques et les vétements venus
de [I'Occident, ainsi qu’a purifier symboliquement les
mosquées. Il a méme qualifié certaines pratiques islamiques de
sataniques, affirmant que le Coran a été corrompu. Malgré cela,
il croit en la valeur du Coran comme Guide politique et moral
pour le monde contemporain, comme le montre le livre vert,
publié au milieu des années 1970 (voire le chapitre 4 du livre).
La premiere partie de ce Livre est un commentaire des
injonctions coraniques pour traiter les affaires humaines. Pour
lui, La mise en ceuvre directe du Coran signifie I'adoption d’une
démocratie directe au moyen des congreés populaires, et des
comités populaires. Etant donné que le Livre Vert est
uniguement fondé sur le Coran, ses instructions peuvent étre
appliquées de facon universelle, au moins pour le monde
musulman.

Peu apres la prise de fonction, Kadhafi voulant valoriser
I'lslam, se montra fortement conservateur, en fermant les bars
et les boites de nuit, en interdisant les loisirs considérés comme
immodestes, et en revenant au calendrier islamique qui part de
la date de la mort du prophéte en 632 (Collectif, 1975, p.73).
C’est ainsi que la vente d’alcool a été interdite en Libye. Tous
les contrevenants aux regle imposées sont sévérement
réprimés. La question se pose d’instaurer la charia, et il assure
la présidence du comité qui étudie les problémes rencontrés
par cette réforme du systeme juridique. En novembre 1973, un
nouveau code législatif fut promulgué, et rend tout le systeme
judiciaire libyen conforme a la charia, un code légal fondé sur

247



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

le Coran. Dans les lois promulguées par le régime, figurait une
série de punitions légales proscrits qui incluaient des peines
d’amputation de la main ou du pied pour les voleurs. La
législation contenait des clauses qui en limitent la portée
exécutoire. Mais, il s’agit néanmoins d’appliquer les principes
coraniques dans un Etat moderne. Une autre loi impose la
flagellation pour les individus qui rompent le jeline du Ramadan
avant I'heure de la rupture. De méme que les hommes et
femmes victimes d’adultére sont punis de huit coups de fouet.
Pour les commentateurs, il ne va installer rien moins qu’un Etat
fondamentaliste a travers le nouveau code pénal et la définition
de sanctions judiciaires découlant des lois islamiques. En effet,
Kadhafi est conscient que pour s’imposer, il lui faut épargner le
régime des critiques des religieux. Il a également besoin de la
caution de ces derniers pour légitimer les réformes politiques
et sociales.

En outre, des la décennie soixante-dix, il crée le fond Jihad
destiné a I'aide aux palestiniens qu’il fait alimenter par des
retenus sur le salaire des fonctionnaires. Il donne mission a la
faculté des études islamiques et arabes a l'université de
Benghazi de former les leaders intellectuels musulmans pour
I'ensemble du monde islamique. La société de Mission
Islamique a utilisé des fonds publics pour la construction et la
répartition des mosquées et des centres islamiques
d’enseignement dans les villes aussi largement séparés que
Vienne et Bangkok. Quant a la société pour rappel islamique
(Ad Dawah), elle est organisée avec le soutien du
gouvernement pour propager I'lslam a I’étranger, en particulier
en Afrique, et fournir des fonds pour les musulmans des quatre
coins de la planete (H. Guénéron, 1976, p.72). Sur la base de la
certitude que le contact avec la civilisation Occidentale a saper
les fondements de la religion musulmane dans le pays,

248



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

notamment dans le comportement quotidien des habitants, il
se donne la mission de faire revivre I'lslam des origines
débarrassées des scories de la modernité.

2-2 l’islamisation de I’Etat libyen

Une fois les assises du pouvoir consolidé, Kadhafi prend
la décision d’ériger la Libye en un Etat musulman vu que la
population étant musulmane de confession Sunnite a 97% (H.
Guénéron, 1976, p.72). Ce principe d’unité entre la religion et
I’Etat est trés affirmé. C’est pourquoi dans la constitution, il a
fait de I'lslam la religion d’Etat et le Coran, la source ultime des
lois juridiques. Depuis le coup d’Etat de 1969, le régime de
Kadhafi a explicitement mené une politique de réaffirmation
des valeurs islamiques développant une culture islamique et
placant la charia comme principe de la Loi. La pratique
islamique modele la vie quotidienne des libyens. La date
hégirienne est également introduite dans les textes
administratifs et la |égislation de la Libye est taillée sur mesure
de la loi islamique le 18 octobre 1971 (H. Guénéron, 1976,
p.73). En effet, plusieurs lois sont modifiées, touchant aux
droits de la femme et au vol. De rigoureux chatiments
islamiques, comme la lapidation et 'amputation des mains et
des pieds, entrent dans le code pénal libyen bien qu’ils
semblent n’avoir jamais été appliqués. Ainsi,

« L’auméne obligatoire » a été imposée par Kadhafi
sur les revenus et des avoirs de chaque travailleur
libyen a hauteur de 10%. Il a aussi bannie 'usure, car
elle est rejetée par I'lslam. Le drapeau vert de I'lslam
est fait 'embleme national de la Libye. Plus dur, la
prééminence des catégories culturelles occidentales
est combattue de maniere trés volontariste ; I'usage
public de I’écriture latine a été proscrit, y compris sur

249



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

les passeports étrangers qui doivent étre traduits en
arabe ; des spots télévisés sont fait pour décourager
la population de porter la cravate, assimilée a
un « symbole des croisés » (H. Guénéron, 1976,
p.73).

Les appellations du calendrier grégorien ont été
remplacées par une terminologie locale fabriquée tout expres
pour exprimer le refus de l'aliénation culturelle impérialiste,
etc. La population de Tripoli a méme vu briler en place
publique quelques dizaines d’instruments de musique
occidentale. Kadhafi a fait simplement un retour a I'héritage
arabe et islamique que I'époque coloniale de la Libye avait
assimilé a I'Occident.

Bien que Kadhafi ait affirmé avoir mis en place une
législation islamique, il ne I'a pas totalement et il n’a pas non
plus appliqué toutes les lois introduites. La loi qui permet de
demander et de payer des intéréts sur le capital par exemple. Il
est vrai que les voleurs doivent étre punis par I'amputation des
mains, mais chacun sait que cette peine n’a jamais été
appliquée (H. Guénéron, 1976, p.74). Pas plus que la mesure
qui veut que les personnes coupables d’adultéres soient tuées
a coup de pierres.

Par ailleurs, Le pays ne reconnait cependant comme
confession musulmane que le Sunnisme et les autorités
répriment toute autre forme de culte islamique (S. Geoffi, 2004,
p.114). Les activités des Oulémas et les préches dans les
mosquées font I'objet d’une surveillance constante par les
services de sécurité libyenne. Aussi, il semble que la population
des Juifs de Libye, réduite a quelques centaines d’individus a
I'époque de l'arrivée de Kadhafi au pouvoir, fait d’emblée
I'objet d’une hostilité particuliere. Durant les premieres années

250



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

de larépublique arabe libyenne, tous les biens fonciers des Juifs
sont confisqués et les cimetieres Juifs détruits. Des répressions
et les mesures arbitraires conduisent a I'exil les derniers Juifs
de Libye, dont la communauté disparait totalement avec le
temps. Les autres religions non musulmanes, malgré
I’antipathie déclarée de Kadhafi pour les chrétiens d’Orient, ne
font pas I'objet de répressions particuliéres, du moment que
leurs représentants sont impliqués dans les activités
subversives.

3- L'Islam politique et les enjeux de I'interprétation

Les manceuvres de Kadhafi pour contréler les guides
religieux libyens découlent de l'idéologie de la Jamahiriya a
s’abstraire des prescriptions religieuses qui sont en
contradictions avec la philosophie du Guide de la révolution.
Divers éléments contribuent a ce projet, notamment
I'interprétation des textes religieux et la campagne de
dénigrement systématique des dignitaires religieux.

3-1- La relecture et l'interprétation du Coran

Le nom “Coran’” provient du terme arabe “Qur’an” qui
fait référence a une récitation, une communication orale. La
tradition désigne par ce terme le contenu transcrit de la parole
de Dieu, révélée par fragments au prophete Mahomet par
I'intermédiaire de I'ange Gabriel pendant les vingt-trois années
(de 612 a 632) de sa mission. Le Coran est constitué de 6232
versets regroupés en 114 sourates, la plus petite étant
constituée de 2 versets (Sourate CX) et la plus grande de 288
(sourate II). Les sourates ne sont pas rangées dans 'ordre
chronologique de leur “révélation’” ; leur ordre a été définit par
le prophéte Muhammad (Saint Coran, sourate 2). Le texte

251



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

coranique, considéré comme l'ultime révélation de Dieu (le
prophéte Mahomet est réputé étre le dernier des prophétes, le
dernier messager de Dieu), est, avant toute chose, un rappel
aux hommes pour qu’ils reviennent a la foi originelle en Dieu et
gu’ils aient de fait le comportement moral qui convient.

Plus d’un tiers du Coran est constitué par I'expression du
“tawhid”’, c’est-a-dire la foi en l'unicité du créateur qui
n’engendre pas et n’a pas été engendré. On trouve également
évoquées les histoires des prophétes dont la narration traduit
le fait de I'essence unique des messages et de leur continuité.
En ce sens donc, le Coran représente, pour les musulmans, une
parole absolue qui donne et prend sens au-dela des
événements et des contingences de |'histoire, justement parce
gu’il est, pour les fideles le dernier message révélé aux hommes
par Dieu qui, auparavant, avait envoyé d’innombrables
prophétes et messagers dont Noé, Abraham, Moise et Jésus.

Etant donné que, la compréhension des dispositions du
Coran n’étant pas toujours accessible au premier degré, leur
commentaire (tafsir) permet de préciser le sens de certains
versets. N’empéche, il est la source fondamentale de
I'enseignement et des lois islamiques et traite des croyances,
de la moralité, de I'histoire de I'humanité, du culte, de Ia
connaissance, de la sagesse, de la relation entre Dieu et
'homme ainsi que des rapports humains sous tous leurs
aspects. Sa spiritualité engage ’lhomme a vivre dans I’"harmonie
en tenant compte de tous les éléments de son humanité. Vivre
sans oublier la mort, méditer sans négliger I'action du bien et
de la justice, se savoir seul et vivre parmi les hommes, nourrir
son esprit comme on nourrit son corps et rester exigeant dans
la recherche de I'équilibre. Une part importante de son
message est consacrée a des enseignements de la justice

252



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

sociale, de I’économie, de la législation, de la jurisprudence, du
droit et de la politique.

Pour les musulmans, le Coran, dans son ensemble, a été
jugé par Dieu lui-méme comme une ceuvre parfaite:
« Aujourd’hui, j’ai rendu votre religion parfaite. J'ai parachevé
ma grace sur vous ; j'agrée I'lslam comme étant votre religion »
(Saint Coran, Sourate 5, Verset 3). Tel est le Coran, vision du
monde directement suggéré par Dieu lui-méme créateur d’une
unité que ni les différences d’interprétation, ni les diversités
ethniques ne sauraient rompre. Code de vie sociale et
religieuse, il a tout prévu, tout réglementé, implicitement ou
explicitement. Ces principes énoncés d’intangible manierent,
sont immuables et toute réforme qui leur sera apportée
constituerait une nouveauté blamable, c’est-a-dire une hérésie.
A vrai dire, il est le fondement du droit musulman. Six cents
versets relevent du droit proprement dit qui régle les rapports
de I'individu avec la société, avec I'aide du recueil des traditions
du prophéte Mahomet.

Pourtant, I'un des projets de Mouammar Kadhafi est de
réinterpréter le Coran de maniéere a I'adapter a la politique,
laquelle qui soit favorable a la gouvernance de la société
libyenne. La politisation de I'lslam par Kadhafi a suscité la
riposte des théologiens qui se sont s’opposer a ce projet. Il se
crée un antagonisme entre lui et les gardiens des textes sacrés
qui refusent la dépréciation de I'lslam pour des fins politiques.

Toutefois, le refus des Oulémas n’a pas dissuadé le guide
de la révolution. Il les désavoue, et prétend que la nouvelle
interprétation du Coran permet de reconstruire une société qui
sera conforme aux valeurs de l'lslam. Ainsi, il adopte un
discours quasi prophétique. Il déclare: «la religion de
Mohamed est une chose, I'lslam en est une autre. L’Islam, tel
gu’il est venu avec le Coran, veut dire le Christianisme, le

253



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

Judaisme et le Mahomeétisme. Pour lui, le mot Islam était donc
utilisé bien avant Mohamed, et que tous ceux qui ont cru en
Jésus, en Moise, en Abraham, et en Jacob, tous sont
mentionnés dans le Coran. Et ont embrasés I'lslam et cela,
avant la venue de Mohamed (F. Burgat et A. Laronde, 1996,
p.66). Cela veut dire que l'lslam est la religion de l'unité
(Tawhid) et de la soumission a Dieu ». Sa conception de I'Islam
prend en compte les autres religions monothéistes parce
gu’elles croient en un seul Dieu. C’est ainsi que le 30 juin 1973,
lors d’un colloque il dira a certains intellectuels
égyptiens : « Vous croyez que les musulmans sont ceux qui ont
suivi le prophéte Mohammad et les autres ne le sont pas. Toute
personne qui croit en Dieu tout puissant est un musulman,
toute personne qui s’abandonne a Dieu est un musulman » (A.
Esse, 2012, p.12).

Autrement dit, il se fonde sur les dogmes coraniques et
une analyse qui distingue des pratiques culturelles qui ont
cours dans I'lslam. Selon lui, la charia et le Hadiths ne sont pas
des préceptes fonciérement coraniques, mais une ceuvre
humaine. Il veut donc investir le Coran d’'un monopole normatif
absolu. Pour cela, il probne une méme circonspection a I'égard
de I'expression juridique de la doctrine (le Figh, auquel il se
référe souvent a tort sous I'appellation de Charia) qu’il refuse
assez logiguement au demeurant a considérer comme une
législation sacrée. (F. Burgat et A. Laronde, 1996, p.76). Pour
Kadhafi, « Ce que l'on appelle aujourd’hui la législation
musulmane ne peut pas étre attribué a la religion, ce sont des
spéculations ». Il tient la Charia pour un droit positif au méme
titre le droit Romain, le code Napoléon; toutes les lois
élaborées par les juristes francais, italiens, anglais et
musulmans. |l déclare : « Je considere que les Oulémas ont
élaboré des lois positives qui ne constituent pas une religion.

254



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

D’ailleurs, comment peut-on prétendre juger des crimes en se
fondant sur la Charia, qui trouve elle-méme sa source dans les
Hadiths et en sachant qu’on peut y trouver certains passages
qui contredisent ce jugement. On ne peut donc juger en
fonction des Hadiths attribués au prophéte des siécles
auparavant ». (F. Burgat et A. Laronde, 1996, p.67).

Au-dela de ce sentiment, Kadhafi pense que dans les faits
et gestes supposés du prophéete, un bon nombre d’ajouts
s’étaient glissés dans la Sunna du propheéte (F. Burgat et A.
Laronde, 1996, p.67). Ceux-ci ont été forgés lors des grandes
qguerelles internes (notamment avec la naissance du Chiisme)
pour cautionner les pratiques de telle ou telles des parties en
présence. Sans doute Boukhari et Muslim, auteurs des
principaux recueils de Hadiths n’ont-ils consigné, deux cents
ans plus tard, que ceux d’entre eux dont la généalogie avait pu
étre minutieusement vérifiée, grace a une technique dans
laquelle les musulmans veulent voir aujourd’hui I'une des
premieres démarches scientifiques dans le domaine historique.
Mais, ce tri entre les dicts « sains » (sahih) et apocryphes
(makdoub) n’est, pour Kadhafi qu’'une ceuvre humaine, (F.
Burgat, 1988, p.174) empreinte de trop d’approximations
(certains hadiths sont contradictoires entre eux, voir avec les
textes mémes du Coran) pour que la crédibilité de la Sunna
dans son ensemble n’en soit affectée. C'est donc dire, le fait
gue la Charia et le Hadith, n’étant pas des pratiques coraniques,
il trouve inadmissible de les imposer aux musulmans. Il
considere qu’ils peuvent étre appliqués de facon facultative et
non coercitive. A cet effet, il dit :

« Les Hadiths existent et constituent la tradition
islamique. Chacun de nous est libre de les appliquer
ou d’en choisir ceux qui lui conviennent. Nous
sommes des musulmans libres. Je ne peux prétendre,

255



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

ni garantir que tel ou tel Hadith ait été prononcé par
le prophéte, ni convaincre les musulmans que cela est
vrai, car je ne suis pas certain et je n’ai aucune preuve
qu’il en est la source. Je peux me guider dans ma vie
privée par des Hadiths auxquels je crois, mais je n’ai
pas le droit de les imposer a quiconque, ni convaincre
personne de leur véracité. Il y a donc une différence
entre les Hadiths et la Sunna qui renvoie a des
préceptes et a des obligations sociales tirés de la
conduite de vie du prophéte Muhammad » (F. Burgat
et A. Laronde, 1996, p.67).

De ce point de vue, seul prier cing fois par jour, observer
le jeGne du Ramadan sont des recommandations coraniques de
la Sunna. La Sunna est I'ensemble des pratiques coraniques qui
doit étre enseignée aux musulmans. Quant aux Hadiths, leur
enseignement conduit a la confusion et au doute chez le
musulman. Cette conception de I'lslam du colonel Kadhafi s’est
élargie en 1973. Le choix de cette politique tient a faire de
I'lslam le fondement de la troisieme théorie. C'est sous ce nom
gue Kadhafi fait connaitre son idéologie. En effet, il ne s’agit pas
d’un Islam congu de maniere humaine, mais divine. Pour
Kadhafi, les Musulmans ne sont pas seulement des adeptes de
Muhammad (Mahomet). C’'est pourquoi il dit : « Si vous suivez
Muhammad et non Jésus ou que vous suivez Jésus et non
Muhammad c’est une erreur, car la conception divine est bien
plus profonde que la conception humaine de I’lslam ». (Collectif,
1975, p72). Tous les prophétes doivent étre crus et suivis. lls
viennent tous de Dieu et ne se contredisent pas. C'est 'homme
et son sectarisme qui déforme I'éternel message prophétique.
« Il faut prévenir les Chrétiens et les Juifs que s’ils croient en tous
les prophétes et en un seul Dieu, ils sont croyants, chacun d’eux
est donc Musulman et suit le droit chemin ». 1l affirme que Dieu

256



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

ne fera de différence qu’en fonction de la piété de chacun : « Le
plus honorable d’entre eux s’est le plus pieux » (cor, 49, 13). |l
ne doit pas y avoir de discriminations raciales et religieuses au
sein de la patrie arabe : « Nous ne faisons aucune discrimination
entre blanc, noir ou jaune, ni entre Chrétien, Juif, Musulman ou
adepte d’une autre religion » (Collectif, 1975, p73).

Toujours dans cette méme pensée, il trouve que s’il y a
des dissensions entre Chrétiens, Juifs et Musulmans, cela
n’appartient pas aux religions mais aux hommes, surtout a la
politique colonialiste et I'impérialiste qui cherche a faire croire
qgue la guerre sainte est dirigée contre les gens du Livre (c’est-
a-dire, les Juifs et les Chrétiens), déclara-t-il lors de la visite du
Président Tchadien Francois Tombalbaye le 20 décembre 1972
a Tripoli. Bien au contraire, avec les gens du Livre, il ne doit y
avoir que le dialogue : « Le Coran n’a pas dit de recourir a I’épée,
mais au dialogue et a la discussion ». Il cite le verset « Discute
pacifiguement la cause avec eux » (Cor. 16, 125) qu’il fait suivre
immédiatement d’un autre : « Tu découvriras en ton ennemi un
ami véritable » (Cor. 41, 34). En effet, pour mieux comprendre
ces formules, confrontons-les avec le point de vue catholique
par exemple. D’abord, il faut marquer nettement leur
ouverture et le progres qu’elles constituent par rapport aux
positions des Fréres Musulmans qui ne pensent qu’a un retour
pour les gens du Livre au statut de dhimmi (protégé). Lequel,
pour étre libéral dans la premiere version (pacte de Najran)
n’en laisse pas moins place en théorie, a la justification d’'une
éventuelle discrimination. Cela d’autant plus qu’il existe un
autre pacte, celui d’Oumar, qui est franchement humiliant pour
les protégés. Passons sur les vues sommaires qui sont parfois
données par Kadhafi sur la vie des Chrétiens ou sur I’histoire de
I’église et de I'Occident qui ne sont pas toujours distingués. On
ne peut lui faire grief, de ne pas connaitre le christianisme de

257



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

I'intérieur et de généraliser trop vite des critiques trés
rependues en Islam. En fait, la majeure partie de ce qui peut se
lire en arabe sur le christianisme est particulierement mal
informé car cette littérature s’appuie presque exclusivement
sur le scientisme et I'athéisme occidentaux. Et Kadhafi ne peut
donc pas étre tenu pour responsable de la carence des
intellectuels arabes sur ces questions.

Par ailleurs, on se demande si cette ouverture est bien
toute I'ouverture possible en Islam. Par exemple, a propos de
I'accusation de falsification ou de manipulation de I"écriture
sainte portée contre les Juifs et les Chrétiens. La source de cette
accusation est le Coran. Si le message prophétique éternel n’est
conservé que dans le Coran dans toute la pureté, I'affirmation
traditionnelle que reprend Kadhafi, fait que le dialogue risque
de ne pas s"amorcer et la position de Kadhafi n’a marqué aucun
progres. Mais, toute la discussion tourne autour du mot tahrit.
Certains penseurs de I'lslam, et non des moindres (Al Ghazali,
Ibn Qayyim, précurseur du réformisme) admettent que la lettre
des Evangiles a été conservée mais que c’est Saint Paul et les
conciles qui sont responsables de la falsification. C’'est-a-dire
d’une interprétation fausse de la lettre des textes. La plus
vigoureuse réfutation de la divinité du Christ, celle d’Al Ghazali,
prend appui sur 'Evangile de Saint Jean et nullement sur le
Coran. De ce fait, Kadhafi est donc convaincu que les écritures
ont été réellement falsifiées, d’autant dire qu’elles sont I'ceuvre
d’étres humains (Collectif, 1975, p74). Dans ce contexte, sans
vouloir trancher définitivement la question, il est préférable de
souligner encore l'ouverture d’esprit du leader libyen. Il
affirme, en face des Chrétiens de I’'Union Socialiste Arabe (USA)
égyptienne ; « Ce que je souhaite, c’est qu’on ne s’arréte pas a
une seule tentative. Il faut que le Dialogue se poursuive ». Mais
le dialogue ne pourra passer que par le respect de |'autre, tel

258



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

gu’il est et tel qu’il veut étre pour comprendre la formule de
Gardet. Certaines phrases de Kadhafi sont si larges qu’elles font
penser au béhaisme. Il dit :

« Qu’importe que vous soyez Musulman ou non,
I'important c’est que vous croyiez en Dieu et que
vous croyiez a tous les prophétes du premier au
dernier ». Ou mieux : « Nous ne devons pas stimuler
les idoldtres ou les athées a croire en Muhammad
ou en Jésus ou en Moise, mais a croire en un Dieu
unique... et cela signifie I'existence d’un nouveau
mouvement religieux dans lequel tous les efforts se
conjuguent et ne se heurtent pas » (Collectif, 1975,
p74).

3-2- Les tactiques pour contrer les religieux libyens

Pour arriver a bout des religieux, Mouammar Kadhafi a
lancé contre les dignitaires religieux une campagne de
dénigrement systématique en les faisant passer aux jeux du
peuple libyen comme des obscurantistes réactionnaires. De lui-
méme, il donne I'image de quelgu’un dont la vision est plus
conforme a I'orthodoxie islamique que celle des islamistes.

Dés lors, la publication du « Livre Vert» en 1975, il
s’essaie a une redéfinition des relations entre I'Homme et Dieu
ainsi que des rapports entre I'Etat et la Religion. En effet,
Kadhafi fait dudit livre censé représenter la troisieme théorie
universelle, le mode d’emploi et de compréhension du Coran et
une référence de gestion politique et sociale du pays. Il
proclame que les réflexions développées dans ce livre
s'inspirent des préceptes de llslam ce que contestent
fermement les Oulémas. Dans cette offensive, il ne se prive pas
de mettre en cause la moralité des dirigeants religieux et la
qualité de leur connaissance du message coranique. Pour

259



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

remettre en cause leur autorité spirituelle, il évoque Ia
responsabilité individuelle en matiere religieuse. Selon lui étant
donné que I'arabe est la langue des Libyens et que le Coran est
lui aussi écrit en arabe, ces derniers n’ont pas besoin d’individus
qui intercédent entre eux et Dieu pour les préoccupations
spirituelles. Il fait du Coran la source de légitimation religieuse
des actions de I’Etat et délégitime les chefs religieux en rejetant
la Sunna et les Hadiths comme source du droit musulman.

Aussi, le régime commence par interdire toutes les
associations religieuses et laiques. Celles qui veulent continuer
leurs activités doivent au préalable faire la preuve que lesdites
activités sont conformes a la ligne définie par le régime. C'est
ainsi que la puissante confrérie des Senoussis dont est issus
tous les monarques qui ont gouverné le pays avant la révolution
de 1969 a été interdite. Les mosquées sont passé sous le
contréle du gouvernement et les activités des Oulémas comme
les préches dans les mosquées ont fait I'objet d’une
surveillance constante par les services de sécurité. Pour ne pas
s’exposer aux foudres du régime beaucoup de religieux ont fait
le choix de rentrer dans les rangs ou de s’autocensurer eux-
mémes.

Cependant, en mettant sous I'éteignoir les religieux, il
s’accapare également de leur action de prosélytisme pour se
poser en leader du monde islamique. C’est ainsi qu’il institut le
World Islamic Call Society (AMAI) qui a eu pour objectif de faire
la promotion de I'lslam tel que Kadhafi la souhaité sur certains
continents. Les étudiants étrangers furent recus dans les
universités libyennes pour leur formation théologique. Ainsi, a
la fin de leur formation ils sont retournés chez eux pour faire la
promotion de linterprétation de l'lslam du Guide de la
révolution libyenne. Mais, au-dela de ce réle dans I’éducation
des musulmans, I'’AMAI (Association Mondiale d’Appel

260



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

Islamique) a servi comme le bras religieux de la politique
étrangere du gouvernement et son interface avec les minorités
religieuses du pays. Cette organisation a été chargé
d’administrer les mosquées, de surveiller les prédicateurs et de
veiller a ce que toutes les pratiques religieuses dans le pays
soient conformes aux pratiques de I'lslam approuvées par I’Etat
Libyen. Les forces religieuses traditionnelles ont donc perdu
toutes leurs prérogatives et pour ne pas disparaitre totalement,
elles se sont réorganisées pour répliquer aux attaques du
régime. Pour arriver a bout des religieux Kadhafi a procédé a
des provocations pour mieux ternir leur image aux yeux du
peuple libyen.

Conclusion

Apres avoir renversé la monarchie di roi Idriss a la suite
du putsch de 1969, Mouammar Kadhafi se retrouve au sommet
d’un Etat fondamentalement religieux qui a toujours été
gouverné suivant les principes de l'lslam. Véritable stratege,
Kadhafi va se poser en défenseur et promoteur de I'orthodoxie
de I'lslam. Ainsi pour avoir la légitimité aux yeux du peuple
libyen, il va se servir des Oulémas pour assoir puis consolider
son pouvoir. Le soutien des Oulémas a été d’'une importance
capitale dans la consolidation du régime. Ce faisant, il a limité
I'influence des dignitaires religieux réunis dans des ordres
sectaires comme la confrérie des Senoussis et celle des Freres
Musulmans. Cependant, une foi les assises de son régime
consolidées avec le soutien des Oulémas, il prend peu a peu ses
distances avec les religieux dont le dogmatisme était
susceptible selon lui, de faire ombrage a son projet politique et
social. Il n’est donc pas question pour lui de laisser I'espace
religieux entre les mains des Oulémas. Ainsi, pour embarrasser

261



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

les religieux, il a lancé une campagne de dénigrement
systématique contre les dignitaires religieux, en les faisant
passer aux jeux du peuple libyen comme des obscurantistes
réactionnaires. De lui-méme, il donne I'image de quelqu’un
dont la vision est plus conforme a 'orthodoxie islamique que
celle des islamistes. Un purificateur venu du désert, destiné a
renverser les hiérarchies porteuses de corruption. Méme s'il
n’avait pas été porté vers ce role par la foi, il a été plus facile
pour lui a assumer dans la confrontation avec la monarchie
descendant d’un mouvement religieux. L'lslam en Libye, étant
un guide politique autant que spirituel, il est clair qu’un
révolutionnaire a deux fagons possibles de se justifier : soit en
devenant laic (mais jamais un révolutionnaire musulman ne
s’est déclaré apostat) ; soit en se déclarant plus religieux que
ceux qu'’il a renversés. Dans I'exploitation politique de I'lslam,
Kadhafi a réussi ce pari. Le nouveau dirigeant libyen a en fait
une conception et compréhension religieuse propre a lui. A
I'analyse des faits, certaines des initiatives sont ouvertement
des provocations qui ont pour but de susciter la réaction des
religieux qui sont dans le viseur et a qui il a repris la main dans
la gestion de l'lslam libyen. Les visées d’une telle audace
réformiste ne sont pas seulement de nature théologique. Il
s’agit tout autant de priver la corporation des Oulémas du
monopole en matiére religieuse et de balayer ainsi les obstacles
devant le “livre vert”. Cet ouvrage dans lequel est inscrit
I'idéologie politique du dirigeant libyen qui est censé remplacer
le Capitalisme et le Marxisme.

Références bibliographiques

AUDIBERT Pierre, 1979. La Libye, Petite planete, Paris, 188 p.

262



Vol 1 N°3, Avril 2025, Relecture d’Afrique

BURGAT Francois, 1988. L’Islam au Maghreb : La voix du Sud :
Tunisie, Algérie, Libye, Maroc, Karthala, Paris, 312 p.

BURGAT Francois et LARONDE André, 1996. La Libye, “Que sais-
je ?”, PUF, Paris, 128 p.

COLLECTIF, 1975. La Libye nouvelle, rupture et continuité, CNRS,
Paris, 303 p.

ESSE Amouzou, 2012. Mouammar Kadhafi et la réalisation de
I’Union Africaine, L'Harmattan, Etudes, 238 p.

GUENERON Hervé, 1976. La Libye, “Que sais-je ?”’, PUF, Paris,
128 p.

MONCEF Djaziri, 1996. Etat et société en Libye : Islam, Politique
et Modernité, 'Harmattan, Paris, 284 p.

MONCEF Ouannes, 2009. Militaires, élites et modernisation
dans la Libye contemporaine, ’'Harmattan, Paris, 446p.
AHMIDA Ali Abdoulatif, 2009, « The marking of modern Libya :
State formation, colonisation, and resistance », New York :
State University press of New York, 2009, p.82.

BADIE Bertrand, 2011, « Printemps arabe : Un
commencement », Etudes, n°1-2, vol.415, de juillet a ao(t
2011, pp.7-18.

JOFFE Georges, 1988, «Islamic opposition in Libya», Third World
Quarterly, vol. 10, n° 2; April 1988, p. 616.

RAY Takeyh, 2000. « Qhadafy’s Libya and The Prospect of
Islamic succession », Middle East. Policy, vol. 7 n° 2, February
2000, pp. 155-156.

GEOFFE Simons,2004, « Libya and the west from indépendance
to Locherbie », Tauris 2004, p.114-116.

263



