
 

376 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

LA CULTURE CYBERNETIQUE : UNE 

MONSTRATION DE L’ÊTRE   

 

 
 Mlan Kouakou Pierre ANZIAN 

Maître-Assistant 

UCAO-UUA /Institut Saint Thomas d’Aquin à Yamoussoukro 

anzian2009@yahoo.com 

 

Résumé :  

 
Cet article voudrait ouvrir un chemin nouveau, impensé et inexploré dans le 

philosopher heideggérien qui conduira à terme à une pensée vers des terres 

inconnues. En effet, l’oubli de l’Être qui caractérise toute l’histoire de la 

philosophie, selon Martin Heidegger, n’implique pas seulement la vérité, 

mais également la non-vérité parce qu’en celle-ci l’Être y demeure toujours. 

L’oubli de l’Être ne laisse pas penser à un assombrissement de la planète. 

De plus, la technique n’est pas une menace pour l’Être et l’humanité comme 

laisse entendre le Fribourgeois. La présence de l’Être dans la non-vérité, 

voire l’inauthenticité, exprime le sur-montement de l’absorption de 

l’humanité par la technique. Ainsi l’absorption des mortels par la culture 

cybernétique dit et manifeste l’Être. Mieux, la culture cybernétique est 

monstration de l’Être. In fine, la présence de l’Être dans l’existence 

inauthentique, dans la non-vérité, est l’expression que la culture 

cybernétique est une monstration de l’Être en sa vérité et non-vérité dé-

celante.    

 

Mots clés : Culture cybernétique, Être, Menace, Monstration, Technique. 

 

Abstract:  

 
The aim of this article is to open up a new, uncharted and unexplored path in 

the Heideggerian philosopher, which will ultimately lead to thinking in 

uncharted territory. Indeed, the oblivion of Being that characterizes the 

entire history of philosophy according to Martin Heidegger implies not only 

truth, but also non-truth, because in non-truth, Being always remains. The 

oblivion of Being does not suggest a darkening of the planet. What's more, 

technology is not a threat to Being and humanity, as Fribourg suggests. The 

presence of Being in non-truth, even inauthenticity, expresses the over-



 

377 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

coming of the absorption of humanity by technology. Thus, the absorption of 

mortals by cybernetic culture expresses and manifests Being. Better still, 

cybernetic culture is a monstration of Being. In fine, the presence of Being in 

inauthentic existence, in non-truth, is the expression that cybernetic culture 

is a monstration of Being in its de-celerating truth and non-truth.     

 

Keywords : Cybernetic culture, Being, Threat, Monstration, Technique.   

 

Introduction 

 

 La question de l’Être traverse toute l’histoire de la 

philosophie. Et  son point d’origine est la Grèce. Au sujet de la 

Grèce, Jean Gobert Tanoh affirme :   

 

Pour avoir commencé en Grèce que Hegel qualifie 

de point lumineux de l’histoire universelle, la 

pensée, dans l’appartenance à son essence, comme 

objectivation rigoureuse et profonde de la 

conscience dans son rapport aux choses, déborde la 

seule Grèce, et poursuit sa marche radicale, vers le 

lieu essentiel où l’homme est pleinement chez soi. 

(2013 : 4-5).      

   

 Le chez soi de l’homme, n’est-il pas en l’Être ? L’Être ne peut 

être saisi. Il se donne en se retirant. Il est la présence du présent. 

En raison du fait que l’Être n’est pas quelque chose qui existe, 

mais ce qui éclaire toutes les choses et les rend visibles, il est 

l’objet de nombreux débats, discussions et interprétations. 

Depuis le matin grec de la pensée, qui est l’origine de la 

philosophie, jusqu’aux Temps Modernes, la quête du fondement 

ultime de tout ce qui est comme finalité de la métaphysique, 

passionne une catégorie de personnes, appelée « philosophes ». 

Disciple de Husserl, Heidegger entre sur la scène philosophique 

à l’époque de la révolution industrielle, c’est-à-dire, à l’ère de la 

technique moderne. Cette entrée se fait de façon fracassante à 

travers son ouvrage Être et Temps. Dans cette œuvre, il donne à 



 

378 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

la phénoménologie de son maître Husserl, une orientation 

radicalement différente, consistant en une analytique 

existentiale de l’homme entendu comme Da-sein, c’est-à-dire ‘‘ 

l’Être-là ’’ou ‘‘ celui par lequel l’Être survient ’’. Par ailleurs, 

dès les premières lignes de cette œuvre maîtresse Être et Temps, 

il affirme : « La question de l’Être est aujourd’hui tombée dans 

l’oubli » (1986 : 25). Cette affirmation constitue l’Archimède de 

son philosopher.  

 Toute la pensée de Martin Heidegger est d’après ses propres 

dires dominée par la question de l’Être et de son sens unitaire en 

référence à un ouvrage de Franz Brentano (Aristote : les diverses 

acceptions de l’Être) qu’il avait lu dans sa jeunesse, et qui sera 

le fil conducteur de toute sa pensée philosophique. Dans cette 

quête de l’Être, il a pu exhumer et re-vivifier ce vieux concept 

par une relecture et une nouvelle interprétation de la pensée des 

premiers penseurs matinaux grecs à qui il attribue l’origine de la 

philosophie première et de rang premier. Cette lecture l’amène à 

se dresser radicalement contre la métaphysique et à contribuer à 

son dépassement. Pour lui, toute la philosophie depuis Platon et 

Aristote jusqu’à Nietzsche est une métaphysique de l’étant et 

non celle de l’Être en tant qu’Être. Ce qui revient à dire que la 

métaphysique est, de fond en comble, platonique. En outre, la 

métaphysique ne pouvant plus ramener l’étant à l'Être, elle est 

contrainte de rechercher pour celui-ci un fondement dans l’étant 

qui dans la hiérarchie apparaît comme le premier.  

 Au regard de ce déclin de la métaphysique, si l’on veut re-

nouer avec la question métaphysique par excellence, c’est-à-

dire, avec la question de l’Être, il faut impérativement dépasser 

la métaphysique classique, la déconstruire, projet exigeant de 

comprendre que  « l’homme n’est pas le maître de l’étant, il est 

le berger de l'Être » (1986 : 109) écrit Martin Heidegger dans la 

Lettre sur l’humanisme. Il apparaît ainsi que l’homme n’est 

dorénavant plus compris comme le « fondement-jeté » de 

l’éclaircie, comme dans Être et Temps, mais comme celui qui se 



 

379 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

confond avec elle et qui lui est redevable de son propre être. La 

nouvelle essence de l’homme comme berger de l’Être renfonce 

l’impératif de dépasser la métaphysique comme science de 

l’étant plutôt que celle de l’Être en tant qu’Être. Dans cet élan 

de dépassement de la métaphysique à l’exemple du projet 

Nietzschéen de « renversement du platonisme », la pensée de 

Heidegger demeure focalisée sur la question de l’Être et sa 

vérité. Pour lui, la pensée technique et la cybernétique comme le 

mode de la calculabilité, de la production, de la consommation 

et de l’avoir, empêchent de penser et, par conséquent, installent 

les mortels dans l’oubli de l’Être. Et cet oubli est la cause de 

l’assombrissement de l’Être, l’homme, l’écologie et la planète. 

Cet assombrissement comme le danger extrême, le péril, la mort 

programmée de l’homme, la nature et la planète, donne au 

Fribourgeois de faire le constat suivant : « Nous demeurons 

partout enchaînés à la technique et privés de liberté »  

(1958 : 9).  

 Ce règne et cet enchaînement constituent une menace pour 

l’Être, l’humanité et la planète. Cette absorption de l’humanité 

par la technique peut-elle être substantiellement surmontée ? Si 

oui, comment devons-nous procéder ? Le réveil de la question 

de l’Être en sa vérité dé-celante n’apparaît-elle pas limitée 

comme l’authentique voie de sauvetage de l’homme et de 

planète ? Le dés-assombrissement de l’Être par Heidegger, qui 

aurait conduit à l’occultation de la non-vérité du processus de 

l’Être en sa vérité dé-celante en raison de la primauté accordée 

à la vérité dans son rapport à l’Être, n’est-il pas un renforcement 

de l’oubli de l’Être ? Face à cette occultation de l’Être, ne 

conviendrait-il pas de s’interroger en ces termes : si l’Être se 

tient et se dit dans la vérité, peut-il aussi se tenir et se dire dans 

la non-vérité ? Cette dernière question oriente et guide la 

présente recherche. Cette étude est, certes, une recherche 

théorique et fondamentale, c’est-à-dire qu’elle consiste à faire 

progresser la connaissance sur le rapport entre l’oubli de l’Être 



 

380 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

et, la menace de l’Être, l’humanité et la planète, engendrée par 

la technique moderne et la culture cybernétique, d’un point de 

vue heideggérien, mais elle comporte une portée sociale et 

utilitaire.  

 Comme objectif principal, notre étude se présente comme un 

contrepoint à la pensée du Fribourgeois selon laquelle la 

technique moderne et la culture cybernétique sont une menace 

pour l’Être, l’humain et la planète. En clair, elle convoque à la 

sérénité et plus de responsabilité, et vise à montrer que le réveil 

et l’affirmation de la co-appartenance originelle de la vérité et la 

non-vérité donne l’occasion de dé-celer la présence de l’Être 

dans la non-vérité. Cette présence de la non-vérité dans l’Être 

permet de mettre un terme au danger extrême, au péril, comme 

conséquence de l’oubli de l’Être. Le salut au sens heideggérien 

renvoie au changement de paradigme dans notre rapport au 

monde sous-tendu par l’appel de l’Être, c’est-à-dire, la question 

de l’Être doit être re-pensée ou posée à nouveaux frais. Dès lors, 

notre hypothèse de recherche peut se formuler en ces termes : 

seul le réveil et l’affirmation de la présence de l’Être dans la non-

vérité donnent lieu de sur-monter l’absorption de l’Être par la 

technique moderne et de faire cesser la menace de destruction de 

l’homme, la nature et la planète.  

 Pour atteindre cet objectif, nous nous servirons d’une double 

méthode : l’analyse et la phénoménologie. En Effet, l’analyse 

phénoménologique articule la perception des faits et la chaîne de 

proposition consécutive de l’analyse. La phénoménologie laisse 

apparaître les choses telles qu’elles sont. Et elle est davantage 

herméneutique en ce sens qu’elle privilégie l’interprétation du 

phénomène selon le précepte : ‘‘expliquer plus pour comprendre 

mieux’’. Cette herméneutique est productrice de sens, c’est-à-

dire, d’émergence d’une nouvelle lecture du philosopher 

heideggérien pour l’homme d’aujourd’hui. En somme, notre 

double méthodologie permet de battre en brèche la thèse selon 

laquelle la technique moderne est une menace pour l’Être, 



 

381 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

l’humanité et la planète et, de proposer la présence de l’Être dans 

la non-vérité – tel le signe que la culture cybernétique est une 

monstration de l’Être – comme pertinente solution pour sur-

monter l’absorption de l’Être par la technique moderne et de 

mettre un terme à la détresse, au péril de l’homme, l’écologie et 

la planète. En d’autres termes, cette étude est une invitation à la 

sérénité face au péril, au danger extrême, qui menace l’Être, 

l’humain, l’écologie et la planète. 

  Cette démarche s’articulera autour de deux axes, et chaque 

axe se décline suivant trois sous-axes. Dans le premier axe, nous 

mettrons en lumière la thèse heideggérienne selon laquelle 

l’oubli de l’Être s’entend comme une occultation de l’Être. 

Celle-ci se manifeste en trois phases qui sont les trois moments 

de l’oubli de l’Être. La première est celle de la théorie 

platonicienne des Idées comme le début de l’assombrissement 

de l’Être. La deuxième est celle de l’onto-théologie d’Aristote 

comme la seconde percée du recouvrement de l’Être. La 

troisième est celle de la technique moderne qui culmine dans le 

nihilisme comme sommet de l’occultation de l’Être. Dans le 

deuxième axe, nous tenterons de montrer la possible présence de 

la non-vérité dans l’Être. Cette démonstration exige d’articuler 

les caractéristiques essentielles du Dasein, qui sont au nombre 

de trois, à savoir, l’être-jeté, l’entendre et la parole, d’où le 

déploiement en trois sous-axes du deuxième axe. Le premier 

s’intitule : le monde de la dictature du « On » comme topologie 

à l’épiphanie de l’Être. Le deuxième s’énonce comme suit : le 

dévalement comme instant d’écoute à la dictée de l’Être. Le 

troisième porte le titre suivant : la dissimulation comme 

expression du dire et de la manifestation de l’Être. L’insigne 

articulation de ces trois caractéristiques essentielles du Dasein 

(l’être-jeté, l’entendre et la parole) donne de libérer l’Être et de 

sur-monter l’absorption de l’humanité par la technique moderne. 

Dès lors, la culture cybernétique apparaît comme une 

monstration de l’Être.  



 

382 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

 Au demeurant, la présence de l’Être dans l’existence 

inauthentique, dans la non-vérité, est l’expression que l’emprise 

de la saturation de la culture cybernétique dans notre 

environnement communicationnel, l’usage abondant des 

Techniques de l’Information et de la Communication (TIC), de 

nos jours, est une éclosion, une émanation, une monstration de 

l’Être en sa vérité et non-vérité dé-celante. Cette monstration se 

présente comme un authentique chemin de sauvetage non 

seulement de l’Être lui-même, mais aussi de l’homme, de la 

nature et de la planète. In fine, elle donne de mettre un terme à 

l’occultation flagrante et déroutante de la non-vérité du 

processus de dé-cèlement de l’Être et, saisir l’Être dans sa 

globalité, sa totalité, de sorte à interrompre l’assombrissement, 

le danger extrême, le péril de l’Être, de l’humain, de 

l’environnement et de la planète.        

      

1. La mise en lumière de la thèse heideggérienne de l’oubli 

de l’Être comme occultation   

 

 L’oubli de l’Être comme retrait-donation de l’Être caractérise 

toute la tradition métaphysique. Cet oubli de l’Être préoccupe 

Martin Heidegger au point que la question de l’Être en sa vérité 

dé-celante se présente comme le centre de toute sa pensée 

philosophique. Pour lui, « la question du sens de Être doit être 

posée.» (1986 : 28). Dans cette méditation, il y a nécessité à 

remonter le temps pour y faire ressortir le rôle éminent de Platon, 

Aristote et la technique moderne dans l’oubli de la question de 

l’Être. C’est à cette tâche que les prochaines lignes nous 

convoquent.  

 

    1.1. La théorie platonicienne des Idées : le début de 

l’assombrissement de l’Être   

 Après le matin grec de la pensée avec les Présocratiques, 

Platon, à travers sa théorie des Idées, tente de saisir l’étant au 



 

383 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

motif que « l’élaboration de la question de l’étant est aussi bien 

universelle que principielle : le tout de l’étant dans son être, et 

à vrai dire c’est dans cette perspective-ci qu’il doit être 

reconnu » (Ibid. : 112) mentionne Martin Heidegger. En 

délaissant ainsi la question de l’Être pour celle de l’Être de 

l’étant, Platon obscurcit le matin grec de la pensée de l’Être en 

tant qu’Être comme principe, fondement, au-delà de toute chose. 

Sa théorie des Idées dévoile deux mondes : le monde intelligible 

comme celui du vrai monde et de la véritable connaissance et, le 

monde sensible comme celui du moins vrai ou du moins réel et 

des apparences. Dans sa théorie de la connaissance, Platon met 

l’accent sur l’Être de l’étant plutôt que l’Être lui-même. En ce 

sens, la question de l’Être est délaissée pour celle de l’Être de 

l’étant. La conséquence de ce délaissement est le nivellement de 

la question même de l’Être. C’est pourquoi Heidegger fustige 

Platon comme étant celui par qui commence l’oubli de l’Être. 

Pour le Fribourgeois, Platon amorce le commencement de 

l’oblitération de l’Être avec sa fameuse théorie des Idées qui 

tente de mettre en lumière l’Être de l’étant subsistant. Se donner 

pour tâche la saisie l’Être de l’étant, tel est, en effet, ce qui est 

enjeu dans la théorie des Idées de Platon. 

 D’un point de vue heideggérien, le délaissement de la 

question de l’Être au profit de l’Être de l’étant obscurcit 

considérablement l’éclat radieux du matin grec de la pensée. Si 

l’Être préoccupe les philosophes grecs de l’Antiquité, c’est 

parce qu’il est ce qui donne assise sourcière et solidité à toute 

chose. L’Être serait donc la cohérence qui fournit le principe 

unique explicatif de tout existant. Plutôt que de s’inscrire dans 

la continuité des Présocratiques, la théorie platonicienne des 

Idées élimine la vérité bouleversante de l’Être pour chercher le 

fondement et la stabilité auprès de l’étant. En ne poursuivant pas 

l’expérience de l’Être commencée avec Parménide, Platon, 

selon Heidegger, est celui par qui commence le commencement 

de l’oubli de l’Être. Ce commencement commence avec la 



 

384 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

scission du monde en deux : le monde sensible et le monde 

intelligible des Idées. L’opposition et la tension au sein du 

monde est le commencement de la métaphysique comme le 

déploiement double d’une question unique. La théorie 

platonicienne des Idées avec l’introduction de la tension interne 

dans le monde ouvre la voie à la métaphysique de la dualité 

Étant-Être. Avec la scission du monde en deux par Platon – l’un 

sensible, qui change et se dégrade, l’autre intelligible, qui est 

immuable et parfait – commence ce que Martin Heidegger 

appellera plus tard avec la scission également du monde entre 

les mortels, les hommes, les divins, et les dieux, d’une part, et 

l’identification de l’Être au divin chez Aristote, le traitement 

onto-théologique de la question de l’Être, d’autre part. Le 

questionnement en direction de l’Être comme principe des 

principes se dédouble avec la théorie de la connaissance qui met 

en évidence une ligne de démarcation entre deux connaissances 

différentes. En ce sens, François Jaran affirme : « Le 

dédoublement de la philosophie était déjà présent chez Platon » 

(2006 : 5).  

 Avec Platon s’opère le changement d’orientation de la 

métaphysique. Au lieu d’être une méditation portant sur l’Être, 

la métaphysique jette désormais le regard sur l’étant en son 

étanticité. Elle n’interroge plus l’Être en sa vérité mais l’Être de 

l’étant. Le monde sensible de Platon comme celui du reflet du 

monde des Idées met en lumière la relation qu’entretiennent ces 

deux mondes. Ainsi la théorie des Idées introduit la relation dans 

le philosopher platonicien.  

 Aristote, disciple de Platon, s’engouffre dans cette ouverture 

tracée par son maître à travers l’onto-théologie comme seconde 

percée du recouvrement de l’Être.  

 

   1.2. L’onto-théologie chez Aristote : la seconde percée du 

recouvrement de l’Être   

 Comme Platon, Aristote inscrit son philosopher dans le  



 

385 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

dédoublement de la métaphysique. Celui-ci prend le visage, à la 

fois, d’une ontologie (une méditation sur l’Être), s’articulant à 

une théologie puisqu’il introduit Dieu dans la pensée grecque. 

La venue de Dieu en philosophie consacre fondamentalement ce 

que le Badois nomme en sa substantialité l’« onto-théologie » 

(Ibid.  : 48) écrit François Jaran. La nouveauté dans la question 

de l’Être est la convocation par Aristote de Dieu comme l’Être 

le plus haut, qui est au fondement de tout. La métaphysique 

devient philosophie première et renvoie à la substance. Ainsi 

avec Aristote, la méditation sur l’Être se dédouble en question à 

la fois ontologique et théologique. Ce dédoublement qui avait 

déjà commencé avec Platon pour ensuite s’amplifier avec son 

disciple Aristote indique clairement un changement radical de la 

pensée grecque en son matin inaugural. La métaphysique n’a 

plus l’Être comme fondement mais l’étant suprême Dieu. D’un 

point de vue heideggérien,   

 

L’essence de la métaphysique n’est pas seulement 

théo-logique mais aussi onto-logique. La 

métaphysique n’est pas seulement l’une, ni aussi 

l’autre. Bien plutôt la métaphysique est théo-

logique, parce qu’elle est onto-théologique. Elle est 

celle-ci, parce qu’elle est celle-là. (Gourinat,  

1996 : 86).    

 

 Affirmer que la métaphysique est de constitution onto-

théologique cela signifie que « la métaphysique interroge donc 

simultanément dans deux directions distinctes : elle interroge, 

d’une part, l’étant dans son ensemble à partir de l’étant le plus 

haut et, de l’autre, les déterminations de l’étant en tant qu’étant 

» (2006 : 45) affirme François Jaran. Pour Martin Heidegger, la 

constitution onto-théologique de la métaphysique se présente à 

elle-même comme son véritable problème dans la mesure où elle 

ne permet pas de questionner en direction de la question de l’Être 



 

386 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

comme tel. Dans le fond, « la métaphysique se plierait à un 

cadre qui l’empêche, de se transcender et d’aborder de plein 

front la ‘‘ vraie ’’ question fondamentale, celle de l’être » (Ibid. : 

49) mentionne François Jaran. 

 Après cette seconde percée du recouvrement de l’Être 

intervient la troisième qui est la plus haute, l’extrême occultation 

de l’Être avec la technique moderne.    

 

   1.3. La technique moderne : sommet de l’occultation de 

l’Être  

 La pensée technique moderne est fondamentalement 

traversée par la volonté de domination de l’étant. Elle est 

l’expression de l’invitation de Descartes à être « maître et 

possesseur de la nature » (2016 : 128). S’inscrivant dans cette 

logique, la technique moderne se présente dès lors comme une 

interpellation pro-vocante. Elle met l’homme en demeure de 

commettre le réel comme un fonds (1958 : 26) laisse résonner 

Martin Heidegger. Concernant le « fonds », il mentionne :  

 

Le mot (le fonds) dit ici plus que stock et des choses 

plus essentielles. Le mot « fonds » est maintenant 

promu à la dignité d’un titre. Il ne caractérise rien de 

moins que la manière dont est présent tout ce qui est 

atteint par le dévoilement qui pro-voque. Ce qui est 

là au sens de fonds n’est plus en face de nous comme 

objet. (Ibid. : 26).   

 

 Ce que le Fribourgeois considère comme l’interpellation pro-

vocante, c’est l’asservissement de la nature par l’homme à ses 

besoins comme œuvre du progrès technique actuel. Cette 

avancée technologique a malheureusement ouvert à l’homme 

moderne un horizon du comportement pro-voquant. Ainsi, 

l’homme est entré dans la phase d’un rapport autre avec les 

objets situés dans le monde. Tout est un fonds à exploiter y 



 

387 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

compris lui-même. Il ne considère plus l’objet comme objet 

ayant un sens dans sa posture d’objet mais plutôt comme ce qui 

est dans une perspective d’utillerie, c’est-à-dire comme un fonds 

disponible à mettre en demeure. Dans cette perspective, le 

Badois a pu écrire :  

 

Tout (l’étant dans sa totalité) prend place d’emblée 

dans l’horizon de l’utilité, du commanditement, ou 

mieux encore de celle du commanditement de ce 

dont il faut s’emparer … Plus rien ne peut apparaître 

dans la neutralité objective d’un face à face. Il n’y 

plus que des Bestände, des stocks, des réserves, des 

fonds. (1976 : 456).  

 

 La technique est une pro-vocation au commettre. Cet appel 

pro-vocant, le Badois le nomme Gestell ou arraisonnement, 

disposition. Le Gestell, en allemand, est la figure suprême de la 

maîtrise et la possession de la nature. Le Gestell se traduit en 

français par le concept de « disposition », mais mieux plus par 

celui d’« arraisonnement » dont le contenu sémantique et 

phénoménologique transparaît dans cette affirmation : 

« Maintenant, cet appel provocant qui rassemble l’homme 

(autour de la tâche) de commettre comme fonds ce qui se 

dévoile, nous l’appelons l’Arraisonnement » (1958 : 26) écrit le 

sage de Todnauberg. D’un point de vue heideggérien, 

l’arraisonnement se présence comme l’essence de la technique. 

Il est production de médiocrité pour l’homme. Plutôt que 

d’élever la conscience humaine en la portant vers l’Être, 

l’arraisonnement occulte la question de l’Être. La technique 

moderne installe les mortels dans l’existence inauthentique 

extrême. Elle détourne les hommes du rapport avec l’Être et 

tourne leurs regards vers la terre, la nature et fait de celle-ci une 

réserve, un fonds à exploiter jusqu’à épuisement total. La 

technique moderne pousse plus loin l’occultation de l’Être. Cette 



 

388 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

occultation est renforcée par le nihilisme de Nietzsche qui sonne 

la fin ou l’achèvement de la métaphysique. La technique 

moderne avec son plus haut niveau d’oblitération renforcé par le 

nihilisme obscurcie à l’extrême la question de l’Être. En ce sens, 

la technique moderne pousse à son degré le plus élevé le 

recouvrement de l’Être. Cette occultation se présente comme le 

sommet de l’assombrissement de l’Être puisqu’elle empêche la 

libération de l’Être, du Dasein, et plonge l’humanité dans la 

détresse la plus inquiétante, le danger extrême, le péril de 

l’homme, de la nature et de la planète. Au demeurant, la 

technique moderne se présente, aux yeux du philosophe de 

Messkirch, comme une menace pour l’Être, l’humanité et la 

planète.  

 Dans sa méditation sur la technique, ce que dénonce 

Heidegger, c’est la technique pour la technique, autrement 

l’essence de la technique qui arraisonne les mortels, c’est-à-dire 

qu’elle empêche tout rapport à l’Être. Or, le sans rapport avec 

l’Être est synonyme de déchéance (Vefallen) et par conséquence 

de menace, de péril. Au fond, ce que tente de mettre en lumière 

Martin Heidegger dans sa méditation sur la technique moderne, 

c’est le caractère arraisonnant de la technique moderne. Dans 

une logique de son sur-montement, il attire, d’une part, 

l’attention des mortels sur les effets néfastes de la civilisation 

technologique qui se traduisent par l’absorption de l’humanité 

par la technique moderne et, d’autre part, les prévenir du péril, 

du danger extrême représenté par l’emprise de la saturation de 

la culture cybernétique dans notre environnement 

communicationnel et l’usage abondant des TIC. Dans cette 

perspective, il estime que l’absorption de l’humanité par la 

technique moderne peut être sur-montée à condition de réveiller 

la question de l’Être. Pour lui, le réveil de la question de l’Être 

se présente comme la voie de salut, de sauvetage de l’humanité 

et la planète. Sans le retour à l’Être, l’humanité et la planète sont-

elles condamnées à mourir ? En dépit du réveil de l’Être, 



 

389 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

l’absorption de l’humanité par l’emprise de la saturation de la 

culture cybernétique dans notre environnement 

communicationnel et l’usage abondant des TIC, de nos jours, 

est-elle possible sans l’affirmation de la conjugaison originelle 

de la vérité et la non-vérité du processus de dé-cèlement de 

l’Être ? Autrement dit, malgré le réveil de la question de l’Être, 

la menace persistante de la fin de l’Être, de l’humanité et de la 

planète, ne trouve-t-elle pas son fondement dans l’oubli de la 

non-vérité du processus de dé-cèlement de l’Être ? En ce sens, 

la saisie de l’Être en sa globalité, sa totalité, comme étant, à la 

fois, dans la vérité comme la non-vérité, ne serait-elle pas 

l’authentique issue de sauvetage ? La saisie de l’Être en sa 

totalité, son entièreté, appelle, simultanément, la vérité et la non-

vérité du processus de dé-voilement de l’Être. Ainsi, si l’Être se 

tient et se dit dans la vérité, peut-il aussi se tenir et se dire dans 

la non-vérité ? Les prochaines lignes de notre étude tenteront de 

réponde à cette interrogation.     

      

2. La présence de l’Être dans la non-vérité : la monstration 

comme le trait fondamental de la culture cybernétique   

 

 L’oubli de l’Être ne laisse pas penser à l’assombrissement de 

l’Être et du monde. Car « « là où est le péril, croît ce qui sauve 

» (2014 : 96) fait remarquer Hölderlin. Le réveil et l’affirmation 

de la conjugaison originelle entre la vérité et la non-vérité donne 

lieu de dé-celer la présence de l’Être dans la non-vérité, 

l’inauthenticité.  

 

    2.1. Le monde de la dictature du « On » comme topologie à 

l’épiphanie de l’Être 

 Le monde est le réceptacle du Dasein puisqu’il y est en tant 

qu’être-jeté. Projeté par le jet de l’Être, le Dasein vit dans le 

monde. C’est un être-au-monde. Ce qui veut dire que l’existence 

du Dasein se fait dans un monde. Mais, le monde ne consiste pas 



 

390 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

en un ensemble d’objets inertes qui entourent le Dasein. Le 

monde est un ouvert qui accueille le Dasein en vue du destin de 

l’Être. Projeté dans le monde comme être-au-monde, le Dasein 

est se présente comme éclaircie, lumière pour lui-même pour 

autant qu’il est dans la lumière. « Dans l’éclaircie s’ouvre cette 

amplitude sans laquelle les choses ne peuvent justement pas 

entrer en rapport et se tenir dans une mutuelle proximité sans 

laquelle le lointain lui-même ne peut surgir comme tel » (2013 : 

112) écrit François Fédier. Le surgissement advient dans un 

espace de jeu ouvert au lointain. La venue en présence de la 

présence comme ce qui éclaire l’existence ne serait le signe que 

le monde du « On » est l’éclairé qui éclaire : une « ouvertude » 

(1986 : 177) écrit Martin Heidegger.  

 Concernant l’éclaircie, le Fribourgeois fait remarquer que 

l’Être est paradigmatique parce que « l’Être s’adonne à nous et 

s’éclaircit et qu’en s’éclaircissant, il aménage l’espace de jeu 

du temps dans lequel l’étant peut apparaître » (1962 : 149-150). 

Cette  illumination se manifeste comme signe partout et 

toujours, sous les formes les plus quotidiennes de l’existence : 

sous la forme du « On », de l’inauthentique, dans les situations 

de non-soi-même. Bien que l’inauthenticité soit le mode 

ordinaire du Dasein, il n’en demeure pas moins qu’il passe 

souvent en mode authentique. Au fond, le Dasein ne peut 

déchoir constamment, vivre replier sur un soi inauthentique en 

permanence parce qu’il peut toujours en émerger. C’est au fait 

ce que met en relief le philosophe et poète allemand Hölderlin 

dans son Poème Patmos : « Mais là où est le péril, croît ce qui 

sauve.» (2014 : 96). Commentant ce vers de Hölderlin, le Badois 

affirme : « Où est le péril comme péril, est aussi déjà mûr ce qui 

sauve (…) Le péril est lui-même, s’il est péril, ce qui sauve » 

(1976 : 314). Dans l’entendement de Martin Heidegger, le péril, 

c’est l’oubli de l’Être et sa vérité. Un oubli que le philosophe de 

Messkirch impute à l’existence inauthentique. Concernant le 

péril énoncé dans le vers hölderlinien, il se présente comme un 



 

391 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

paradoxe dans la mesure où il contient les germes de son propre 

salut.  

 Le péril ne devrait pas inquiéter puisqu’il porte en lui la venue 

de la délivrance. En ce sens, Heidegger laisserait entendre que 

si, d’une part, dans le péril, l’oubli comme tel fait son entrée, et 

d’autre part, « dans la mesure où le péril est l’être lui-même, il 

est partout et nulle part » (Ibid. : 314) alors l’Être est dans 

l’authenticité comme l’inauthenticité. Ce qui donne d’affirmer 

que l’Être se tient et se dit dans la vérité comme la non-vérité. 

Concernant le péril, l’Homme de la Forêt-Noire 

précise : « Lorsque le péril est le péril comme tel, advient avec 

le tournant de l’oubli la garde de l’Être… Que le monde 

advienne comme monde, que la chose advienne comme chose, 

telle est la lointaine advenue de l’essence de l’Être lui-même.» 

(Ibid. : 315). L’oubli de l’essence de l’Être apparaît comme le 

péril des Temps Modernes pour Heidegger. Mais, ce péril ne 

peut perdurer dans la mesure où tout péril s’accompagne d’un 

salut, d’une libération, d’une délivrance. Dans le péril, l’Être se 

réduit à l’ensemble de ce qui est. Il y a confusion entre l’Être et 

l’étant. Or, originairement, il n’est pas ainsi.  Pour Sylvaine 

Gourdain, « l’Être ne se réduit pas à l’ensemble de ce qui est 

[...] le retrait permet de ré-ouvrir l’horizon au-delà d’un réseau 

de significativité qui s’est clos en soi-même » (2017 : 188).  

 Cette affirmation laisse entendre qu’il y a possibilité de 

nouvelle localisation de l’Être. Ce nouveau lieu est l’espace 

vide, le site du jeu entre réalité impensable et pensable, indicible 

et dicible. En clair, il est le cadre au sein duquel un certain dé-

voilement est possible ; le dé-voilement consistant lui-même en 

une tension toujours en mouvement entre dévoilement et 

voilement (Ibid. : 188) fait remarquer Sylvaine Gourdain. Le 

monde comme ouverture et pré-compréhension à l’Être est une 

lumière, mais celle-ci a besoin d’une clairière qui la précède 

pour pouvoir rayonner et éclairer. L’Être est laisser-être, laisser-

faire l’étant, permission d’être. Le monde du « On » n’est pas 



 

392 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

fermé à la monstration du jeu de l’Être puisque celui-ci « n’a 

aucun lieu qui lui serait seulement imparti du dehors. Il est lui-

même le site sans lieu de toute présence.» (1976 : 315) 

mentionne le penseur de Todnauberg. Ce qui signifie que le 

monde du « On » est plutôt le site, le lieu d’éclosion de la 

lumière de l’Être. Le mode de l’inauthenticité se présente 

comme un lieu, une région, une localité d’expression, 

d’apparition, de monstration, d’épiphanie de l’Être. Ce qui 

revient à dire que l’inauthenticité est une êtrophanie, c’est- à-

dire, un lieu d’expérience, de donation, d’éclosion de l’Être. 

L’émanation, le témoignage de l’Être, n’est pas que l’affaire 

propre de l’authenticité. Elle est aussi l’affaire propre de 

l’existence inauthentique. Dès lors, l’inauthenticité est un lieu, 

un espace, une topologie de donation, de révélabilité, de 

monstration de l’Être. Ce qui implique l’Être n’est donc pas 

présent que dans l’existence authentique : il est aussi présent 

dans l’existence inauthentique. Dans cette dynamique, le monde 

du « On », celui de l’anonymat, de l’impersonnalité, apparaît ici 

comme « l’éclairé qui éclaire » (1986 : 176), ce que Heidegger 

appelle « la clairière » dans Être et Temps. Pour lui, il existe un 

rapport insigne entre la clairière de l’Être et le temps. Cette 

corrélation est mise en lumière dans cette affirmation du 

philosophe de Messkirch : « Présence (Être) appartient à la 

clairière du se retirer (temps) apporte avec elle la présence 

(Être) » (1976 : 348).  

 Le monde du « On » se présente désormais comme la 

clairière de l’Être. Le monde du « On » comme clairière selon 

cette étude et le monde comme clairière, selon Heidegger, donne 

de saisir, dorénavant, le monde en sa totalité d’être clairière. En 

tant qu’être-jeté présent dans cette clairière, il revient au Dasein 

d’être à l’écoute de l’Être. Pour rompre avec l’absorption de 

l’humanité par la technique moderne, le Dasein doit revenir à 

l’entendre, c’est-à-dire, à l’écoute comme entente de l’Être. 

    



 

393 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

     

     2.2. Le dévalement comme instant d’écoute de la dictée de 

l’Être 

 L’écoute est la deuxième caractéristique essentielle du 

Dasein après celle d’être un être-jeté-au-monde. L’écoute « est 

une certaine qualité de l’être-là, une certaine présence à l’autre 

pour lui, le don qui lui est fait, don précieux entre tous, de 

pouvoir exister pour quelqu’un, et selon ce qu’il est : être là lui-

même, et qui il est » (1995 : 66) mentionne Maurice Bellet. Si, 

dans l’entendement de Martin Heidegger, l’Être parle, énonce, 

donc « dit » ce qu’il est, alors le Dasein n’est qu’à l’écoute de ce 

dict originaire. Ainsi, l’acte d’écouter se présente comme un 

mode propre du Dasein. Écouter la voix de ce qui demeure 

impensé sous le mode de la pensée, voilà ce que le Dasein 

s’applique à faire chaque fois dans son existence. Ainsi, en mode 

de dévalement appelé aussi déchéance, le Dasein est à l’écoute 

de la voix silencieuse de l’Être. Le Fribourgeois semble ignorer 

qu’un Dasein inauthentique reste un Dasein puisque 

l’inauthenticité n’est pas dépréciatif, négatif ou sous-évaluant. 

Donc, l’inauthenticité n’entache en rien l’être propre du Dasein 

de dire en propre l’Être. Autrement dit, l’inauthenticité ne 

change en rien l’être du Dasein mais plutôt son mode d’être. 

Cela revient à dire que le Dasein demeure Dasein même en mode 

de dévalement. Or, le propre du Dasein est non seulement de dire 

l’Être, mais d’être à l’écoute de la voix silencieuse de l’Être. Il 

apparaît, en toute clarté, que s’il y a une écoute de l’Être en mode 

de dévalement du Dasein, c’est une écoute de l’Être, qui 

s’adresse au Dasein et, fait de lui « l’écoutant » de l’Être.              

    Le « lieu » de la dictée de l’Être est donc le mode de 

dévalement, qui est toujours déjà cette ouverture à la voix de 

l’Être. Le dévalement est un moment, un instant où l’Être se 

donne dans l’écoute silencieuse sans voile et sans opacité. Le 

Dasein est, à la fois, un diseur et un écouteur de l’Être. Au fait, 

le Dasein dit l’Être parce que l’Être se dit, d’après Heidegger. 



 

394 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

Ce qui veut dire : l’Être lui-même est un diseur. L’Être est son 

propre dire. Heidegger lui-même, n’avait-il pas compris que la 

manifestation de l’Être, le fait qu’il y a de l’Être, ne sont-ils pas 

comme une parole, comme un « dict » ? La tâche de penser, 

c’est-à-dire, la pensée qui pense, la pensée méditante, la pensée 

dans son engagement par l’Être pour l’Être est celle de 

l’entendre. Car c’est à la pensée que l’Être s’adresse ; la vocation 

insigne de l’homme est d’entendre et de comprendre le « dict » 

de l’Être. C’est d’ailleurs pourquoi, l’homme est le seul étant qui 

baigne dans une pré-entente ou pré-compréhension de l’Être. La 

vocation de l’homme à entendre et à comprendre le langage de 

l’Être le rend capable d’entendre, au deux sens du terme (écouter 

et comprendre), la disposition à faire silence et concentrer son 

écoute pour parvenir à cette entente avec l’Être, c’est-à-dire, 

entrer en relation avec l’Être, mieux être en accord avec l’Être. 

Heidegger appelle « sérénité », la disposition de l’homme à être 

en accord avec l’Être. Elle offre la possibilité au Dasein de se 

situer au monde et auprès des choses librement et sans aucune 

emprise sur lui.  

 L’homme est en accord avec l’Être pour jouer 

substantiellement son rôle comme celui qui donne du sens à 

l’existence humaine. N’est-ce pas en raison de cette éminente 

tâche que la question du rôle de l’homme sur la terre est une 

question qui revient sans cesse depuis le début de la 

philosophie ? C’est d’ailleurs pourquoi Martin Heidegger 

interpelle les mortels à se réconcilier avec l’Être. Pour lui, la 

disparition de la pensée méditante au profit du mesurable, de la 

production, du consommable et de l’avoir est le  signe du péril, 

de l’extrême danger. En ce sens, il mentionne : « L’humanité sur 

cette terre se trouve dans une situation dangereuse » (1966 : 47). 

Au sujet du péril, Antoine Kouakou affirme :   

 

Comment ne pas caractériser cette situation de  



 

395 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

‘‘périlleuse’’ quand on sait que l’homme dans 

l’univers technoscientifique, n’est plus homme, 

mieux un sujet subsistant de soi, mais plutôt un 

objet, une simple chose. Comment ne pas voir en 

cette situation le grand danger de l’humanité, tant 

il est évident que devant cette chosification ou 

réification de l’homme, c’est bien l’essentiel qui est 

mis dans l’oubli : l’Esprit, la Pensée ou l’Être, 

négligé au profit du corps, de la matière ou de 

l’avoir. (2007 : 25).  

 

 Au regard du déclin de la planète, le philosophe de Fribourg 

interpelle les mortels en laissant entendre qu’il s’opère avec le 

règne et l’emprise de la saturation de la culture cybernétique 

dans notre environnement communicationnel et l’usage 

abondant des TIC, de nos jours, de plus en plus une criade 

« indifférence envers la pensée. Et alors ? Alors l’homme aurait 

nié et rejeté ce qu’il possède de plus propre, à savoir qu’il est 

un être pensant » (Ibid. : 25). En tant qu’être pensant, il revient 

à l’homme d’être à l’écoute de l’Être en vue sa sauvegarde. 

N’est-ce pas que sauvegarder, c’est préserver, protéger, soigner, 

épargner, mettre fin à une situation ? Mettre fin au péril des 

Temps Modernes, n’est-ce pas ré-concilier les hommes avec 

l’Être ? Le péril actuel n’incline-t-il pas les hommes 

d’aujourd’hui à re-nouer avec la question de l’Être afin de 

s’assurer plus de sérénité et une nouvelle espérance ?  

 Cette nouvelle espérance transparaît clairement dans cette 

affirmation du Badois : « Plus nous nous approchons du danger, 

et plus clairement les chemins menant vers ‘‘ce qui sauve’’ 

commencent à s’éclairer » (1958 : 48). Cette nouvelle espérance 

viendra donc mettre un terme, une fin à l’assombrissement du 

monde. Ce qui signifie que là où subsiste le péril dû au règne et 

à l’emprise de la saturation de la culture cybernétique dans notre 

environnement communicationnel et l’usage abondant des TIC, 



 

396 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

de nos jours, s’ouvre aussi un chemin de salut. Face au péril qui 

trouve son point d’ancrage dans la vie inauthentique, il y a à 

coup sûr une certaine marge d’erreur et d’errance. En ce sens, il 

convient de dire du dévalement qu’il « serait bien plutôt en soi 

‘‘ une odysée’’ dans laquelle l’errance ferait son apprentissage, 

dégageant à chaque fois une fissure où luit la vérité de l’estre » 

(2014 : 50) affirme Peter Trawny. Ce qui revient à dire que 

l’inauthenticité offre la possibilité de faire l’expérience de l’Être. 

Ainsi, face aux multiples chemins qui semblent mener nulle part, 

il apparaît dans le dévalement (ou la déchéance) un chemin 

possible de percevoir la fissure fondamentale conduisant à la 

vérité de l’Être. Il y a donc au sein du dévalement un chemin qui 

conduit à la clairière de l’Être. En ce sens, le dévalement est un 

mode destinal de donation, d’éclosion, d’épiphanie, de 

monstration de l’Être.  

 Par ailleurs, il importe de souligner que le dévalement conduit 

à l’angoisse. Or dans l’angoisse, le Dasein fait l’expérience du « 

il y a », c’est-à-dire, de la donation, de l’éclosion de l’Être. Ce 

qui signifierait que le dévalement offre subséquemment 

l’opportunité de la manifestation, de faire l’expérience de l’Être. 

Dès lors, le dévalement apparaît comme un lieu, un espace et un 

instant du dire de l’Être. Ce qui implique que le dévalement n’est 

pas qu’une modalité de la vie inauthentique. Il est une 

disposition, un existential de l’écoute du dict de l’Être. Avec le 

dévalement s’offre au Dasein l’opportunité d’une détermination 

profonde et pertinente de la vérité de l’Être. À vrai dire, le 

dévalement est la disposition qui en son être se rapporte 

extensivement à la vérité de l’Être. Par-là est indiqué le concept 

ancien de l’« Être ». Le dévalement est un lieu, un espace, un 

instant de la vérité de l’Être.  

 En outre, si l’Être est la réalité la plus fondamentale, sans 

laquelle toute chose manquerait de consistance alors le 

dévalement ne pourrait être dévalement que s’il est traversé par 

l’Être. Si la question de l’Être préoccupe Heidegger au point 



 

397 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

d’aiguillonner sa pensée de bout en bout, c’est parce que, sans 

une explicitation du sens de l’Être, l’homme ne peut être : « Sans 

une ouverture de l’Être, nous ne pourrions d’aucune façon être 

‘‘ les hommes’’ » (1967 : 91) affirme le sage de Messkirch. Au 

sujet de cet homme-étant ou Dasein, le Fribourgeois mentionne : 

« Le Dasein (l’homme) a ceci de propre qu’il n’a qu’à être pour 

que cet être qui est le sien lui soit découvert. L’entente de l’Être 

est lui-même une détermination d’être du Dasein. Ce qui 

distingue ontiquement le Dasein, c’est qu’il est ontologique.» 

(1986 : 36). Enclin au dévalement, c’est-à-dire, enclin à masquer 

les questions existentielles par la quotidienneté, le Dasein peut 

poser la question l’Être en raison de sa pré-compréhension de 

l’Être. Le dévalement, en tant que déchéance, dans son caractère 

positif, ouvre de nouvelles dispositions et inspire, en quelque 

sorte, une nouvelle espérance dont le christianisme fait tant 

l’éloge. Le christianisme n’invite-t-il pas les hommes à vivre 

subséquemment leur déchéance, à donner pleine mesure à leur 

expérience de la fragilité comme lieu, espace de la manifestation 

de la présence du Divin, ‘‘ce Dieu qui nous sauve’’ ?  

 Dans le péril s’ouvre une nouvelle espérance pour le Dasein. 

La possibilité d’un salut se fait toujours jour dans le péril. Ce qui 

veut dire : le péril est un destin du dé-voilement de l’Être. Dans 

le dévalement émerge la donation de l’Être et subséquemment, 

le Dasein est à son écoute. La disposition du Dasein à se mettre 

à l’écoute de la dictée de l’Être en mode de dévalement est 

possible parce qu’il vit dans une certaine entente de l’Être. Le 

Dasein est en entente préalable avec l’Être. Concernant, cette 

disposition du Dasein, Martin Heidegger dit en substance : 

« L’entendre constitue lui-même un genre fondamental de l’être 

du Dasein » (1986 : 315). Le Dasein est capable d’être un diseur 

de l’Être parce qu’il entend la voix de l’Être. Le Dasein a donc 

en propre de dire l’Être : il est donc un diseur de l’Être.   

 De surcroît, le Dasein est un écouteur de l’Être, dans 

l’entendement du Badois, parce qu’il vit dans une pré-



 

398 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

compréhension de l’Être. L’ouverture à l’Être du Dasein donne 

à celui-ci d’être à l’écoute de la voix silencieuse de l’Être tant 

dans le recueillement que dans le brouhaha. En mode de 

dévalement, le Dasein ne cesse d’être à l’écoute de la voie de 

l’Être. L’écoute de la dictée de l’Être n’a pas lieu uniquement 

dans l’existence authentique dont le recueillement est sa fine 

pointe. Si aucune altération possible ne pèse sur le Dasein en 

mode de dévalement alors – celui-ci bien qu’il demeure un 

authentique Dasein en son essence mais inauthentique dans son 

existence – il reste à l’écoute de la dictée de l’Être, qui lui vient 

par l’acte de penser puisque penser et écouter sont des modes 

d’être propres du Dasein. Même en mode de dévalement radical, 

le Dasein pense toujours en direction de l’Être parce que le 

propre de la pensée, c’est de penser son habitation dans l’Être 

(2012 : 34), précise Martin Heidegger. Mieux, 

« l’assombrissement du monde n’atteint jamais la lumière de 

l’Être » (1976 : 21) affirme le Badois. Même dévalé, le Dasein 

reste à l’écoute de la dictée de l’Être. La technique à travers la 

production de vie inauthentique « déploie son être dans la 

région où le dévoilement a lieu » (1958 : 19) écrit Heidegger.  

 Concernant le lieu et la manière du dévoilement, il 

mentionne : « Nous n’avons pas à aller chercher bien loin. Il est 

seulement nécessaire de percevoir sans prétention ce qui a 

toujours réclamé l’homme dans une parole à lui adressée, et 

cela d’une façon si décidée qu’il ne peut jamais être, si ce n’est 

comme celui auquel une telle parole s’adresse.» (Ibid. : 35). Qui 

est celui qui adresse la parole à l’homme ? C’est bien l’Être par 

qui et pour qui l’homme pense : « La pensée, obéissant à la voix 

de l’Être cherche pour celui-ci la parole à partir de laquelle la 

vérité de l’Être vient au langage » (1968 : 83) note le 

Fribourgeois. Il en découle alors que « le langage est la maison 

de l’Être » (1986 : 85) écrit le sage de Messkirch. Pour Pierre 

Aubenque, « le rapport de l’homme à l’Être n’est pas seulement 

exprimé par le langage, mais il est le langage même » (2005 : 



 

399 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

235). Si le langage abrite l’Être alors la dicté de l’Être s’opère 

en mode authentique comme inauthentique. Dès lors, le 

dévalement met en relief la donation, la révélabilité de l’Être. 

Autrement dit, il donne de faire l’expérience de l’Être.  

 En somme, le dévalement se présente comme un instant 

d’écoute à la dictée de l’Être. Le Dasein peut écouter non parce 

qu’il a des oreilles, mais qu’il dispose uniquement la parole. La 

parole parle déjà. C’est un parlé déjà parlé. C’est pourquoi « la 

parole est parlante » (1968 : 83) affirme le Badois. C’est parce 

que la parole parle que l’homme parle. La parole n’appartient 

pas en propre à l’homme. L’homme possède juste la parole pour 

parler. Le parler authentique de l’homme est le dire l’Être. Ce 

dict est le propre de la parole. Celle-ci est sa troisième 

caractéristique essentielle du Dasein. La parole inauthentique se 

révèle dans la dissimulation. Quel contenu phénoménologique 

la dissimulation peut-elle porter ? Ne serait-elle pas la marque, 

le sceau, l’étalage, l’expression du dire et de la manifestation de 

l’Être dans son processus de dé-voilement ?  

  

     2.3. La dissimulation comme expression du dire et de la 

manifestation de l’Être  

 Dans la conférence De l’essence de la vérité, Heidegger laisse 

entendre que l’essence de la vérité s’est dévoilée comme liberté, 

d’une part, et la non-vérité se dévoile sous le mode de la 

dissimulation, d’autre part. Ce qui revient à dire que la non-

vérité à laquelle l’homme donne cours par la dissimulation qu’il 

se fait de cette obnubilation de la totalité de l’étant est une 

structure d’un moment constitutif du Dasein, à savoir un 

existential. Pour le Fribourgeois, « l’obnubilation de l’étant en 

totalité, la non-vérité originelle, est plus ancienne que toute 

révélation de tel ou tel étant » (1968 : 182). La non-vérité 

comme la condition de possibilité de l’inauthenticité ne permet 

pas aux étants de se déployer. La non-vérité comme un 

recouvrement voile l’étant en totalité. En ce sens, Heidegger 



 

400 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

peut affirmer : « Dans la liberté ek-sistante du Dasein se réalise 

la dissimulation de l’étant en totalité qu’est l’obnubilation.» 

(Ibid. : 182). Mais, l’obnubilation fondée sur la non-vérité refuse 

à la vérité de se révéler.   

 Perçue comme la non-vérité par le Fribourgeois, « la 

dissimulation apparaît comme ce qui est obnubilé en premier 

lieu. Le Da-sein en tant qu’il ek-siste, engendre le premier et le 

plus étendu non-dévoilement, la non-vérité originelle » (Ibid. : 

183) écrit Martin Heidegger. La dissimulation porte la marque 

de ce qui est caché. La dissimulation renvoie à l’obnubilation. 

Or « l’obnubilation refuse à l’άλήθεεια de dévoilement » (Ibid. : 

182) mentionne le Badois. D’un point de vue heideggérien, la 

dissimulation empêche l’Être de se déployer en sa consistance 

dans son processus de monstration. La dissimulation ne permet 

pas le dé-cèlement de l’Être, c’est-à-dire, à l’Être de se déployer 

dans le processus de dé-voilement parce qu’il est à son 

fondement dans la non-vérité. Pire, la non-vérité a fait l’objet 

d’occultation dans le rapport à l’Être du fait que l’on a accordé 

la primauté à l’Être se dé-voilant en sa vérité dé-celanate.  

 La pensée selon laquelle il est impossible à la vérité de se 

dévoiler dans l’obnubilation est le signe qu’elle dissimule. C’est 

pourquoi le sage de Bade n’hésite à affirmer : « L’obnubilation 

est donc lorsqu’on la pense à partir de la vérité comme 

dévoilement, le caractère de n’être pas dévoilé et, ainsi, la non-

vérité originelle, propre à l’essence de la vérité » (Ibid. : 182). 

Si la non-vérité en tant que dissimulation n’est pas un accident, 

une erreur ou une méprise, mais la simultanéité du dévoilement 

et du retrait de l’Être dans l’étant en sa totalité comme le 

souligne le philosophe de Todnauberg, alors il convient de faire 

briller la conjonction originelle entre la vérité et la non-vérité, 

voire de l’authenticité et l’inauthenticité, dans la saisie 

totalisante, englobante de l’Être. Cette conjonction est, en effet, 

l’expression de l’unité fondamentale de la vérité et de la non-

vérité ainsi que l’authenticité et de l’inauthenticité. Comme les 



 

401 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

deux faces d’une même pièce de monnaie, l’une appelle l’autre 

et vice-versa. Cette pièce de monnaie ne peut être dite pièce de 

monnaie parce que composée de deux faces qui se renvoient 

l’une à l’autre pour former la totalité de la pièce de sorte à 

répondre aux exigences d’une pièce, c’est-à-dire, être dotée de 

deux faces. Auquel cas, l’objet présenté ne sera pas appelé une 

pièce de monnaie. Dès lors, la connexion originelle entre la 

vérité et la non-vérité donne de saisir l’Être en sa totalité, sa 

globalité, dans son processus de dé-celement. La conjugaison 

originelle entre la vérité et la non-vérité vient donc corriger 

l’occultation flagrante et déroutante qui n’admet nullement la 

non-vérité dans le processus de dé-voilement de l’Être. En effet, 

cette intime et originelle connexion met en lumière le dé-

cèlement de l’Être, simultanément, dans la vérité comme la non-

vérité. Cette co-appartenance originelle valorise, à la fois, la 

vérité et la non-vérité. Et cette valorisation donne de retrouver 

ce qui assure l’unité fondamentale et, qui permet à l’Être de se 

tenir aussi bien dans la vérité que la non-vérité. En ce qui 

concerne la non-vérité comme dissimulation, la co-appartenance 

originelle donne accès à la dissimulation comme manifestation 

de l’Être. Ainsi, la dissimulation, dont le fondement est la non-

vérité, se présente comme un mode de dé-voilement de l’Être. 

La conjugaison originelle donne à l’Être de se déployer et se dé-

voiler aussi bien dans la vérité que dans la non-vérité.     

 En définitive, l’Être qui était caché sous le sceau de la 

dissimulation fait place sous le même sceau de la dissimulation 

grâce à la reconnaissance et l’affirmation de la conjonction 

originelle entre la vérité et la non-vérité. Dès lors, la 

dissimulation devient, à la fois, un lieu de dé-cèlement et 

cèlement de l’Être. Cette approche est possible parce que la co-

appartenance originelle entre la vérité et la non-vérité rompt 

avec la primauté accordée, autrefois, au rapport de l’Être à la 

vérité dans le processus de dé-voilement de l’Être. De cette 

manière, l’unité fondamentale entre la vérité et la non-vérité 



 

402 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

supprime radicalement l’occultation fragrante et déroutante qui 

n’admettait nullement la non-vérité dans le processus du dé-

voilement de l’Être. La présence de l’Être dans la non-vérité 

donne de saisir une autre entente de l’Être. Dorénavant, une 

autre compréhension de l’Être devient possible avec la présence 

de l’Être dans la non-vérité, voire dans l’inauthenticité. La 

conséquence de cette thèse, c’est la fin de l’assombrissement du 

monde. La présence de l’Être dans la non-vérité, l’inauthenticité, 

permet de sur-monter l’absorption de l’humanité par la 

technique moderne. Ce qui signifie que la culture cybernétique 

met éminemment en lumière l’Être en sa vérité et non-vérité dé-

celante. En d’autres termes, la présence de l’Être dans la non-

vérité, l’existence inauthentique, est le signe que la culture 

cybernétique est épiphanie, donation et éclosion de l’Être. In 

fine, la présence de l’Être dans la non-vérité, l’inauthenticité, est 

la marque visible et substantielle que la culture cybernétique est 

un faire-signe, un phénomène, une révélation, une manifestation 

de l’Être en sa vérité et non-vérité dé-celante. Autrement dit, la 

culture cybernétique est un lieu de présenteté de l’Être au sens 

de présence de l’Être. Ainsi, elle est un topos, une région, une 

localité de révélabilité de l’Être. La culture cybernétique est 

donc une émanation, une donation, une monstration de l’Être.    

   

Conclusion 

 

 L’oubli de l’Être préoccupe Martin Heidegger au point que la 

question de l’Être en sa vérité dé-celante se présente comme le 

centre de toute sa pensée philosophique. L’intérêt et la portée du 

philosopher heideggérien sont liés à la question de l’Être. Pour 

lui, l’Être est le thème authentique et unique de la philosophie. 

Dans son philosopher, l’oubli de l’Être renvoie au recouvrement, 

à l’occultation de l’Être. Cet oubli initié sous Platon et Aristote 

connaît son sommet, son apogée, avec la technique moderne. 

Pour lui, cette dernière est non seulement une menace pour 



 

403 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

l’Être,  l’humanité et la planète, mais aussi une interpellation à 

re-nouer avec la question de l’Être en sa vérité dé-celante. Ce 

regard phénoménologique du Badois au sujet de l’essence de la 

technique indique que l’absorption de l’humanité par la 

technique ne peut être sur-montée à condition de réveiller la 

question de l’Être, mieux se ré-concilier avec l’Être. Face à cette 

thèse heideggérienne, quelques questions émergent, à savoir : 

sans le retour à l’Être, l’humanité et la planète sont-elles 

condamnées à mourir ? En dépit du réveil de l’Être, l’absorption 

de l’humanité par le règne et l’emprise de la saturation de la 

culture cybernétique dans notre environnement 

communicationnel et l’usage abondant des TIC, de nos jours, 

est-elle possible sans l’affirmation de la co-appartenance 

originelle de la vérité et la non-vérité du processus de dé-

cèlement de l’Être ? Autrement dit, malgré le réveil de la 

question de l’Être, la menace persistante de la fin de l’Être, 

l’humanité et la planète ne trouve-t-elle pas son fondement dans 

l’oubli de la non-vérité du processus de dé-cèlement de l’Être ? 

De surcroît, Heidegger, en accordant la primauté à la vérité dans 

le processus de dés-assombrissement de l’Être, qui a abouti à 

une occultation flagrante et déroutante de la non-vérité, n’aurait-

il pas renforcé l’oubli de l’Être ? Cette occultation de la non-

vérité du processus de dé-cèlement de l’Être n’a-t-elle pas 

accentué l’absorption de l’humanité par la technique moderne ? 

Face à cette occultation flagrante et déroutante de la non-vérité, 

nous nous sommes interrogés en ces termes : si l’Être se tient et 

se dit dans la vérité, peut-il aussi se tenir et se dire dans la non-

vérité ? Telle est la question à laquelle nous avons tenté de 

répondre dans cette analyse. La méthode d’analyse 

phénoménologique que nous avons proposée a l’insigne 

avantage de dé-voiler à travers une pertinente réflexion, non 

seulement la présence de l’Être dans la non la non-vérité, 

l’inauthenticité, qui aboutit à une autre entente ou 



 

404 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

compréhension de l’Être, mais aussi ce qui se cache derrière la 

présence de l’Être dans la non-vérité.  

 La portée socio-utilitaire de ce travail est, d’abord, d’inviter 

les mortels d’aujourd’hui à la sérénité, attitude de ‘‘ ni chaud ni 

froid ’’ vis-à-vis de la culture cybernétique et des TIC. Ce que 

Heidegger traduit par ‘‘ égalité d’âme ’’. Celle-ci permet aux 

mortels de se tenir dans un rapport libre à la technique. « Le 

rapport est libre quand il ouvre notre être (Da-sein) à l’essence 

(Wesen) de la technique » (1958 : 9) écrit le Fribourgeois. 

Ensuite, cette étude convoque les mortels à plus de 

responsabilité. L’homme doit se laisser interpeller par le péril, le 

danger extrême actuel. Une véritable éducation à la 

responsabilité comme chemin de salut de l’homme et l’écologie 

s’impose puisque ce sont l’homme et la nature en relation de co-

existant qui sont menacés. À cet effet, le Pape Jean-Paul II 

affirme : « L’éducation à la responsabilité écologique est 

nécessaire et urgente : responsabilité envers soi-même, 

responsabilité à l’égard des autres et responsabilité à l’égard 

de l’environnement » (1990 : 13). Enfin, cette étude enjoint aux 

mortels d’aujourd’hui de penser de façon profonde et 

subséquente le rapport refoulé de l’Être avec la non-vérité. 

Séjournant dans le Quadriparti, c’est-à-dire, l’espace de 

rencontre entre le ciel et la terre, les divins et les mortels, 

l’homme re-découvre son essence – ententif  et berger de l’Être 

– au point que le sage de Messkirch affirme : « Pleins de mérites, 

mais en poète, l’homme habite sur cette terre » (1958 : 228). 

Saisie en teneur phénoménologique, l’habiter poétique de 

l’homme comme être-jeté, qui lui donne la pleine mesure de son 

être-au-monde, est substantiellement indissociable de l’activité 

de penser, c’est-à-dire, philosopher. Que signifie « Penser » ? 

« Penser est l’engagement par l’Être pour l’Être » (1966 : 68) 

affirme le Fribourgeois. Penser, c’est être en rapport avec l’Être. 

 Au regard du péril actuel, penser, c’est se ré-concilier avec 

l’Être.  Se ré-concilier avec l’Être, re-nouer avec la pensée 



 

405 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

pensante, la méditation de l’Être, n’est pas la portée socio-

utilitaire de notre étude, mais plutôt tirer sur la sonnette d’alarme 

en invitant les mortels d’aujourd’hui, d’une part, à la sérénité et 

plus de responsabilité et, d’autre part, de ressusciter le rapport 

refoulé de l’Être avec la non-vérité, autrement dit, la connexion 

originelle entre la vérité et la non-vérité. L’enracinement dans 

l’Être en sa totalité permet à l’homme d’avoir un regard de 

sérénité sur le règne et l’emprise de la saturation de la culture 

cybernétique dans notre environnement communicationnel et 

l’usage abondant des TIC, de nos jours.          

  Pour clore, la portée socio-utilitaire de notre travail est non 

seulement d’interpeller l’homme contemporain à plus de 

sérénité, c’est-à-dire, une assurance de soi de la pensée ; 

l’assurance d’avoir établi le contact avec « ce qu’il y a à 

considérer » ( 1985 : 152) ou « ce qu’il importe de penser » 

(1958 : 23) écrit le Badois ; et une véritable responsabilité, c’est-

à-dire, à une prise de conscience des conséquences du 

déséquilibre et de la dévastation de la nature sur l’homme et la 

planète ; mais aussi de ressusciter le rapport oublié de l’Être avec 

la non-vérité, c’est-à-dire, déplacer, désormais, le curseur dans 

le sens du rapport Être et non-vérité, de sorte à parvenir à une 

entente globale de l’Être comme présence dans la vérité et la 

non-vérité. L’enjeu ici est la liberté de l’homme vis-à-vis de la 

culture cybernétiques et des TIC tant ceux-ci installent et 

engloutissent les mortels dans leurs productions. In fine, notre 

étude vise, d’une part, à ramener les mortels à leur essence 

originelle et, d’autre part, à réveiller et à affirmer la présence de 

l’Être dans la non-vérité, autrement dit, exprimer la conjugaison 

ou la co-appartenance originelle de la vérité et la non-vérité.   

 La présence de l’Être dans la non-vérité comme 

l’aboutissement de cette étude montre que l’Être et la non-vérité 

s’entre-appartiennent. Cette co-appartenance originelle repose 

sur le fait que l’Être et la non-vérité sont liés d’une manière 

essentielle et leurs essences s’entre-appartiennent à l’instar de 



 

406 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

l’Être et la vérité. Si l’Être se tient et se dit dans la vérité, selon 

Heidegger, alors l’Être se tient et se dit dans la non-vérité, selon 

la conclusion de notre recherche théorique et fondamentale, 

comme position que nous avons voulu défendre. En ce sens, 

notre point de vue vient élargir la connaissance de l’Être, qui est 

au centre de la préoccupation de la pensée du sage de Messkirch. 

Cette opinion vient donc déplacer le curseur dans le sens d’une 

plus grande connaissance de l’Être en tant qu’Être se dé-voilant 

en sa totalité, c’est-à-dire, affirmant un rapport de l’Être, à la 

fois, avec la vérité et la non-vérité, que sûrement les penseurs 

matinaux grecs avaient intentionné. Cet apport novateur dans le 

champ de penser heideggérien voudrait signifier que la pensée 

du plus grand philosophe du XXe siècle – Heidegger – apparaît 

moins éclatante en sa teneur philosophique du fait de 

l’occultation flagrante et déroutante de la non-vérité du 

processus de dé-cèlement de l’Être. Dès lors, l’Être se dé-voilant 

dans son rapport à la non-vérité doit faire l’objet d’une analyse 

profonde et subséquente. Au demeurant, ce contrepoint mené à 

travers cette étude vise moins à critiquer le penseur Martin 

Heidegger que de voir comment le rapport de l’Être avec la non-

vérité doit être réveillé et affirmé pour saisir l’Être en sa totalité, 

sa globalité, son entièreté.       

 Par ailleurs, une lecture phénoménologique de la présence de 

l’Être dans la non-vérité, l’inauthenticité, révèle, en toute clarté, 

que l’emprise de la saturation de la culture cybernétique dans 

notre environnement communicationnel et l’usage abondant des 

TIC, de nos jours, est le signe d’une expérience, d’un 

phénomène, d’une manifestation de l’Être. Énoncer avec force 

la présence de l’Être dans la non-vérité, l’inauthenticité, c’est 

affirmer que l’emprise de la saturation de la culture cybernétique 

dans notre environnement communicationnel et l’usage 

abondant des TIC de, nos jours, est un sceau, un signe, un étalage 

de l’Être. Décréter la présence de l’Être dans la non-vérité, 

l’inauthenticité, c’est affirmer que l’emprise de la saturation de 



 

407 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

la culture cybernétique dans notre environnement 

communicationnel et l’usage abondant des TIC, de nos jours, est 

une révélation, une marque, une éclosion, une donation de l’Être. 

Reconnaître la présence de l’Être dans la non-vérité, 

l’inauthenticité, c’est certifier que l’emprise de la saturation de 

la culture cybernétique dans notre environnement 

communicationnel et l’usage abondant des TIC, de nos jours, est 

une révélabilité, une exposition de l’Être. En fin de compte, 

affirmer la présence de l’Être dans la non-vérité, c’est énoncer 

avec force, décréter, reconnaître que la culture cybernétique est 

une apparition, une donation, un étalage, une exposition, une 

manifestation, une éclosion, une expérience, une monstration de 

l’Être.  

 Concernant la libération de l’Être suite à son absorption par 

la technique moderne, seule l’affirmation de la présence de 

l’Être dans la non-vérité donne lieu de sur-monter cette emprise 

de l’humanité par la technique moderne et de faire cesser la 

menace de destruction de l’homme, la nature et la planète. 

Procéder au réveil et à l’affirmation de la co-appartenance 

originelle de la vérité et la non-vérité, c’est mettre un terme à la 

détresse actuelle de l’humanité, à l’assombrissement du monde,  

qui trouve son fondement dans la course et la frénésie au 

mesurable, au calculable, à l’avoir et la consommation des 

mortels plutôt que le rapport à l’Être dans sa totalité, sa globalité, 

son entièreté,  c’est-à-dire, le rapport de l’Être, à la fois, à la 

vérité et à la non-vérité. Cette emprise de la saturation de la 

culture cybernétique dans notre environnement 

communicationnel et l’usage abondant des TIC, de nos jours, est 

le sceau, le signe, l’expression significative de la présence de 

l’Être dans la non-vérité, l’inauthenticité. Elle exprime une 

éclosion, une émanation, une monstration de l’Être en sa vérité 

et non-vérité dé-celante. Seul le réveil et l’affirmation de l’Être 

en sa globalité, sa totalité, c’est-à-dire, l’Être dans un rapport 

simultané à la vérité et la non-vérité, permet à l’homme, la nature 



 

408 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

et la planète d’être sauvés, et d’emprunter authentiquement le 

chemin d’émergence ou de développement humain et 

écologique intégral.  

 En somme, la présence de l’Être dans la non-vérité, 

l’inauthenticité, met en évidence que le règne et l’emprise de la 

saturation de la culture cybernétique dans notre environnement 

communicationnel et l’usage abondant des TIC, de nos jours, est 

la marque ou le sceau, d’une apparition, d’une éclosion, une 

révélabilité, d’une monstration de l’Être. Ce qui veut dire que la 

culture cybernétique est signe, expression, donation, 

monstration de l’Être. De plus, le réveil et l’affirmation de la 

conjugaison, la connexion, la co-appartenance originelle de la 

vérité et la non-vérité se présentent comme l’authentique voie de 

sauvetage de l’Être, de l’humain, de l’environnement et de la 

planète. Sauver l’Être et la planète, n’est-ce donc pas procéder 

au réveil et à l’affirmation de la co-appartenance originelle de la 

vérité et la non-vérité au sujet du processus de dé-cèlement de 

l’Être en sa totalité ?    

 Tout ce déploiement montre, d’une part, qu’il faut re-penser 

la place de l’Être dans l’inauthenticité, la non-vérité comme 

éclaircie, épiphanie, monstration et, d’autre part, ce n’est qu’à 

partir de l’Être que se pense substantiellement l’essence de la 

culture cybernétique. Ainsi, penser l’essence de la culture 

cybernétique, c’est se trouver sur le plan de l’histoire de l’Être. 

En dernier ressort, la méditation sur l’essence de la culture 

cybernétique offre à l’homme un « autre commencement » : 

dans la fin de la métaphysique gît l’« autre commencement » 

d’une pensée entièrement neuve. Commencer, n’est-ce pas 

initier ? Plus en profondeur, commencer, n’est-ce pas une mise 

à l’épreuve ?  

 

Références bibliographiques 

 

AUBENQUE Pierre, 2013, « Du débat de Davos (1929) à la  



 

409 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

querelle parisienne sur l’humanisme (1946-1968) : genèse, 

raisons et postérité de l’anti-humanisme heideggérien : Faits, 

concepts, débats », In : Heidegger et la question de 

l’humanisme, B. PINCHARD, pp. 227-238, PUF, Paris  

BELLET Maurice, 1995. Le lieu perdu. De la psychanalyse du 

côté où ça se fait, Desclée de Brouwer, Paris  

DESCARTES René, 2016. Discours de la méthode, 

Flammarion, Paris 

FEDIER François, 2013, « Lichtung », In : Le Dictionnaire 

Martin Heidegger : Vocabulaire polyphonique de sa pensée,               

P. ARJAKOVSKY & H.F.LORNORD, pp. 769-778, Cerf, Paris 

GOURDAIN Sylvaine, 2017, « Le retrait de l’Ereignis, 

ouverture à l’impossible », In : Lire les Beitrage zur Philosophie 

de Heidegger, A. SCHNELL, pp. 176-196, Hermann, Paris   

GOURINAT Michel, « La querelle de l’ontothéologie », in 

Cahiers de recherches médiévales, N° 2 Décembre 1996,           

pp. 85-93.  

HEIDEGGER Martin, 1958. Essais et conférences, Gallimard, 

Paris 

HEIDEGGER Martin, 1962. Le principe de raison, Gallimard, 

Paris  

HEIDEGGER Martin, 1966-1976. Questions III et  IV, 

Gallimard, Paris 

HEIDEGGER Martin, 1967. Introduction à la philosophie, 

Gallimard, Paris 

HEIDEGGER Martin, 1968. Questions I et Questions II, trad. 

Kostas Axelos, Jean Beaufret, Paris, Gallimard. 

HEIDEGGER Martin, 1973. Approche de Hölderlin, 

Gallimard, Paris 

HEIDEGGER Martin, 1976. Acheminement vers la parole, 

Gallimard, Paris 

HEIDEGGER Martin, 1985. Concepts fondamentaux, 

Gallimard, Paris 

HEIDEGGER Martin, 1986. Être et Temps, Gallimard, Paris 



 

410 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
1

 N
° 

2
 –

 A
V

R
IL

 2
0

2
5
  

 

HEIDEGGER Martin, 2012. Qu’appelle-ton penser ?, PUF, 

Paris  

HÖLDERLIN Friedrich, 2014. Les hymnes, Paris, Vanneaux.   

JARAN François, « L’onto-théologie dans l’œuvre de Martin 

Heidegger. Récit d’une confrontation avec la pensée 

occidentale », in Philosophie, n° 91, 2006, pp. 37-62.  

KOUAKOU Antoine, « Culture et violence chez Martin 

Heidegger », in LE KORE, N° 39, 2007, pp. 20-29.   

TANOH Jean Gobert, « Pourquoi Heidegger ? », in 

RESPETH, n° 1, 2013, pp. 5-10. 

TRAWNY Peter, 2014, Heidegger et l’antisémitisme. Sur les 

« Cahiers noirs », Seuil, Paris 

 


