LA CULTURE CYBERNETIQUE : UNE
MONSTRATION DE L’ETRE

Mlan Kouakou Pierre ANZIAN

Maitre-Assistant

UCAO-UUA /Institut Saint Thomas d’Aquin a Yamoussoukro
anzian2009@yahoo.com

Résumé :

Cet article voudrait ouvrir un chemin nouveau, impensé et inexploré dans le
philosopher heideggérien qui conduira a terme a une pensée vers des terres
inconnues. En effet, I'oubli de I’Etre qui caractérise toute ’histoire de la
philosophie, selon Martin Heidegger, »’implique pas seulement la vérité,
mais également la non-vérité parce qu’en celle-ci I’Etre y demeure toujours.
L’oubli de I’Etre ne laisse pas penser d un assombrissement de la planéte.
De plus, la technique n’est pas une menace pour I’Etre et [’humanité comme
laisse entendre le Fribourgeois. La présence de I’Etre dans la non-vérité,
voire [’inauthenticité, exprime le sur-montement de [’'absorption de
I"humanité par la technique. Ainsi ’absorption des mortels par la culture
cybernétique dit et manifeste ’Etre. Mieux, la culture cybernétique est
monstration de [’Etre. In fine, la présence de I’Etre dans [’existence
inauthentique, dans la non-vérité, est [’expression que la culture
cybernétique est une monstration de 1’Etre en sa vérité et non-vérité dé-
celante.

Mots clés : Culture cybernétique, Etre, Menace, Monstration, Technique.

Abstract:

The aim of this article is to open up a new, uncharted and unexplored path in
the Heideggerian philosopher, which will ultimately lead to thinking in
uncharted territory. Indeed, the oblivion of Being that characterizes the
entire history of philosophy according to Martin Heidegger implies not only
truth, but also non-truth, because in non-truth, Being always remains. The
oblivion of Being does not suggest a darkening of the planet. What's more,
technology is not a threat to Being and humanity, as Fribourg suggests. The
presence of Being in non-truth, even inauthenticity, expresses the over-

376




coming of the absorption of humanity by technology. Thus, the absorption of
mortals by cybernetic culture expresses and manifests Being. Better still,
cybernetic culture is a monstration of Being. In fine, the presence of Being in
inauthentic existence, in non-truth, is the expression that cybernetic culture
is a monstration of Being in its de-celerating truth and non-truth.

Keywords : Cybernetic culture, Being, Threat, Monstration, Technique.
Introduction

La question de I’Etre traverse toute I’histoire de la
philosophie. Et son point d’origine est la Gréce. Au sujet de la
Grece, Jean Gobert Tanoh affirme :

Pour avoir commencé en Grece que Hegel qualifie
de point lumineux de I’histoire universelle, la
pensée, dans I’appartenance a son essence, comme
objectivation rigoureuse et profonde de la
conscience dans son rapport aux choses, déborde la
seule Grece, et poursuit sa marche radicale, vers le

lieu essentiel ou I’homme est pleinement chez soi.
(2013 : 4-5).

Le chez soi de ’homme, n’est-il pas en I’Etre ? L Etre ne peut
étre saisi. Il se donne en se retirant. 1l est la présence du présent.
En raison du fait que I’Etre n’est pas quelque chose qui existe,
mais ce qui éclaire toutes les choses et les rend visibles, il est
I’objet de nombreux débats, discussions et interprétations.
Depuis le matin grec de la pensée, qui est I’origine de la
philosophie, jusqu’aux Temps Modernes, la quéte du fondement
ultime de tout ce qui est comme finalité de la métaphysique,
passionne une catégorie de personnes, appelée « philosophes ».
Disciple de Husserl, Heidegger entre sur la scéne philosophique
a I’époque de la révolution industrielle, ¢’est-a-dire, a ’ére de la
technique moderne. Cette entree se fait de facon fracassante a
travers son ouvrage Etre et Temps. Dans cette ceuvre, il donne &

377




la phénoménologie de son maitre Husserl, une orientation
radicalement différente, consistant en une analytique
existentiale de I’homme entendu comme Da-sein, ¢’est-a-dire
’Etre-1a ’ou ** celui par lequel I’Etre survient ’. Par ailleurs,
dés les premiéres lignes de cette ceuvre maitresse Etre et Temps,
il affirme : « La question de I'Etre est aujourd hui tombée dans
["oubli » (1986 : 25). Cette affirmation constitue I’ Archiméde de
son philosopher.

Toute la pensée de Martin Heidegger est d’apres ses propres
dires dominée par la question de I’Etre et de son sens unitaire en
référence a un ouvrage de Franz Brentano (Aristote : les diverses
acceptions de I’Etre) qu’il avait lu dans sa jeunesse, et qui sera
le fil conducteur de toute sa pensée philosophique. Dans cette
quéte de 1’Etre, il a pu exhumer et re-vivifier ce vieux concept
par une relecture et une nouvelle interprétation de la pensée des
premiers penseurs matinaux grecs a qui il attribue 1’origine de la
philosophie premiére et de rang premier. Cette lecture I’amene a
se dresser radicalement contre la métaphysique et a contribuer a
son dépassement. Pour lui, toute la philosophie depuis Platon et
Aristote jusqu’a Nietzsche est une métaphysique de 1’étant et
non celle de I’Etre en tant qu’Etre. Ce qui revient a dire que la
métaphysique est, de fond en comble, platonique. En outre, la
métaphysique ne pouvant plus ramener 1’étant a I'Etre, elle est
contrainte de rechercher pour celui-ci un fondement dans 1’étant
qui dans la hiérarchie apparait comme le premier.

Au regard de ce déclin de la métaphysique, si I’on veut re-
nouer avec la question métaphysique par excellence, c’est-a-
dire, avec la question de I’Etre, il faut impérativement dépasser
la métaphysique classique, la déconstruire, projet exigeant de
comprendre que « [’homme n’est pas le maitre de [’étant, il est
le berger de I'Etre » (1986 : 109) écrit Martin Heidegger dans la
Lettre sur [’humanisme. |l apparait ainsi que I’homme n’est
dorénavant plus compris comme le « fondement-jeté » de
I’éclaircie, comme dans Etre et Temps, mais comme celui qui se

378




confond avec elle et qui lui est redevable de son propre étre. La
nouvelle essence de I’homme comme berger de I’Etre renfonce
I’impératif de dépasser la métaphysique comme science de
I’étant plutdt que celle de ’Etre en tant qu’Etre. Dans cet élan
de dépassement de la métaphysique a I’exemple du projet
Nietzschéen de «renversement du platonisme », la pensée de
Heidegger demeure focalisée sur la question de 1’Etre et sa
Vérité. Pour lui, la pensée technique et la cybernétique comme le
mode de la calculabilité, de la production, de la consommation
et de 1’avoir, empéchent de penser et, par conséquent, installent
les mortels dans 1’oubli de I’Etre. Et cet oubli est la cause de
I’assombrissement de I’Etre, I’homme, 1’écologie et la planéte.
Cet assombrissement comme le danger extréme, le péril, la mort
programmée de I’homme, la nature et la planéte, donne au
Fribourgeois de faire le constat suivant: « Nous demeurons
partout enchainés a la technique et privés de liberté »

(1958 :9).

Ce regne et cet enchainement constituent une menace pour
1’Etre, ’humanité et la planéte. Cette absorption de I’humanité
par la technique peut-elle étre substantiellement surmontée ? Si
oui, comment devons-nous procéder ? Le réveil de la question
de I’Etre en sa Vérité dé-celante n’apparait-elle pas limitée
comme 1’authentique voie de sauvetage de I’homme et de
planéte ? Le dés-assombrissement de I’Etre par Heidegger, qui
aurait conduit a I’occultation de la non-vérité du processus de
’Etre en sa Vérité dé-celante en raison de la primauté accordée
a la vérité dans son rapport a I’Etre, n’est-il pas un renforcement
de ’oubli de I’Etre ? Face & cette occultation de I’Etre, ne
conviendrait-il pas de s’interroger en ces termes : si 1’Etre se
tient et se dit dans la vérité, peut-il aussi se tenir et se dire dans
la non-vérité ? Cette derniére question oriente et guide la
présente recherche. Cette étude est, certes, une recherche
théorique et fondamentale, c’est-a-dire qu’elle consiste a faire
progresser la connaissance sur le rapport entre I’oubli de I’Etre

379




et, la menace de I’Etre, I’humanité et la planéte, engendrée par
la technique moderne et la culture cybernétique, d’un point de
vue heideggérien, mais elle comporte une portée sociale et
utilitaire.

Comme objectif principal, notre étude se présente comme un
contrepoint a la pensée du Fribourgeois selon laquelle la
technique moderne et la culture cybernétique sont une menace
pour I’Etre, I’humain et la planéte. En clair, elle convoque a la
sérenite et plus de responsabilité, et vise a montrer que le réveil
et I’affirmation de la co-appartenance originelle de la vérité et la
non-vérité donne 1’occasion de dé-celer la présence de 1’Etre
dans la non-vérité. Cette présence de la non-vérité dans 1’Etre
permet de mettre un terme au danger extréme, au péril, comme
conséquence de 1’oubli de I’Etre. Le salut au sens heideggérien
renvoie au changement de paradigme dans notre rapport au
monde sous-tendu par I’appel de I’Etre, c’est-a-dire, la question
de 1’Etre doit étre re-pensée ou posée a nouveaux frais. Dés lors,
notre hypothése de recherche peut se formuler en ces termes :
seul le réveil et I’affirmation de la présence de I’Etre dans la non-
vérité donnent lieu de sur-monter 1’absorption de 1’Etre par la
technique moderne et de faire cesser la menace de destruction de
I’homme, la nature et la planéte.

Pour atteindre cet objectif, nous nous servirons d’une double
méthode : I’analyse et la phénoménologie. En Effet, I’analyse
phénoménologique articule la perception des faits et la chaine de
proposition consécutive de I’analyse. La phénoménologie laisse
apparaitre les choses telles qu’elles sont. Et elle est davantage
herméneutique en ce sens qu’elle privilégie I'interprétation du
phenomene selon le précepte : “‘expliquer plus pour comprendre
mieux’’. Cette herméneutique est productrice de sens, ¢’est-a-
dire, d’émergence d’une nouvelle lecture du philosopher
heideggérien pour ’homme d’aujourd’hui. En somme, notre
double méthodologie permet de battre en breche la these selon
laquelle la technique moderne est une menace pour I’Etre,

380




1’humanité et la planéte et, de proposer la présence de 1’Etre dans
la non-vérité — tel le signe que la culture cybernétique est une
monstration de 1’Etre — comme pertinente solution pour sur-
monter 1’absorption de I’Etre par la technique moderne et de
mettre un terme a la détresse, au péril de I’homme, 1’écologie et
la planéte. En d’autres termes, cette étude est une invitation a la
sérénité face au péril, au danger extréme, qui menace 1’Etre,
I’humain, I’écologie et la planéte.

Cette démarche s’articulera autour de deux axes, et chaque
axe se décline suivant trois sous-axes. Dans le premier axe, hous
mettrons en lumiére la these heideggérienne selon laquelle
l’oubli de I’Etre s’entend comme une occultation de 1’Etre.
Celle-ci se manifeste en trois phases qui sont les trois moments
de loubli de I’Etre. La premiére est celle de la théorie
platonicienne des Idées comme le début de 1’assombrissement
de I’Etre. La deuxiéme est celle de I’onto-théologie d’Aristote
comme la seconde percée du recouvrement de 1’Etre. La
troisieme est celle de la technique moderne qui culmine dans le
nihilisme comme sommet de 1’occultation de I’Etre. Dans le
deuxiéme axe, nous tenterons de montrer la possible présence de
la non-vérité dans 1’Etre. Cette démonstration exige d’articuler
les caractéristiques essentielles du Dasein, qui sont au nombre
de trois, a savoir, 1’étre-jeté, 1’entendre et la parole, d’ou le
déploiement en trois sous-axes du deuxieme axe. Le premier
s’intitule : le monde de la dictature du « On » comme topologie
a ’épiphanie de I’Etre. Le deuxiéme s’énonce comme suit : le
dévalement comme instant d’écoute a la dictée de I’Etre. Le
troisieme porte le titre suivant: la dissimulation comme
expression du dire et de la manifestation de I’Etre. L’insigne
articulation de ces trois caractéristiques essentielles du Dasein
(I’étre-jeté, ’entendre et la parole) donne de libérer 1’Etre et de
sur-monter 1I’absorption de I’humanité par la technique moderne.
Des lors, la culture cybernétique apparait comme une
monstration de I’Etre.

381




Au demeurant, la présence de I’Etre dans I’existence
inauthentique, dans la non-vérité, est I’expression que 1’emprise
de la saturation de la culture cybernétiqgue dans notre
environnement communicationnel, 1’'usage abondant des
Techniques de I’Information et de la Communication (TIC), de
nos jours, est une éclosion, une émanation, une monstration de
1’Etre en sa vérité et non-vérité dé-celante. Cette monstration se
présente comme un authentique chemin de sauvetage non
seulement de I’Etre lui-méme, mais aussi de I’homme, de la
nature et de la planete. In fine, elle donne de mettre un terme a
I’occultation flagrante et déroutante de la non-veérité du
processus de dé-célement de I’Etre et, saisir I’Etre dans sa
globalité, sa totalité, de sorte a interrompre 1’assombrissement,
le danger extréme, le péril de I’Etre, de I’humain, de
I’environnement et de la planete.

1. La mise en lumiére de la these heideggérienne de I’oubli
de ’Etre comme occultation

L’oubli de I’Etre comme retrait-donation de I’Etre caractérise
toute la tradition métaphysique. Cet oubli de 1’Etre préoccupe
Martin Heidegger au point que la question de 1’Etre en sa vérité
dé-celante se présente comme le centre de toute sa pensée
philosophique. Pour lui, « la question du sens de Etre doit étre
posée.» (1986 : 28). Dans cette méditation, il y a nécessité a
remonter le temps pour y faire ressortir le r6le éminent de Platon,
Aristote et la techniqgue moderne dans 1’oubli de la question de
I’Etre. C’est & cette tache que les prochaines lignes nous
convoquent.

1.1. La théorie platonicienne des Idées: le début de
I’assombrissement de I’Etre

Aprés le matin grec de la pensée avec les Présocratiques,
Platon, a travers sa théorie des ldées, tente de saisir 1’étant au

382




motif que « [’élaboration de la question de [’étant est aussi bien
universelle que principielle : le tout de [’étant dans son étre, et
a vrai dire c’est dans cette perspective-ci qu’il doit étre
reconnu » (lbid.: 112) mentionne Martin Heidegger. En
délaissant ainsi la question de 1’Etre pour celle de ’Etre de
I’étant, Platon obscurcit le matin grec de la pensée de 1’Etre en
tant qu’Etre comme principe, fondement, au-dela de toute chose.
Sa théorie des Idées dévoile deux mondes : le monde intelligible
comme celui du vrai monde et de la véritable connaissance et, le
monde sensible comme celui du moins vrai ou du moins reel et
des apparences. Dans sa théorie de la connaissance, Platon met
I’accent sur I’Etre de 1’étant plutdt que I’Etre lui-méme. En ce
sens, la question de 1’Etre est délaissée pour celle de I’Etre de
I’étant. La conséquence de ce délaissement est le nivellement de
la question méme de 1’Etre. C’est pourquoi Heidegger fustige
Platon comme étant celui par qui commence 1’oubli de 1’Etre.
Pour le Fribourgeois, Platon amorce le commencement de
I’oblitération de I’Etre avec sa fameuse théorie des ldées qui
tente de mettre en lumiére 1’Etre de 1’étant subsistant. Se donner
pour tache la saisie I’Etre de ’étant, tel est, en effet, ce qui est
enjeu dans la théorie des Idées de Platon.

D’un point de vue heideggérien, le délaissement de la
question de I’Etre au profit de I’Etre de I’étant obscurcit
considérablement 1’éclat radieux du matin grec de la pensée. Si
I’Etre préoccupe les philosophes grecs de 1I’Antiquité, c’est
parce qu’il est ce qui donne assise sourcicre et solidité a toute
chose. L’Etre serait donc la cohérence qui fournit le principe
unique explicatif de tout existant. Plutot que de s’inscrire dans
la continuité des Présocratiques, la théorie platonicienne des
Idées élimine la vérité bouleversante de 1’Etre pour chercher le
fondement et la stabilité aupres de 1’étant. En ne poursuivant pas
I’expérience de I’Etre commencée avec Parménide, Platon,
selon Heidegger, est celui par qui commence le commencement
de ’oubli de I’Etre. Ce commencement commence avec la

383

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



scission du monde en deux : le monde sensible et le monde
intelligible des Idées. L’opposition et la tension au sein du
monde est le commencement de la métaphysique comme le
déploiement double d’une question unique. La théorie
platonicienne des Idées avec I’introduction de la tension interne
dans le monde ouvre la voie a la métaphysique de la dualité
Etant-Etre. Avec la scission du monde en deux par Platon — ’un
sensible, qui change et se dégrade, ’autre intelligible, qui est
immuable et parfait — commence ce que Martin Heidegger
appellera plus tard avec la scission également du monde entre
les mortels, les hommes, les divins, et les dieux, d’une part, et
’identification de I’Etre au divin chez Aristote, le traitement
onto-théologique de la question de I’Etre, d’autre part. Le
questionnement en direction de I’Etre comme principe des
principes se dédouble avec la théorie de la connaissance qui met
en évidence une ligne de démarcation entre deux connaissances
différentes. En ce sens, Francois Jaran affirme: «Le
dédoublement de la philosophie était déja présent chez Platon »
(2006 : 5).

Avec Platon s’opére le changement d’orientation de la
métaphysique. Au lieu d’étre une méditation portant sur I’Etre,
la métaphysique jette désormais le regard sur 1’étant en son
étanticité. Elle n’interroge plus 1’Etre en sa vérité mais 1’Etre de
I’étant. Le monde sensible de Platon comme celui du reflet du
monde des Idées met en lumiére la relation qu’entretiennent ces
deux mondes. Ainsi la théorie des Idées introduit la relation dans
le philosopher platonicien.

Aristote, disciple de Platon, s’engouffre dans cette ouverture
tracée par son maitre a travers 1’onto-théologie comme seconde
percée du recouvrement de I’Etre.

1.2. L’onto-théologie chez Aristote : la seconde percée du

recouvrement de I’Etre
Comme Platon, Aristote inscrit son philosopher dans le

384

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



dédoublement de la métaphysique. Celui-ci prend le visage, a la
fois, d’une ontologie (une méditation sur 1’Etre), s’articulant a
une théologie puisqu’il introduit Dieu dans la pensée grecque.
La venue de Dieu en philosophie consacre fondamentalement ce
que le Badois nomme en sa substantialité 1’« onto-théologie »
(Ibid. : 48) écrit Frangois Jaran. La nouveauté dans la question
de I’Etre est la convocation par Aristote de Dieu comme 1’Etre
le plus haut, qui est au fondement de tout. La métaphysique
devient philosophie premiére et renvoie a la substance. Ainsi
avec Aristote, la méditation sur I’Etre se dédouble en question &
la fois ontologique et théologique. Ce dédoublement qui avait
déja commencé avec Platon pour ensuite s’amplifier avec son
disciple Aristote indique clairement un changement radical de la
pensée grecque en son matin inaugural. La métaphysique n’a
plus I’Etre comme fondement mais 1’étant supréme Dieu. D’un
point de vue heideggérien,

L’essence de la métaphysique n’est pas seulement
théo-logique mais aussi  onto-logique. La
métaphysique n’est pas seulement I’une, ni aussi
I’autre. Bien plutét la métaphysique est théo-
logique, parce qu’elle est onto-théologique. Elle est
celle-ci, parce qu’elle est celle-l1a. (Gourinat,

1996 : 86).

Affirmer que la métaphysique est de constitution onto-
théologique cela signifie que « la métaphysique interroge donc
simultanément dans deux directions distinctes : elle interroge,
d’une part, ’étant dans son ensemble a partir de [’étant le plus
haut et, de I’autre, les déterminations de l’étant en tant qu ’étant
» (2006 : 45) affirme Frangois Jaran. Pour Martin Heidegger, la
constitution onto-théologique de la métaphysique se présente a
elle-méme comme son véritable probléme dans la mesure ou elle
ne permet pas de questionner en direction de la question de I’Etre

385

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



comme tel. Dans le fond, «la métaphysique se plierait & un
cadre qui [’empéche, de se transcender et d’aborder de plein
frontla ““vraie ’’ question fondamentale, celle de [’étre » (Ibid. :
49) mentionne Francois Jaran.

Aprés cette seconde percée du recouvrement de 1'Etre
intervient la troisieme qui est la plus haute, 1’extréme occultation
de I’Etre avec la technique moderne.

1.3. La technique moderne : sommet de I’occultation de
I’Etre

La pensée technique moderne est fondamentalement
traversée par la volont¢é de domination de 1’étant. Elle est
I’expression de I’invitation de Descartes a étre « maitre et
possesseur de la nature » (2016 : 128). S’inscrivant dans cette
logique, la technique moderne se présente dées lors comme une
interpellation pro-vocante. Elle met ’homme en demeure de
commettre le réel comme un fonds (1958 : 26) laisse résonner
Martin Heidegger. Concernant le « fonds », il mentionne :

Le mot (le fonds) dit ici plus que stock et des choses
plus essentielles. Le mot « fonds » est maintenant
promu a la dignité d’un titre. Il ne caractérise rien de
moins que la maniére dont est présent tout ce qui est
atteint par le dévoilement qui pro-voque. Ce qui est
Ia au sens de fonds n’est plus en face de nous comme
objet. (Ibid. : 26).

Ce que le Fribourgeois considére comme ’interpellation pro-
vocante, ¢’est 1’asservissement de la nature par I’homme a ses
besoins comme ceuvre du progrés technique actuel. Cette
avancée technologique a malheureusement ouvert a I’homme
moderne un horizon du comportement pro-voquant. Ainsi,
I’homme est entré dans la phase d’un rapport autre avec les
objets situés dans le monde. Tout est un fonds a exploiter y

386




compris lui-méme. Il ne considére plus 1’objet comme objet
ayant un sens dans sa posture d’objet mais plutot comme ce qui
est dans une perspective d’utillerie, c’est-a-dire comme un fonds
disponible a mettre en demeure. Dans cette perspective, le
Badois a pu écrire :

Tout (I’étant dans sa totalité) prend place d’emblée
dans I’horizon de I’utilité, du commanditement, ou
mieux encore de celle du commanditement de ce
dont il faut s’emparer ... Plus rien ne peut apparaitre
dans la neutralité objective d’un face a face. Il n’y
plus que des Bestande, des stocks, des réserves, des
fonds. (1976 : 456).

La technique est une pro-vocation au commettre. Cet appel
pro-vocant, le Badois le nomme Gestell ou arraisonnement,
disposition. Le Gestell, en allemand, est la figure supréme de la
maitrise et la possession de la nature. Le Gestell se traduit en
frangais par le concept de « disposition », mais mieux plus par
celui d’«arraisonnement » dont le contenu sémantique et
phénoménologique transparait dans cette affirmation :
« Maintenant, cet appel provocant qui rassemble [’homme
(autour de la tache) de commettre comme fonds ce qui se
dévoile, nous l’appelons I’ Arraisonnement » (1958 : 26) écrit le
sage de Todnauberg. D’un point de wvue heideggérien,
I’arraisonnement se présence comme 1’essence de la technique.
Il est production de médiocrité pour ’homme. Plutét que
d’élever la conscience humaine en la portant vers ’Etre,
I’arraisonnement occulte la question de I’Etre. La technique
moderne installe les mortels dans I’existence inauthentique
extréme. Elle détourne les hommes du rapport avec 1’Etre et
tourne leurs regards vers la terre, la nature et fait de celle-ci une
réserve, un fonds a exploiter jusqu’a épuisement total. La
technique moderne pousse plus loin ’occultation de 1’Etre. Cette

387

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



occultation est renforcée par le nihilisme de Nietzsche qui sonne
la fin ou I’achévement de la métaphysique. La technique
moderne avec son plus haut niveau d’oblitération renforcé par le
nihilisme obscurcie a I’extréme la question de I’Etre. En ce sens,
la technique moderne pousse a son degré le plus élevé le
recouvrement de I’Etre. Cette occultation se présente comme le
sommet de I’assombrissement de I’Etre puisqu’elle empéche la
libération de 1’Etre, du Dasein, et plonge I’humanité dans la
détresse la plus inquiétante, le danger extréme, le péril de
I’homme, de la nature et de la planéte. Au demeurant, la
technique moderne se présente, aux yeux du philosophe de
Messkirch, comme une menace pour I’Etre, ’humanité et la
planéte.

Dans sa méditation sur la technique, ce que dénonce
Heidegger, c’est la technique pour la technique, autrement
I’essence de la technique qui arraisonne les mortels, ¢’est-a-dire
qu’elle empéche tout rapport a I’Etre. Or, le sans rapport avec
I’Etre est synonyme de déchéance (Vefallen) et par conséquence
de menace, de péril. Au fond, ce que tente de mettre en lumiére
Martin Heidegger dans sa méditation sur la technique moderne,
c’est le caractére arraisonnant de la technique moderne. Dans
une logique de son sur-montement, il attire, d’une part,
I’attention des mortels sur les effets néfastes de la civilisation
technologique qui se traduisent par 1’absorption de I’humanité
par la technique moderne et, d’autre part, les prévenir du peril,
du danger extréme représenté par I’emprise de la saturation de
la culture cybernétique dans notre environnement
communicationnel et I'usage abondant des TIC. Dans cette
perspective, il estime que 1’absorption de 1’humanité par la
technique moderne peut étre sur-montée a condition de réveiller
la question de I’Etre. Pour lui, le réveil de la question de 1’Etre
se présente comme la voie de salut, de sauvetage de I’humanité
et la planéte. Sans le retour a I’Etre, I’humanité et la planéte sont-
elles condamnées & mourir ? En dépit du réveil de I’Etre,

388

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



I’absorption de ’humanité par ’emprise de la saturation de la
culture cybernétique dans notre environnement
communicationnel et I’usage abondant des TIC, de nos jours,
est-elle possible sans 1’affirmation de la conjugaison originelle
de la vérité et la non-vérité du processus de dé-celement de
I’Etre ? Autrement dit, malgré le réveil de la question de I’Etre,
la menace persistante de la fin de I’Etre, de I’humanité et de la
planete, ne trouve-t-elle pas son fondement dans 1’oubli de la
non-vérité du processus de dé-célement de 1’Etre ? En ce sens,
la saisie de I’Etre en sa globalité, sa totalité, comme étant, a la
fois, dans la vérité comme la non-vérité, ne serait-elle pas
I’authentique issue de sauvetage ? La saisie de 1’Etre en sa
totalité, son entiéreté, appelle, simultanément, la vérité et la non-
vérité du processus de dé-voilement de I’Etre. Ainsi, si I’Etre se
tient et se dit dans la vérité, peut-il aussi se tenir et se dire dans
la non-vérité ? Les prochaines lignes de notre étude tenteront de
réponde a cette interrogation.

2. La présence de ’Etre dans la non-vérité : la monstration
comme le trait fondamental de la culture cybernétique

L’oubli de I’Etre ne laisse pas penser a I’assombrissement de
1’Etre et du monde. Car « « 1& oul est le péril, croit ce qui sauve
» (2014 : 96) fait remarquer Holderlin. Le réveil et I’affirmation
de la conjugaison originelle entre la vérité et la non-vérité donne
lieu de dé-celer la présence de I’Etre dans la non-Vérité,
I’inauthenticité.

2.1. Le monde de la dictature du « On » comme topologie a
I’épiphanie de I’Etre

Le monde est le réceptacle du Dasein puisqu’il y est en tant
qu’étre-jeté. Projeté par le jet de 1’Etre, le Dasein vit dans le
monde. C’est un étre-au-monde. Ce qui veut dire que I’existence
du Dasein se fait dans un monde. Mais, le monde ne consiste pas

389




en un ensemble d’objets inertes qui entourent le Dasein. Le
monde est un ouvert qui accueille le Dasein en vue du destin de
1’Etre. Projeté dans le monde comme étre-au-monde, le Dasein
est se présente comme éclaircie, lumiéere pour lui-méme pour
autant qu’il est dans la lumiére. « Dans [’éclaircie s ouvre cette
amplitude sans laquelle les choses ne peuvent justement pas
entrer en rapport et se tenir dans une mutuelle proximité sans
laquelle le lointain lui-méme ne peut surgir comme tel » (2013 :
112) écrit Francgois Fédier. Le surgissement advient dans un
espace de jeu ouvert au lointain. La venue en présence de la
présence comme ce qui éclaire 1’existence ne serait le signe que
le monde du « On » est I’éclairé qui éclaire : une « ouvertude »
(1986 : 177) écrit Martin Heidegger.

Concernant 1’éclaircie, le Fribourgeois fait remarquer que
1’Etre est paradigmatique parce que « I’Etre s adonne & nous et
s éclaircit et qu’en s’ éclaircissant, il aménage [’espace de jeu
du temps dans lequel /’étant peut apparaitre » (1962 : 149-150).
Cette illumination se manifeste comme signe partout et
toujours, sous les formes les plus quotidiennes de I’existence :
sous la forme du « On », de I’inauthentique, dans les situations
de non-soi-méme. Bien que I’inauthenticité soit le mode
ordinaire du Dasein, il n’en demeure pas moins qu’il passe
souvent en mode authentique. Au fond, le Dasein ne peut
déchoir constamment, vivre replier sur un soi inauthentique en
permanence parce qu’il peut toujours en émerger. C’est au fait
ce que met en relief le philosophe et poéte allemand Holderlin
dans son Poéme Patmos : « Mais la ou est le péril, croit ce qui
sauve.» (2014 : 96). Commentant ce vers de Holderlin, le Badois
affirme : « Ou est le péril comme péril, est aussi deja mdr ce qui
sauve (...) Le péril est lui-méme, s'il est péril, ce qui sauve »
(1976 : 314). Dans I’entendement de Martin Heidegger, le péril,
c’est I’oubli de 1’Etre et sa vérité. Un oubli que le philosophe de
Messkirch impute a ’existence inauthentique. Concernant le
péril énoncé dans le vers holderlinien, il se présente comme un

390

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



paradoxe dans la mesure ou il contient les germes de son propre
salut.

Le péril ne devrait pas inquiéter puisqu’il porte en lui la venue
de la délivrance. En ce sens, Heidegger laisserait entendre que
si, d’une part, dans le péril, I’oubli comme tel fait son entrée, et
d’autre part, « dans la mesure ou le péril est [’étre lui-méme, il
est partout et nulle part» (Ibid. : 314) alors I’Etre est dans
I’authenticité comme 1’inauthenticité. Ce qui donne d’affirmer
que I’Etre se tient et se dit dans la vérité comme la non-vérité.
Concernant le péril, I’'Homme de la Forét-Noire
précise : « Lorsque le péril est le péril comme tel, advient avec
le tournant de 1'oubli la garde de I’Etre... Que le monde
advienne comme monde, que la chose advienne comme chose,
telle est la lointaine advenue de 1’essence de I’Etre lui-méme.»
(Ibid. : 315). L’oubli de ’essence de ’Etre apparait comme le
péril des Temps Modernes pour Heidegger. Mais, ce péril ne
peut perdurer dans la mesure ou tout péril s’accompagne d’un
salut, d’une libération, d’une délivrance. Dans le péril, I’Etre se
réduit a I’ensemble de ce qui est. Il y a confusion entre I’Etre et
I’étant. Or, originairement, il n’est pas ainsi. Pour Sylvaine
Gourdain, « [’Etre ne se réduit pas a I'ensemble de ce qui est
[...] le retrait permet de ré-ouvrir I’horizon au-dela d’un réseau
de significativité qui s est clos en soi-méme » (2017 : 188).

Cette affirmation laisse entendre qu’il y a possibilité de
nouvelle localisation de 1’Etre. Ce nouveau lieu est 1’espace
vide, le site du jeu entre réalité impensable et pensable, indicible
et dicible. En clair, il est le cadre au sein duquel un certain dé-
voilement est possible ; le dé-voilement consistant lui-méme en
une tension toujours en mouvement entre devoilement et
voilement (Ibid. : 188) fait remarquer Sylvaine Gourdain. Le
monde comme ouverture et pré-compréhension a 1I’Etre est une
lumiére, mais celle-ci a besoin d’une clairiére qui la précéde
pour pouvoir rayonner et éclairer. L’Etre est laisser-étre, laisser-
faire 1’étant, permission d’étre. Le monde du « On » n’est pas

391

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



fermé & la monstration du jeu de I’Etre puisque celui-ci « n’a
aucun lieu qui lui serait seulement imparti du dehors. Il est lui-
méme le site sans lieu de toute présence.» (1976 : 315)
mentionne le penseur de Todnauberg. Ce qui signifie que le
monde du «On » est plutdt le site, le lieu d’éclosion de la
lumiére de I’Etre. Le mode de I’inauthenticité se présente
comme un lieu, une région, une localité d’expression,
d’apparition, de monstration, d’épiphanie de I’Etre. Ce qui
revient a dire que I’inauthenticité est une étrophanie, c’est- a-
dire, un lieu d’expérience, de donation, d’éclosion de I’Etre.
L’émanation, le témoignage de I’Etre, n’est pas que I’affaire
propre de 1’authenticité. Elle est aussi 1’affaire propre de
I’existence inauthentique. Dés lors, 1’inauthenticité est un lieu,
un espace, une topologie de donation, de révélabilité, de
monstration de 1’Etre. Ce qui implique I’Etre n’est donc pas
présent que dans I’existence authentique : il est aussi présent
dans I’existence inauthentique. Dans cette dynamique, le monde
du « On », celui de I’anonymat, de I’impersonnalité, apparait ici
comme « 1I’éclairé qui éclaire » (1986 : 176), ce que Heidegger
appelle « la clairiére » dans Etre et Temps. Pour lui, il existe un
rapport insigne entre la clairiére de 1’Etre et le temps. Cette
corrélation est mise en lumiére dans cette affirmation du
philosophe de Messkirch : « Présence (Etre) appartient & la
clairiere du se retirer (temps) apporte avec elle la présence
(Etre) » (1976 : 348).

Le monde du «On» se présente désormais comme la
clairiére de I’Etre. Le monde du « On » comme clairiére selon
cette étude et le monde comme clairiére, selon Heidegger, donne
de saisir, dorénavant, le monde en sa totalité d’étre clairiére. En
tant qu’étre-jeté présent dans cette clairiere, il revient au Dasein
d’étre a 1’écoute de I’Etre. Pour rompre avec 1’absorption de
I’humanité par la technique moderne, le Dasein doit revenir a
I’entendre, ¢’est-a-dire, a I’écoute comme entente de 1’ Etre.

392




2.2. Le dévalement comme instant d’écoute de la dictée de
I’Etre

L’écoute est la deuxieme caractéristique essentielle du
Dasein apres celle d’étre un étre-jeté-au-monde. L’écoute « est
une certaine qualité de [’étre-la, une certaine présence a [’autre
pour lui, le don qui lui est fait, don précieux entre tous, de
POUVOIr exister pour quelqu 'un, et selon ce qu’il est : étre la lui-
méme, et qui il est » (1995 : 66) mentionne Maurice Bellet. Si,
dans I’entendement de Martin Heidegger, ’Etre parle, énonce,
donc « dit » ce qu’il est, alors le Dasein n’est qu’a I’écoute de ce
dict originaire. Ainsi, I’acte d’écouter se présente comme un
mode propre du Dasein. Ecouter la voix de ce qui demeure
impensé sous le mode de la pensée, voila ce que le Dasein
s’applique a faire chaque fois dans son existence. Ainsi, en mode
de dévalement appelé aussi déchéance, le Dasein est a 1’écoute
de la voix silencieuse de I’Etre. Le Fribourgeois semble ignorer
qu'un Dasein inauthentique reste un Dasein puisque
I’inauthenticité n’est pas dépréciatif, négatif ou sous-évaluant.
Donc, I’inauthenticité n’entache en rien 1’étre propre du Dasein
de dire en propre I’Etre. Autrement dit, 1’inauthenticité ne
change en rien I’étre du Dasein mais plutét son mode d’étre.
Celarevient a dire que le Dasein demeure Dasein méme en mode
de dévalement. Or, le propre du Dasein est non seulement de dire
I’Etre, mais d’étre a I’écoute de la voix silencieuse de I’Etre. 1l
apparait, en toute clarté, que s’il y a une écoute de I’Etre en mode
de dévalement du Dasein, c’est une écoute de I’Etre, qui
s’adresse au Dasein et, fait de lui « ’écoutant » de 1’Etre.

Le «lieu» de la dictée de I’Etre est donc le mode de
dévalement, qui est toujours déja cette ouverture a la voix de
I’Etre. Le dévalement est un moment, un instant ot 1’Etre se
donne dans I’écoute silencieuse sans voile et sans opacité. Le
Dasein est, & la fois, un diseur et un écouteur de 1’Etre. Au fait,
le Dasein dit I’Etre parce que 1I’Etre se dit, d’aprés Heidegger.

393




Ce qui veut dire : I’Etre lui-méme est un diseur. L’Etre est son
propre dire. Heidegger lui-méme, n’avait-il pas compris que la
manifestation de I’Etre, le fait qu’il y a de I’Etre, ne sont-ils pas
comme une parole, comme un «dict »? La tache de penser,
c’est-a-dire, la pensée qui pense, la pensée méditante, la pensée
dans son engagement par I’Etre pour I’Etre est celle de
I’entendre. Car c’est & la pensée que ’Etre s’adresse ; la vocation
insigne de I’homme est d’entendre et de comprendre le « dict »
de I’Etre. C’est d’ailleurs pourquoi, I’homme est le seul étant qui
baigne dans une pré-entente ou pré-compréhension de 1’Etre. La
vocation de ’homme a entendre et a comprendre le langage de
1’Etre le rend capable d’entendre, au deux sens du terme (écouter
et comprendre), la disposition a faire silence et concentrer son
écoute pour parvenir a cette entente avec 1’Etre, ¢’est-a-dire,
entrer en relation avec 1’Etre, mieux étre en accord avec 1’Etre.
Heidegger appelle « sérénité », la disposition de I’homme a étre
en accord avec I’Etre. Elle offre la possibilité au Dasein de se
situer au monde et aupres des choses librement et sans aucune
emprise sur lui.

L’homme est en accord avec I’Etre pour jouer
substantiellement son réle comme celui qui donne du sens a
I’existence humaine. N’est-ce pas en raison de cette éminente
tache que la question du réle de I’homme sur la terre est une
question qui revient sans cesse depuis le début de la
philosophie ? C’est d’ailleurs pourquoi Martin Heidegger
interpelle les mortels a se réconcilier avec I’Etre. Pour lui, la
disparition de la pensée meéditante au profit du mesurable, de la
production, du consommable et de 1’avoir est le signe du péril,
de I’extréme danger. En ce sens, il mentionne : « L humanité sur
cette terre se trouve dans une situation dangereuse » (1966 : 47).
Au sujet du peril, Antoine Kouakou affirme :

Comment ne pas caracteriser cette situation de

394

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



“‘périlleuse’’ quand on sait que I’homme dans
I’univers technoscientifique, n’est plus homme,
mieux un sujet subsistant de soi, mais plutdt un
objet, une simple chose. Comment ne pas voir en
cette situation le grand danger de I’humanité, tant
il est évident que devant cette chosification ou
réification de I’homme, c’est bien 1’essentiel qui est
mis dans 1’oubli : I’Esprit, la Pensée ou I’Etre,
négligé au profit du corps, de la matiere ou de
I’avoir. (2007 : 25).

Au regard du déclin de la planéte, le philosophe de Fribourg
interpelle les mortels en laissant entendre qu’il s’opére avec le
regne et ’emprise de la saturation de la culture cybernétique
dans notre environnement communicationnel et [’usage
abondant des TIC, de nos jours, de plus en plus une criade
« indifférence envers la pensée. Et alors ? Alors [’homme aurait
nié et rejeté ce qu’il possede de plus propre, a savoir qu’il est
un étre pensant » (Ibid. : 25). En tant qu’étre pensant, il revient
a ’homme d’étre a ’écoute de 1’Etre en vue sa sauvegarde.
N’est-ce pas que sauvegarder, c’est préserver, protéger, soigner,
épargner, mettre fin a une situation ? Mettre fin au péril des
Temps Modernes, n’est-ce pas ré-concilier les hommes avec
I’Etre? Le péril actuel n’incline-t-il pas les hommes
d’aujourd’hui a re-nouer avec la question de I’Etre afin de
s’assurer plus de sérénité et une nouvelle espérance ?

Cette nouvelle espérance transparait clairement dans cette
affirmation du Badois : « Plus nous nous approchons du danger,
et plus clairement les chemins menant vers ‘‘ce qui sauve’’
commencent a s 'éclairer » (1958 : 48). Cette nouvelle espérance
viendra donc mettre un terme, une fin a I’assombrissement du
monde. Ce qui signifie que la ou subsiste le péril d0 au régne et
a I’emprise de la saturation de la culture cybernétique dans notre
environnement communicationnel et I’'usage abondant des TIC,

395




de nos jours, s’ouvre aussi un chemin de salut. Face au péril qui
trouve son point d’ancrage dans la vie inauthentique, il y a a
coup sir une certaine marge d’erreur et d’errance. En ce sens, il
convient de dire du dévalement qu’il « serait bien plutét en soi
“une odysée’’ dans laquelle | 'errance ferait son apprentissage,
degageant a chaque fois une fissure ou luit la vérité de l’estre »
(2014 : 50) affirme Peter Trawny. Ce qui revient a dire que
I’inauthenticité offre la possibilité de faire I’expérience de I’Etre.
Ainsi, face aux multiples chemins qui semblent mener nulle part,
il apparait dans le dévalement (ou la déchéance) un chemin
possible de percevoir la fissure fondamentale conduisant a la
vérité de 1’Etre. Il y a donc au sein du dévalement un chemin qui
conduit & la clairiére de I’Etre. En ce sens, le dévalement est un
mode destinal de donation, d’éclosion, d’épiphanie, de
monstration de I’Etre.

Par ailleurs, il importe de souligner que le dévalement conduit
a I’angoisse. Or dans 1’angoisse, le Dasein fait I’expérience du «
il y a», c’est-a-dire, de la donation, de 1’éclosion de 1’Etre. Ce
qui signifierait que le dévalement offre subséquemment
I’opportunité de la manifestation, de faire I’expérience de I’Etre.
Dés lors, le dévalement apparait comme un lieu, un espace et un
instant du dire de I’Etre. Ce qui implique que le dévalement n’est
pas qu’une modalit¢ de la vie inauthentique. Il est une
disposition, un existential de I’écoute du dict de I’Etre. Avec le
dévalement s’offre au Dasein 1’opportunité d’une détermination
profonde et pertinente de la vérité de I’Etre. A vrai dire, le
dévalement est la disposition qui en son étre se rapporte
extensivement a la vérité de I’Etre. Par-1a est indiqué le concept
ancien de 1’« Etre ». Le dévalement est un lieu, un espace, un
instant de la vérité de I’Etre.

En outre, si I’Etre est la réalité la plus fondamentale, sans
laquelle toute chose manquerait de consistance alors le
dévalement ne pourrait étre dévalement que s’il est traversé par
I’Etre. Si la question de I’Etre préoccupe Heidegger au point

396




d’aiguillonner sa pensée de bout en bout, c’est parce que, sans
une explicitation du sens de I’Etre, ’homme ne peut étre : « Sans
une ouverture de I’Etre, nous ne pourrions d’aucune facon étre
““les hommes’’ » (1967 : 91) affirme le sage de Messkirch. Au
sujet de cet homme-étant ou Dasein, le Fribourgeois mentionne :
« Le Dasein (I’homme) a ceci de propre qu’il n’a qu’a étre pour
que cet étre qui est le sien lui soit découvert. L entente de I’Etre
est lui-méme une détermination d’étre du Dasein. Ce qui
distingue ontiquement le Dasein, c¢’est qu’il est ontologique.»
(1986 : 36). Enclin au dévalement, ¢’est-a-dire, enclin a masquer
les questions existentielles par la quotidienneté, le Dasein peut
poser la question I’Etre en raison de sa pré-compréhension de
I’Etre. Le dévalement, en tant que déchéance, dans son caractere
positif, ouvre de nouvelles dispositions et inspire, en quelque
sorte, une nouvelle espérance dont le christianisme fait tant
I’¢éloge. Le christianisme n’invite-t-il pas les hommes a vivre
subséquemment leur déchéance, a donner pleine mesure a leur
expérience de la fragilité comme lieu, espace de la manifestation
de la présence du Divin, ‘‘ce Dieu qui nous sauve’’ ?

Dans le péril s’ouvre une nouvelle espérance pour le Dasein.
La possibilité d’un salut se fait toujours jour dans le péril. Ce qui
veut dire : le péril est un destin du dé-voilement de 1’Etre. Dans
le dévalement émerge la donation de I’Etre et subséquemment,
le Dasein est a son écoute. La disposition du Dasein a se mettre
a ’écoute de la dictée de I’Etre en mode de dévalement est
possible parce qu’il vit dans une certaine entente de I’Etre. Le
Dasein est en entente préalable avec 1’Etre. Concernant, cette
disposition du Dasein, Martin Heidegger dit en substance :
« L’ entendre constitue lui-méme un genre fondamental de |’étre
du Dasein » (1986 : 315). Le Dasein est capable d’étre un diseur
de I’Etre parce qu’il entend la voix de I’Etre. Le Dasein a donc
en propre de dire 1’Etre : il est donc un diseur de I’Etre.

De surcroit, le Dasein est un écouteur de I’Etre, dans
I’entendement du Badois, parce qu’il vit dans une pré-

397




compréhension de I’Etre. L ouverture a 1’Etre du Dasein donne
a celui-ci d’étre a I’écoute de la voix silencieuse de I’Etre tant
dans le recueillement que dans le brouhaha. En mode de
dévalement, le Dasein ne cesse d’étre a 1’écoute de la voie de
I’Etre. L’écoute de la dictée de I’Etre n’a pas lieu uniquement
dans I’existence authentique dont le recueillement est sa fine
pointe. Si aucune altération possible ne pése sur le Dasein en
mode de dévalement alors — celui-ci bien qu’il demeure un
authentique Dasein en son essence mais inauthentique dans son
existence — il reste a I’écoute de la dictée de I’Etre, qui lui vient
par I’acte de penser puisque penser et écouter sont des modes
d’étre propres du Dasein. Méme en mode de dévalement radical,
le Dasein pense toujours en direction de I’Etre parce que le
propre de la pensée, c’est de penser son habitation dans 1’Etre
(2012 : 34), précise Martin  Heidegger. Mieux,
« ['assombrissement du monde n’atteint jamais la lumiére de
I’Etre » (1976 : 21) affirme le Badois. Méme dévalé, le Dasein
reste a I’écoute de la dictée de 1’Etre. La technique a travers la
production de vie inauthentique « déploie son étre dans la
région ou le dévoilement a lieu » (1958 : 19) écrit Heidegger.
Concernant le lieu et la maniére du dévoilement, il
mentionne : « Nous n’avons pas a aller chercher bien loin. 1 est
seulement nécessaire de percevoir sans prétention ce qui a
toujours réclamé [’homme dans une parole a lui adressée, et
cela d’une fagon si décidée qu’il ne peut jamais étre, si ce n’est
comme celui auquel une telle parole s’adresse.» (1bid. : 35). Qui
est celui qui adresse la parole a I’homme ? C’est bien 1’Etre par
qui et pour qui ’homme pense : « La pensée, obéissant a la voix
de I’Etre cherche pour celui-Ci la parole & partir de laquelle la
vérité de I’Etre vient au langage » (1968 : 83) note le
Fribourgeois. Il en découle alors que « le langage est la maison
de I’Etre » (1986 : 85) écrit le sage de Messkirch. Pour Pierre
Aubenque, « le rapport de I’homme a I’Etre n’est pas seulement
exprimé par le langage, mais il est le langage méme » (2005 :

398




235). Si le langage abrite 1’Etre alors la dicté de I’Etre s’opére
en mode authentigue comme inauthentique. Deés lors, le
dévalement met en relief la donation, la révélabilité de 1’Etre.
Autrement dit, il donne de faire I’expérience de ’Etre.

En somme, le dévalement se présente comme un instant
d’écoute a la dictée de I’Etre. Le Dasein peut écouter non parce
qu’il a des oreilles, mais qu’il dispose uniquement la parole. La
parole parle déja. C’est un parlé déja parlé. C’est pourquoi « la
parole est parlante » (1968 : 83) affirme le Badois. C’est parce
que la parole parle que I’homme parle. La parole n’appartient
pas en propre a I’homme. L’homme posséde juste la parole pour
parler. Le parler authentique de I’homme est le dire 1’Etre. Ce
dict est le propre de la parole. Celle-ci est sa troisieme
caractéristique essentielle du Dasein. La parole inauthentique se
révéle dans la dissimulation. Quel contenu phénoménologique
la dissimulation peut-elle porter ? Ne serait-elle pas la marque,
le sceau, 1’étalage, 1I’expression du dire et de la manifestation de
1’Etre dans son processus de dé-voilement ?

2.3. La dissimulation comme expression du dire et de la
manifestation de ’Etre

Dans la conférence De [’essence de la vérité, Heidegger laisse
entendre que ’essence de la vérité s’est dévoilée comme liberté,
d’une part, et la non-vérité se dévoile sous le mode de la
dissimulation, d’autre part. Ce qui revient a dire que la non-
vérité a laquelle I’homme donne cours par la dissimulation qu’il
se fait de cette obnubilation de la totalité de 1’étant est une
structure d’un moment constitutif du Dasein, a savoir un
existential. Pour le Fribourgeois, « [’obnubilation de [’étant en
totalité, la non-vérité originelle, est plus ancienne que toute
révélation de tel ou tel étant » (1968 : 182). La non-verité
comme la condition de possibilité¢ de I’inauthenticité ne permet
pas aux étants de se déployer. La non-verit¢é comme un
recouvrement voile I’étant en totalité. En ce sens, Heidegger

399

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



peut affirmer : « Dans la liberté ek-sistante du Dasein se réalise
la dissimulation de [’étant en totalite qu’est |’obnubilation.»
(Ibid. : 182). Mais, I’obnubilation fondée sur la non-veérité refuse
a la verite de se révéler.

Percue comme la non-vérité par le Fribourgeois, «la
dissimulation apparait comme ce qui est obnubilé en premier
lieu. Le Da-sein en tant qu il ek-siste, engendre le premier et le
plus étendu non-dévoilement, la non-vérité originelle » (Ibid. :
183) écrit Martin Heidegger. La dissimulation porte la marque
de ce qui est caché. La dissimulation renvoie a 1’obnubilation.
Or « [’obnubilation refuse a l’dAjOsera de dévoilement » (1bid. :
182) mentionne le Badois. D’un point de vue heideggérien, la
dissimulation empéche I’Etre de se déployer en sa consistance
dans son processus de monstration. La dissimulation ne permet
pas le dé-célement de I’Etre, c’est-a-dire, a I’Etre de se déployer
dans le processus de dé-voilement parce qu’il est a son
fondement dans la non-vérité. Pire, la non-vérité a fait 1’objet
d’occultation dans le rapport a 1’Etre du fait que I’on a accordé
la primauté a 1’Etre se dé-voilant en sa vérité dé-celanate.

La pensée selon laquelle il est impossible a la vérité de se
dévoiler dans 1’obnubilation est le signe qu’elle dissimule. C’est
pourquoi le sage de Bade n’hésite a affirmer : « L ‘obnubilation
est donc lorsqu’on la pense a partir de la vérité comme
dévoilement, le caractere de n’étre pas dévoilé et, ainsi, la non-
Verité originelle, propre a [’essence de la vérité » (Ibid. : 182).
Si la non-vérité en tant que dissimulation n’est pas un accident,
une erreur ou une méprise, mais la simultanéité du devoilement
et du retrait de I’Etre dans D’étant en sa totalité comme le
souligne le philosophe de Todnauberg, alors il convient de faire
briller la conjonction originelle entre la vérité et la non-vérité,
voire de [’authenticité et [I’inauthenticité, dans la saisie
totalisante, englobante de 1’Etre. Cette conjonction est, en effet,
I’expression de I’unité fondamentale de la vérité et de la non-
vérité ainsi que I’authenticité et de I’inauthenticité. Comme les

400

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



deux faces d’une méme piece de monnaie, I’'une appelle 1’autre
et vice-versa. Cette piéce de monnaie ne peut étre dite piéce de
monnaie parce que composée de deux faces qui se renvoient
I’une a ’autre pour former la totalit¢ de la piéce de sorte a
répondre aux exigences d’une piece, c’est-a-dire, étre dotée de
deux faces. Auquel cas, 1’objet présenté ne sera pas appelé une
piece de monnaie. Dés lors, la connexion originelle entre la
vérité et la non-vérité donne de saisir I’Etre en sa totalité, sa
globalité, dans son processus de de-celement. La conjugaison
originelle entre la vérité et la non-vérité vient donc corriger
I’occultation flagrante et déroutante qui n’admet nullement la
non-vérité dans le processus de dé-voilement de 1’Etre. En effet,
cette intime et originelle connexion met en lumiére le dé-
célement de I’Etre, simultanément, dans la vérité comme la non-
vérité. Cette co-appartenance originelle valorise, a la fois, la
vérité et la non-vérité. Et cette valorisation donne de retrouver
ce qui assure I’unité fondamentale et, qui permet a I’Etre de se
tenir aussi bien dans la vérité que la non-vérité. En ce qui
concerne la non-vérité comme dissimulation, la co-appartenance
originelle donne acces a la dissimulation comme manifestation
de I’Etre. Ainsi, la dissimulation, dont le fondement est la non-
Vérité, se présente comme un mode de dé-voilement de 1’Etre.
La conjugaison originelle donne a I’Etre de se déployer et se dé-
voiler aussi bien dans la vérité que dans la non-verité.

En définitive, I’Etre qui était caché sous le sceau de la
dissimulation fait place sous le méme sceau de la dissimulation
grace a la reconnaissance et I’affirmation de la conjonction
originelle entre la vérité et la non-vérité. Des lors, la
dissimulation devient, a la fois, un lieu de de-célement et
célement de I’Etre. Cette approche est possible parce que la co-
appartenance originelle entre la vérité et la non-vérite rompt
avec la primauté accordée, autrefois, au rapport de I’Etre a la
vérité dans le processus de dé-voilement de I’Etre. De cette
maniére, ’unité fondamentale entre la vérité et la non-vérité

401

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



supprime radicalement 1’occultation fragrante et déroutante qui
n’admettait nullement la non-vérité dans le processus du dé-
voilement de I’Etre. La présence de I’Etre dans la non-vérité
donne de saisir une autre entente de 1’Etre. Dorénavant, une
autre compréhension de 1’Etre devient possible avec la présence
de I’Etre dans la non-Vérité, voire dans I’inauthenticité. La
conséquence de cette these, c’est la fin de 1’assombrissement du
monde. La présence de I’Etre dans la non-vérité, I’inauthenticité,
permet de sur-monter 1’absorption de I’humanité par la
technique moderne. Ce qui signifie que la culture cybernétique
met éminemment en lumiére ’Etre en sa vérité et non-vérité dé-
celante. En d’autres termes, la présence de I’Etre dans la non-
vérité, I’existence inauthentique, est le signe que la culture
cybernétique est épiphanie, donation et éclosion de I’Etre. In
fine, la présence de I’Etre dans la non-Vérité, I’inauthenticité, est
la marque visible et substantielle que la culture cybernétique est
un faire-signe, un phénomeéne, une réveélation, une manifestation
de I’Etre en sa vérité et non-vérité dé-celante. Autrement dit, la
culture cybernétique est un lieu de présenteté de 1’Etre au sens
de présence de I’Etre. Ainsi, elle est un topos, une région, une
localité de révélabilité de I’Etre. La culture cybernétique est
donc une émanation, une donation, une monstration de 1’Etre.

Conclusion

L’oubli de I’Etre préoccupe Martin Heidegger au point que la
question de I’Etre en sa vérité dé-celante se présente comme le
centre de toute sa pensée philosophique. L’intérét et la portée du
philosopher heideggérien sont liés a la question de I’Etre. Pour
lui, Etre est le théme authentique et unique de la philosophie.
Dans son philosopher, I’oubli de I’Etre renvoie au recouvrement,
a ’occultation de I’Etre. Cet oubli initié sous Platon et Aristote
connait son sommet, son apogée, avec la technique moderne.
Pour lui, cette derniere est non seulement une menace pour

402

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



I’Etre, ’humanité et la planéte, mais aussi une interpellation a
re-nouer avec la question de I’Etre en sa vérité dé-celante. Ce
regard phénoménologique du Badois au sujet de I’essence de la
technique indique que D’absorption de I’humanité¢ par la
technique ne peut étre sur-montée a condition de réveiller la
question de I’Etre, mieux se ré-concilier avec I’Etre. Face a cette
these heideggérienne, quelques questions émergent, a savoir :
sans le retour a I’Etre, I’humanité et la planéte sont-elles
condamnées & mourir ? En dépit du réveil de 1’Etre, 1’absorption
de I’humanité par le regne et I’emprise de la saturation de la
culture cybernétique dans notre environnement
communicationnel et 1’usage abondant des TIC, de nos jours,
est-elle possible sans D’affirmation de la co-appartenance
originelle de la vérité et la non-vérité du processus de dé-
célement de 1’Etre ? Autrement dit, malgré le réveil de la
question de I’Etre, la menace persistante de la fin de I’Etre,
I’humanité et la planéte ne trouve-t-elle pas son fondement dans
I’oubli de la non-vérité du processus de dé-célement de I’Etre ?
De surcroit, Heidegger, en accordant la primauté a la vérité dans
le processus de dés-assombrissement de 1’Etre, qui a abouti a
une occultation flagrante et déroutante de la non-vérité, n’aurait-
il pas renforcé I’oubli de I’Etre ? Cette occultation de la non-
vérité du processus de dé-célement de 1’Etre n’a-t-elle pas
accentué I’absorption de ’humanité par la technique moderne ?
Face a cette occultation flagrante et déroutante de la non-verité,
nous nous sommes interrogés en ces termes : si I’Etre se tient et
se dit dans la vérité, peut-il aussi se tenir et se dire dans la non-
verité ? Telle est la question a lagquelle nous avons tenté de
répondre dans cette analyse. La méthode d’analyse
phénoménologique que nous avons proposée a I’insigne
avantage de dé-voiler a travers une pertinente réflexion, non
seulement la présence de I’EBtre dans la non la non-Vérité,
I’inauthenticité, qui aboutit a une autre entente ou

403

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



compréhension de I’Etre, mais aussi ce qui se cache derriére la
présence de 1’Etre dans la non-Vérité.

La portée socio-utilitaire de ce travail est, d’abord, d’inviter
les mortels d’aujourd’hui a la sérénité, attitude de ““ ni chaud ni
froid > vis-a-vis de la culture cybernétique et des TIC. Ce que
Heidegger traduit par * égalité d’ame *’. Celle-ci permet aux
mortels de se tenir dans un rapport libre a la technique. « Le
rapport est libre quand il ouvre notre étre (Da-sein) a [’essence
(Wesen) de la technique » (1958 : 9) écrit le Fribourgeois.
Ensuite, cette étude convoque les mortels a plus de
responsabilité. L’homme doit se laisser interpeller par le peéril, le
danger extréme actuel. Une Véritable éducation a la
responsabilité comme chemin de salut de I’homme et I’écologie
s’impose puisque ce sont I’homme et la nature en relation de co-
existant qui sont menacés. A cet effet, le Pape Jean-Paul Il
affirme : « L’éducation a la responsabilité écologique est
nécessaire et urgente: responsabilité envers soi-méme,
responsabilité a I’égard des autres et responsabilité a [’égard
de [’environnement » (1990 : 13). Enfin, cette étude enjoint aux
mortels d’aujourd’hui de penser de fagon profonde et
subséquente le rapport refoulé de I’Etre avec la non-vérité.
Séjournant dans le Quadriparti, c’est-a-dire, 1’espace de
rencontre entre le ciel et la terre, les divins et les mortels,
I’homme re-découvre son essence — ententif et berger de I’Etre
—au point que le sage de Messkirch affirme : « Pleins de mérites,
mais en poete, [’homme habite sur cette terre » (1958 : 228).
Saisie en teneur phénoménologique, 1’habiter poétique de
I’homme comme étre-jeté, qui lui donne la pleine mesure de son
étre-au-monde, est substantiellement indissociable de ’activité
de penser, c’est-a-dire, philosopher. Que signifie « Penser » ?
« Penser est ’engagement par I’Etre pour I’Etre » (1966 : 68)
affirme le Fribourgeois. Penser, c’est étre en rapport avec I’Etre.

Au regard du péril actuel, penser, c’est se ré-concilier avec
I’Etre. Se ré-concilier avec I’Etre, re-nouer avec la pensée

404

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



pensante, la méditation de I’Etre, n’est pas la portée socio-
utilitaire de notre étude, mais plut6t tirer sur la sonnette d’alarme
en invitant les mortels d’aujourd’hui, d’une part, a la sérénité et
plus de responsabilité et, d’autre part, de ressusciter le rapport
refoulé de 1’Etre avec la non-vérité, autrement dit, la connexion
originelle entre la vérité et la non-vérité. L’enracinement dans
I’Etre en sa totalité permet a I’homme d’avoir un regard de
sérénité sur le régne et ’emprise de la saturation de la culture
cybernétique dans notre environnement communicationnel et
I’usage abondant des TIC, de nos jours.

Pour clore, la portée socio-utilitaire de notre travail est non
seulement d’interpeller 1’homme contemporain a plus de
sérénité, c’est-a-dire, une assurance de soi de la pensée ;
I’assurance d’avoir établi le contact avec «ce qu’il y a a
considérer » ( 1985: 152) ou «ce qu’il importe de penser »
(1958 : 23) écrit le Badois ; et une véritable responsabilité, c’est-
a-dire, a une prise de conscience des conséquences du
déséquilibre et de la dévastation de la nature sur I’homme et la
planéte ; mais aussi de ressusciter le rapport oublié de 1’Etre avec
la non-vérité, ¢’est-a-dire, déplacer, désormais, le curseur dans
le sens du rapport Etre et non-vérité, de sorte a parvenir a une
entente globale de 1’Etre comme présence dans la vérité et la
non-vérité. L’enjeu ici est la liberté de I’homme vis-a-vis de la
culture cybernétiques et des TIC tant ceux-ci installent et
engloutissent les mortels dans leurs productions. In fine, notre
¢tude vise, d’une part, a ramener les mortels a leur essence
originelle et, d’autre part, a réveiller et a affirmer la présence de
1’Etre dans la non-Vérité, autrement dit, exprimer la conjugaison
ou la co-appartenance originelle de la vérité et la non-vérité.

La présence de I’Etre dans la non-véritt comme
I’aboutissement de cette étude montre que I’Etre et la non-vérité
s’entre-appartiennent. Cette co-appartenance originelle repose
sur le fait que 1’Etre et la non-vérité sont liés d’une maniére
essentielle et leurs essences s’entre-appartiennent a 1’instar de

405

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



I’Etre et la vérité. Si I’Etre se tient et se dit dans la vérité, selon
Heidegger, alors I’Etre se tient et se dit dans la non-vérité, selon
la conclusion de notre recherche théorique et fondamentale,
comme position que nous avons voulu défendre. En ce sens,
notre point de vue vient élargir la connaissance de I’Etre, qui est
au centre de la préoccupation de la pensée du sage de Messkirch.
Cette opinion vient donc déplacer le curseur dans le sens d’une
plus grande connaissance de 1’Etre en tant qu’Etre se dé-voilant
en sa totalité, c’est-a-dire, affirmant un rapport de I’Etre, a la
fois, avec la verité et la non-vérité, que sirement les penseurs
matinaux grecs avaient intentionné. Cet apport novateur dans le
champ de penser heideggeérien voudrait signifier que la pensée
du plus grand philosophe du XX®siécle — Heidegger — apparait
moins éclatante en sa teneur philosophique du fait de
I’occultation flagrante et déroutante de la non-vérité du
processus de dé-ceélement de I’Etre. Dés lors, I’Etre se dé-voilant
dans son rapport & la non-vérité doit faire 1’objet d’une analyse
profonde et subséquente. Au demeurant, ce contrepoint mené a
travers cette étude vise moins a critiquer le penseur Martin
Heidegger que de voir comment le rapport de I’Etre avec la non-
vérité doit étre réveillé et affirmé pour saisir I’Etre en sa totalité,
sa globalité, son entiereté.

Par ailleurs, une lecture phénoménologique de la présence de
’Etre dans la non-vérité, I’inauthenticité, révéle, en toute clarté,
que ’emprise de la saturation de la culture cybernétique dans
notre environnement communicationnel et 1’'usage abondant des
TIC, de nos jours, est le signe d’une expérience, d’un
phénoméne, d’une manifestation de I’Etre. Enoncer avec force
la présence de I’Etre dans la non-vérité, 1’inauthenticité, c’est
affirmer que ’emprise de la saturation de la culture cybernétique
dans notre environnement communicationnel et 1’usage
abondant des TIC de, nos jours, est un sceau, un signe, un étalage
de I’Etre. Décréter la présence de I’Etre dans la non-Vvérité,
I’inauthenticité, c’est affirmer que I’emprise de la saturation de

406




la culture cybernétique dans notre environnement
communicationnel et I’'usage abondant des TIC, de nos jours, est
une révélation, une marque, une éclosion, une donation de 1’Etre.
Reconnaitre la présence de I’Etre dans la non-Vérité,
I’inauthenticité, c’est certifier que 1’emprise de la saturation de
la culture cybernétique dans notre environnement
communicationnel et ’'usage abondant des TIC, de nos jours, est
une révélabilité, une exposition de 1’Etre. En fin de compte,
affirmer la présence de I’Etre dans la non-Vérité, c’est énoncer
avec force, décréter, reconnaitre que la culture cybernétique est
une apparition, une donation, un étalage, une exposition, une
manifestation, une éclosion, une expérience, une monstration de
’Etre.

Concernant la libération de I’Etre suite a son absorption par
la technique moderne, seule I’affirmation de la présence de
1’Etre dans la non-Vérité donne lieu de sur-monter cette emprise
de I’humanité par la technique moderne et de faire cesser la
menace de destruction de ’homme, la nature et la planéte.
Procéder au réveil et a ’affirmation de la co-appartenance
originelle de la vérité et la non-vérité, ¢’est mettre un terme a la
détresse actuelle de I’humanité, a 1’assombrissement du monde,
qui trouve son fondement dans la course et la frénésie au
mesurable, au calculable, & I’avoir et la consommation des
mortels plutot que le rapport a I’Etre dans sa totalité, sa globalité,
son entiéreté, c’est-a-dire, le rapport de I’Etre, a la fois, a la
veérité et a la non-vérité. Cette emprise de la saturation de la
culture cybernétique dans notre environnement
communicationnel et I’'usage abondant des TIC, de nos jours, est
le sceau, le signe, I’expression significative de la présence de
I’Etre dans la non-vérité, I’inauthenticité. Elle exprime une
éclosion, une émanation, une monstration de 1’Etre en sa vérité
et non-vérité dé-celante. Seul le réveil et 1’affirmation de 1’Etre
en sa globalité, sa totalité, c’est-a-dire, ’Etre dans un rapport
simultané a la vérité et la non-vérité, permet a I’homme, la nature

407




et la planete d’étre sauvés, et d’emprunter authentiquement le
chemin d’émergence ou de développement humain et
écologique intégral.

En somme, la présence de I’Etre dans la non-Vérité,
I’inauthenticité, met en évidence que le regne et I’emprise de la
saturation de la culture cybernétique dans notre environnement
communicationnel et I’'usage abondant des TIC, de nos jours, est
la marque ou le sceau, d’une apparition, d’une éclosion, une
révélabilité, d’une monstration de I’Etre. Ce qui veut dire que la
culture cybernétiqgue est signe, expression, donation,
monstration de ’Etre. De plus, le réveil et ’affirmation de la
conjugaison, la connexion, la co-appartenance originelle de la
Verité et la non-vérité se présentent comme I’authentique voie de
sauvetage de I’Etre, de I’humain, de ’environnement et de la
planéte. Sauver I’Etre et la planéte, n’est-ce donc pas procéder
au réveil et a I’affirmation de la co-appartenance originelle de la
Verité et la non-vérité au sujet du processus de dé-célement de
1’Etre en sa totalité ?

Tout ce déploiement montre, d’une part, qu’il faut re-penser
la place de I’Etre dans I’inauthenticité, la non-vérité comme
éclaircie, épiphanie, monstration et, d’autre part, ce n’est qu’a
partir de ’Etre que se pense substantiellement I’essence de la
culture cybernétique. Ainsi, penser I’essence de la culture
cybernétique, c’est se trouver sur le plan de I’histoire de I’Etre.
En dernier ressort, la méditation sur 1’essence de la culture
cybernétique offre a ’homme un «autre commencement » :
dans la fin de la métaphysique git 1I’« autre commencement »
d’une pensée entierement neuve. Commencer, n’est-C€ pas
initier ? Plus en profondeur, commencer, n’est-ce pas une mise
a I’épreuve ?

Références bibliographiques

AUBENQUE Pierre, 2013, « Du debat de Davos (1929) a la

408

Vol 1 N° 2 — AVRIL 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



querelle parisienne sur I’humanisme (1946-1968): genése,
raisons et postérité de 1’anti-humanisme heideggérien : Faits,
concepts, débats», In: Heidegger et la question de
I’humanisme, B. PINCHARD, pp. 227-238, PUF, Paris
BELLET Maurice, 1995. Le lieu perdu. De la psychanalyse du
cOté ou ca se fait, Desclée de Brouwer, Paris

DESCARTES René, 2016. Discours de la méthode,
Flammarion, Paris

FEDIER Francois, 2013, « Lichtung », In: Le Dictionnaire
Martin Heidegger : Vocabulaire polyphonique de sa pensée,
P. ARJAKOVSKY & H.F.LORNORD, pp. 769-778, Cerf, Paris
GOURDAIN Sylvaine, 2017, « Le retrait de I’Ereignis,
ouverture a I’impossible », In : Lire les Beitrage zur Philosophie
de Heidegger, A. SCHNELL, pp. 176-196, Hermann, Paris
GOURINAT Miichel, « La querelle de I’ontothéologie », in
Cahiers de recherches médiévales, N° 2 Décembre 1996,
pp. 85-93.

HEIDEGGER Martin, 1958. Essais et conférences, Gallimard,
Paris

HEIDEGGER Martin, 1962. Le principe de raison, Gallimard,
Paris

HEIDEGGER Martin, 1966-1976. Questions Il et 1V,
Gallimard, Paris

HEIDEGGER Martin, 1967. Introduction a la philosophie,
Gallimard, Paris

HEIDEGGER Martin, 1968. Questions | et Questions Il, trad.
Kostas Axelos, Jean Beaufret, Paris, Gallimard.

HEIDEGGER Martin, 1973. Approche de Hoélderlin,
Gallimard, Paris

HEIDEGGER Martin, 1976. Acheminement vers la parole,
Gallimard, Paris

HEIDEGGER Martin, 1985. Concepts fondamentaux,
Gallimard, Paris

HEIDEGGER Martin, 1986. Etre et Temps, Gallimard, Paris

409




HEIDEGGER Martin, 2012. Qu appelle-ton penser ?, PUF,
Paris

HOLDERLIN Friedrich, 2014. Les hymnes, Paris, Vanneaux.
JARAN Francois, « L’onto-théologie dans 1’ceuvre de Martin
Heidegger. Récit d’une confrontation avec la pensée
occidentale », in Philosophie, n° 91, 2006, pp. 37-62.
KOUAKOU Antoine, «Culture et violence chez Martin
Heidegger », in LE KORE, N° 39, 2007, pp. 20-29.

TANOH Jean Gobert, «Pourquoi Heidegger? », in
RESPETH, n° 1, 2013, pp. 5-10.

TRAWNY Peter, 2014, Heidegger et [’antisémitisme. Sur les
« Cahiers noirs », Seuil, Paris

410




