
Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

237 

Le Soufisme : Innovation ou Ascétisme rigoureux 
 
 
Sandiako Socé  
Docteur Es Lettre en Civilisation arabo-islamique 
Département d’Arabe  
Université Cheikh Anta Diop de Dakar (UCAD) 
socedianko@gmail.com  
00221774061395 

 
Résumé de l’article 
 

Cet article a pour objectif d’apporter un humble avis sur la question 
du soufisme. Il porte, dans un premier temps, sur son origine et sa définition 
tant sur le plan étymologique que terminologique. Dans un deuxième temps, 
il aborde ses différents principes sur lesquels repose la vie ascétique des 
soufis. Cette forme de pratiquer l’Islam fait objet de polémique dans son 
concept et ses principes entre adeptes et détracteurs. Les uns la considèrent 
comme un ascétisme rigoureux et les autres la qualifient d’innovation 
blâmable. Cette problématique dévotionnelle s’intensifie d’avantage et 
entraine une scission au sein de la communauté. Ce qui nous motive, 
principalement, à porter notre réflexion sur ce sujet afin de mettre en 
évidence le rôle spirituel et éducatif du soufisme en le débarrassant de toute 
dérive irréligieuse et de renforcer la cohésion socioreligieuse dans la 
fraternité, la tolérance, la droiture et la sagesse au détriment du reniement 
et de l’inimitié.  

Mots clés : soufisme, Islam, innovation, ascétisme, dhikr 

 
Introduction 
 

Le soufisme est une science qui s’intéresse au culte de 
l’excellence théologique, à la purification spirituelle et à la 
connaissance ésotérique (haqîqa) par le canal de ses principes 
de base. Il a connu quatre phases historiques dont la première 
remonte à l’époque du Prophète (PSL) par la rigueur d’un 

mailto:socedianko@gmail.com


Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

238 

groupe de compagnons dans la foi et l’ascétisme. La deuxième 
phase fut celle de l’époque des figures emblématiques à 
l’image d’Assane Al-Basri et d’Al-Halâj et d’Al-Junayd. La 
troisième phase fut avec l’avènement d’éminents hommes 
mystiques comme Al-Ghazâli et la dernière phase est celle 
confrérique avec la naissance de plusieurs voies soufies telles 
que la shashaliya, la qadriya et la tijâniya. 

 
En effet, le soufisme est devenu une approche 

d’adoration dont l’origine et les principes islamiques ne font 
pas l’objet d’unanimité chez les penseurs. Ainsi, deux groupes 
antagonistes, à savoir ses détracteurs et ses adeptes, se 
manifestent. Le groupe détracteur l’exclue de l’Islam et le 
qualifie d’innovation blâmable et de polythéisme ; tandis que le 
groupe adepte le considère comme l’Islam parfait dans sa 
dimension exotérique et ésotérique symbolisant la rigueur 
dans l’ascétisme par le biais de ses principes fondamentaux tels 
que la prière, le jeûne, le dhikr, l’invocation et la prière sur le 
Prophète (P.S.L).  

 
Ce qui a, d’ailleurs, engendré une crise profonde dans la 

communauté et a menacé l’esprit de fraternité, d’union, de 
tolérance et d’amitié entre coreligionnaires tant prôné par 
toutes les religions et l’Islam en particulier. Cette étude a pour 
objectif principal de démontrer, d’une part, que la diversité de 
perception n’est pas synonyme de mécréance et que le 
soufisme n’est pas en déphasage avec la sharia et prône son 
application et d’autre part, d’inciter tous à s’accorder sur les 
fondamentaux dans la foi et la fraternité et éviter la division 
pour des considérations doctrinales ou partisanes.  

 
 En adoptant une démarche historique et analytique,  



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

239 

nous allons scinder notre travail en deux parties.  La première 
portera sur le caractère définitionnel du soufisme ; et la 
seconde fera l’objet d’une analyse sur ses quelques principes 
opposant deux groupes de penseurs. 
 
1. Aperçu sur la définition du Soufisme 
 

De prime abord, nous tenons à préciser que la 
question de l’origine du soufisme demeure perplexe chez les 
penseurs dont le volume de ce travail ne nous permet de traiter 
tous les avis exprimés qui se résumeraient à deux points de vue 
opposés. Il s’agit d’un groupe qui le considère comme une 
innovation blâmable et un autre groupe qui lui attribue une 
origine islamique. Cette divergence est beaucoup plus 
manifeste à travers sa définition qui suscite un débat plus ou 
moins houleux surtout sur le plan terminologique. 

 
Du point de vue étymologique, le soufisme a connu 

plusieurs définitions. Beaucoup de penseurs, aussi bien 
classiques que modernes, soutiennent que le vocable soufisme 
(Taçawwuf) provient des termes : « sawwafa, sawafa, sûfa et 
sufiyî ».  C’est dans ce sillage qu’Al-Hasan al-Kanad soutient 
que : « le terme soufisme ou taçawwuf tire son origine de « aç-
çûfâ’ » (Docteur ‘Abd al-Halîm Mahmûd Taha ‘Abd al-Bâqî 
Surûr, 1960, P.46). 

 
C’est dans cette même logique qu’Anas Ben Malik 

estime que le concept soufisme tire son origine du mode 
vestimentaire du Prophète (P.S.L) qui répondait toujours aux 
appels des fidèles, montait souvent sur un âne et s’habillait 
d’une manière modeste, lorsqu’il dit : « le prophète (PSL) 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

240 

portait des vêtements de laine (çûf), et c’est de là que vient 
l’appellation de çûfî » (Cheikh Ben Ridouane, P.6). 

 
 Le nom du tissu de ce vêtement (laine), en raison de son 

bon marché et de sa simplicité, qu’il fut un choix, en part 
entière, d’un bon nombre de prophètes et d’hommes saints.  

 
Du point de vue terminologique, le soufisme demeure 

une question d’actualité qui ne cesse d’alimenter, d’une 
manière particulière, les débats intellectuels et secouer la 
recherche scientifique. Sont porté, sur ce concept, beaucoup 
d’écrits parmi lesquels nous allons essayer d’analyser 
essentiellement ceux qui nous paraissent les plus intéressants. 
Deux tendances adverses se dégagent ; une tendance 
détractrice et une autre adepte. Nous allons étudier, d’abord, 
la posture de la première tendance face à la conceptualisation 
du soufisme avant d’analyser la position de la deuxième. 

 
    1.1. Le concept Soufisme selon ses détracteurs 

Adoptant la même position vis-à-vis de son origine, le 
soufisme est conçu par ses détracteurs comme une pratique 
innovatrice blâmable voire même anti-islamique, inspirée des 
autres cultures et civilisations puis développé sous une forme 
doctrinale ou confrérique.   

 
Parmi ces derniers, figure l’éminent penseur islamique, 

Ibn Taymiyya selon qui, les penseurs ne s’accordent pas sur la 
définition et l’origine du terme soufisme lorsqu’il affirme :  

 
«Certains disent qu’il provient du terme alloué 

aux gens de çaffa, ce qui est faux, si tel est le cas, ils 
auraient dû dire « çaffayyou ». D’autres disent qu’il tire 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

241 

son origine du rang promu chez Allah, ce qui est, aussi 
faut, s’il est ainsi, il serait qualifié de quintessencier. 
D’autres soutiennent qu’il vient de l’élite de la créature 
d’Allah, ce qui est aussi erroné, si tel est le cas, il serait 
dit « safavide ». D’autres disent qu’il vient du tissu de 
laine d’Ibn Bishr Ibn Add Ibn Tâbikha appartenant à une 
tribu arabe résidant à la Mecque pendant longtemps, 
attribués le terme ermites.  Ce qui est, également, faible 
comme argument car, ces derniers n’étaient pas 
célèbres ni connus chez les ermites, si ce terme existait, 
il serait attribué aux compagnons du Prophète (PSL) et 
à ceux qui le suivent» (Ibn Taymiyya, 1984, P. 11-12.).   

 
Il réfute l’idée selon laquelle le vocable soufisme 

remonte à l’époque du prophète, pratiqué par certains 
compagnons à l’image des gens de çuffa qui s’adonnaient à 
l’ascétisme et vivaient modestement par le biais des aumônes. 
Selon lui, le soufisme n’est, nullement, mentionné par aucun 
passage coranique ou par un hadith prophétique. 

 
Quant à Docteur Salih Ibn Fawzân Ibn Abdillah Al-

Fawzânî, il le qualifie d’innovation blâmable qui n’a aucune 
origine islamique ni dans ses théories ni dans ses pratiques en 
affirmant : « ils font partie des innovations anti islamiques, les 
principes et les adhkâr soufis» (Docteur Salih Ibn Fawzân Ibn 
Abdillah Al-Fawzânî, 1423 H, P.167).   

 
Il défend que les théories et les pratiques soufies sont 

toutes des inventions contraires à l’Islam dans leur entièreté et 
sont contraires aux principes de la charia dans leurs formes et 
heures de pratique et qu’il n’existe qu’une seule voie droite 
c’est celle évoquée par le Coran. Mieux, il rejette et bannit la 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

242 

majorité des principes soufis comme l’intercession, le guide 
spirituel, la commémoration de la naissance du Prophète (PSL), 
les assemblées de dhikr, la visite des tombes et la vénération 
des saints et des cheikhs.  

 
C’est dans cette même optique qu’abonde, également, 

Abdou Al-Khadr Ibn Habîb Allah As-Sanadî qui considère le 
soufisme comme un objet sans valeur coranique ou sunnite, 
inventé par des menteurs et des égarés lorsqu’il affirme que : « 
ce torchon soufisme, relève des manœuvres des menteurs 
déviés du droit chemin ; il n’a aucun fondement coranique ou 
sunnite» (Abdou Al-Kahadr Ibn Habîb Allah As-Sanadî, 1990, 
P.41). 

 
As-Sanadî rejette, non seulement, la thèse selon 

laquelle le soufisme provient de l’Islam, mais traite de 
diffamateurs et de déviés, les adeptes et les historiens qui 
soutiennent son fondement islamique et sunnite. Il s’agit d’une 
pure diffamation, faussement allouée à la religion, au Prophète 
(PSL) et à certains compagnons.  

 
Ce que semble corroborer par Sayyid bn Husayn al-

‘afânî en soutenant que les méthodes soufies ne proviennent 
ni du Coran, ni de la sunna du Prophète (P.S.L) elles n’étaient 
pas connues dans l’Islam des premiers siècles. Elles ont été 
copiées des mécréants, dont les croyances et dogmes sont anti-
islamiques. L’Islam ne recommande pas l’isolement, la danse, 
la vanité, la faim, la passivité, le célibat et la désobéissance 
divine. En effet, affirme-t-il « le système des soufis est en 
déphasage avec l’Islam et la charia.  » (Docteur Sayyid bn 
Husayn al-‘afânî, 1987, P : 174). 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

243 

D’après ce dernier, le soufisme est une incidence 
culturelle ou coutumière qui a infiltré l’Islam. Les principes sur 
lesquels, il se fonde, sont, généralement, bannis par le saint 
coran et la sainte sunna prophétique.  

 
De même qu’Ahmad Lo intervient dans cette même 

longueur d’onde lorsqu’il le considère comme une « une 
doctrine qui dévie les gens de l’adoration de Dieu en visant le 
Paradis et craignant le feu.» (Mohamed Ahmad Lo, 2002, P.44. 
il accuse le soufisme d’avoir ouvert la porte de l’innovation 
blâmable dans la religion, fermé celle de la recommandation du 
convenable et de l’interdiction du mal et prôné la préférence 
de la science ésotérique (haqîqa) sur la science exotérique 
(Charia) 

 
Cette thèse est discutable, car le paradis n’est pas 

promis aux égarés et seul Satan et ses acolytes qui 
recommandent le mal et interdisent le bien. Quant au 
favoritisme de la haqîqa sur la sharîa, est une assertion 
réfutable qui n’est pas partagée absolument par tous. La sharia 
s’intéresse le plus souvent au sens apparent et commun des 
textes alors la haqîqa muse, particulièrement, sur le caractère 
intelligible et métaphysique. Du coup, les adeptes soufis 
prônent, dans leur écrasante majorité, le couplage des deux 
sciences pour être, religieusement, équilibré comme le soutient 
Imam Malick : « celui qui s’applique la charia sans la haqîqa est 
un pervers et celui qui s’applique la haqîqa sans la charia est un 
athée. Et celui qui s’appliquent les deux se concrétise » (Alî ben 
Mukarram Allah Al-‘Adawî, 2019, P : 195). 

 
Cette citation pourrait être une transition entre ceux qui 

expulsent le soufisme et ses principes du Saint Coran et de la 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

244 

Sunna prophétique comme nous l’avons souligné au-dessus et 
ceux qui soutiennent qu’ils se fondent, principalement, sur 
l’Islam à la lumière du Saint Coran, de la sunna, des 
enseignements scientifiques des compagnons du Prophète 
(PSL) et des hommes saints. Ce qui fera l’objet de notre 
prochain sous chapitre. 

 
    1.2. Le soufisme selon ses adeptes  

Selon ses adeptes, le soufisme émane de l’Islam comme 
l’est le fiqh. C’est un ensemble de pratiques imitées du 
Prophète (PSL), de ses compagnons et des pieux hommes 
qu’adopte une partie des musulmans pour mener à mieux leurs 
devoirs religieux avec rigueur maximale. Vue l’abondance des 
penseurs qui s’intéressent à cette question, nous nous 
contenterons, d’une manière arbitraire, d’étudier les avis de 
quelques-uns par eux. 

 
Contrairement à ses dénégateurs, ses derniers 

considèrent le soufisme comme un acte dévotionnel et spirituel 
qui perfectionne l’adoration du fidèle, éclaire son cœur, purifie 
son âme et illumine son esprit. En effet, le cœur constitue un 
organe primordial de tout corps quand il est bon, tout le corps 
est bon et il est mauvais tout le corps l’est également. Quant à 
l’âme elle doit être contrôlée domptée et purifiée, car elle est 
incitatrice au mal. Alors que l’esprit se nourrit de lumières qu’il 
ne peut acquérir que par le biais de l’adoration en termes de 
prière, de dhikr et de tout autre acte ascétique.  

 
C’est dans cette optique qu’abonde Sahl Tastârî lorsqu’il 

dit : « le soufisme est un moyen de se débarrasser de 
l’impureté, de s’inonder d’idées et de se guider vers Dieu» (An-
Nafazi ar-Rindî, , 1970, P : 202). Ce qui signifie que le soufisme 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

245 

est un moyen d’ascétisme, de purification et de guidance vers 
le Seigneur. Il vise à forger le fidèle pour qu’il devienne un 
serviteur de Dieu en âme et en conscience. 

 
Il se résume à la générosité de l’âme, à l’acceptation du 

destin, à la patience, à la discrétion du langage, à l’exil 
volontaire, au port de l’aine, à la pérégrination et à la modestie. 
Ce qui rentre, d’ailleurs, dans le cadre de l’éducation et de la 
formation du disciple et de la purification de son âme, 
l’ennemie redoutée de la personne. Quiconque la purifie et la 
sanctifie est sauvé et nagera dans le bonheur perpétuel. Et 
quiconque lui obéit et la souille, est égaré et sera compté parmi 
les perdants.  

 
De même que Meier Fritz semble affirmer la même 

chose en le concevant comme un moyen d’extinction spirituelle 
qui consiste à : « se perdre dans la divinité avec un esprit 
d’abandon absolu » (Meier Fritz, 1976, P.119). Dans ce degré, 
le fidèle se dissout dans le monde spirituel. Il n’a plus de choix 
personnel. Il veut ou déteste selon la volonté et la face du 
Seigneur, l’unique but ultime du soufisme. 

 
Par ailleurs, le soufisme peut être conçu comme une 

tendance spirituelle qui détourne l’homme du monde matériel 
pour l’emmener au monde spirituel. C’est dans ce sillage 
qu’Abd ar-Rahmân as-Salmî, soutient que le soufisme : « s’agit 
de laisser les désirs mondains attirant l’âme charnelle» (Abd ar-
Rahmân as-Salmî, 1480 H, P : 38).  Il est indéniable que l’âme 
humaine est, par essence, incitatrice au mal et adepte 
passionnante des désirs mondains. Elle est une alliée endurante 
de Satan. Par le biais de l’éduction soufie, elle peut être sauvée 
de l’emprise de la mondanité et de la séduction satanique.  



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

246 

Quant à Al-Ghazâlî considère que le soufisme est la 
seule voie par laquelle on peut accéder à la vérité absolue, à la 
purification majeure et au Seigneur lorsqu’il dit : « le soufisme 
est une voie qui permet d’accéder aux sciences cachées et de 
se doter d’un cœur saint rattachant, à jamais, au Seigneur» 
(Abu Hamid al-Ghazâlî, 1967, P.29).   

 

Ghazâlî prône que la quête de la vérité absolue 
autrement dit al-haqîqa ne peut s’effectuer, d’emblée, que par 
la voie soufie qui offre, au fidèle, plusieurs méthodes pour la 
quête du savoir tant apparent que cachet. Il soutient que le 
doute fait partie des moyens les plus efficaces pour accéder à 
la vérité suprême et à percer les voiles entre lui et la vérité 
absolue avec sa fameuse et célèbre phrase suivante : celui qui 
ne doute ne cherche pas, celui qui cherche ne trouve, celui qui 
ne trouve la vérité demeure dans l’égarement.  

 
En effet, les connaissances que nous donnent les 

organes de sens ne reflètent pas souvent la réalité en tant que 
telle.  Par le biais du soufisme, le fidèle peut accéder à la réalité 
et recevoir des connaissances directes par inspiration divine 
grâce à ses états et degrés spirituels. 

 
 En outre d’autres penseurs à l’image d’Ibn Khaldûn 
remontent l’origine du soufisme à l’époque des compagnons du 
Prophète (PSL) dont leur méthode ascétique accouche cet Islam 
soufi qui a connu des évolutions et des mutations, mais son 
essence et son esprit restent le même, il s’agit de la conduite 
du fidèle sur le droit chemin et fait de lui un véritable serviteur 
d’Allah. Ibn Khaldûn affirme dans ce sens :  

« le soufisme fut une voie empruntée par certains 
compagnons du Prophète (P.S.L) et certains de leurs 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

247 

suivants qui suivent le chemin de la vérité et de la 
droiture en dédiant leur existence à l’adoration de Dieu, 
ne visant que Sa face, tournant le dos aux passions de ce 
bas-monde et choisissant l’ascétisme au détriment des 
désirs passionnels et de l’argent» (Ibn Khaldûn, 1984, 
P.467).  

 
Bref, le caractère originel et définitionnel du soufisme 

fait l’objet de discorde entre deux pôles de savants à savoir ses 
détracteurs qui le qualifient d’innovation anti-islamique et 
adeptes qui le qualifient de l’islam pacifique et authentique 
dans ses trois dimensions à savoir l’Islam (la soumission) l’Îmân 
(la foi) et l’Ihsân (la bienfaisance).  

 
Quoi qu’il en soit, le soufisme est l’incarnation de l’Islam 

par essence. Il contraint le serviteur d’être rigoureux et dévoué 
dans l’adoration du Seigneur en se vouant, totalement, à Lui et 
ne cherchant que Son agrément. Toute personne dite soufie qui 
n’est pas en phase avec la charia se trompe ; car qui parle du 
soufisme, par de charia.  

 
Cette même divergence se manifeste, d’une manière 

plus ou moins virulente sur les principes du soufisme qui feront 
l’objet de notre seconde partie.  

 
2. Aperçu sur quelques principes du soufisme  

 
Cette question fait, aussi objet de divergence chez les 

penseurs et plus précisément. En effet, les détracteurs 
fustigent et rejettent, généralement, l’écrasante majorité des 
pratiques soufies et les qualifie d’innovations blâmables en se  
 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

248 

référant au hadith rapporté par Jabir :  
 

« Celui qu’Allah guide nul ne peut l’égarer et 
celui qu’Allah égare nul peut le guider. Certes la parole 
la plus véridique et le Livre d’Allah et la meilleure 
guidance et la guidance de Mohammad. Et les plus 
mauvaises choses s’agissent des nouvelles inventions et 
chaque invention est une innovation et chaque 
innovation est un égarement et chaque égarement est 
en enfer » (Hâfiz Abu Abd Ar-rahmân Ahmad ben 
Shu‘ayb ben Ali An-Nasâ’î, 2007, N° 1578). 

 
Ils ajoutent, par ailleurs, que l’Islam ne peut subir 

aucune innovation car, il est parfaitement révélé au prophète 
Mohammad (PSL). Nul ne peut y ajouté ni retirer rien en 
référence du verset coranique suivant : « le jour où je vous ai 
achevé votre religion et vous ai accordé mes grâces et vous ai 
satisfait de l’Islam comme religion » (Saint Coran, sourate : 5 
Verset : 3).  

 
 En revanche, les adeptes du soufisme affirment que les 
principes du soufisme tirent, bel et bien, leur origine du coran 
et de la sunna. Toute pratique dite soufie en déphasage du 
Coran et de la Sunna n’en fait pas partie. Il ne s’agit pas d’une 
innovation ; mais une approche spécifique de la pratique de 
l’Islam par un ascétisme rigoureux à la lumières des textes 
reconnus. Il ne s’agit pas d’un nouvel ordre religieux ni un islam 
à part entière ; mais un investissement spirituel rigoureux 
renforçant la purification des cœurs et conduisant les âmes sur 
le droit chemin par des pratiques spécifiques qui donnent 
naissance aux principes fondamentaux du soufisme parmi 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

249 

lesquels nous allons aborder ceux qui nous paraissent les plus 
importants :  
 

    2.1. Les cinq piliers de l’Islam et le Dhikr 
Le respect strict des cinq préceptes de l’Islam demeure 

une recommandation forte dans l’Islam soufi. Quiconque 
néglige, volontairement, l’un d’entre eux abjure sa foi et ne 
peut pas être compté du nombre des musulmans et moins des 
soufis. Toutes les voies soufies recommandent vivement le 
respect strict des piliers de l’Islam. Par exemple la tijâniyya 
pose, comme condition primordiale, le respect des préceptes 
islamiques pour pouvoir adhérer à cette confrérie. Ce qui est 
valable pour toutes les autres confréries soufies notamment la 
Shashaliya, la Qadiriya et la Mouridiya. En effet, ces préceptes 
sont, sans aucun doute, au-dessus de tout autre acte 
d’adoration car, hormis eux, tous les autres actes sont 
surérogatoires. 

 
Contrairement à ce que disent certains auteurs  à 

l’image d’Ahmad Lo, qui le qualifient d’une nouvelle sharia 
rivale à celle divine et quiconque jette un coup d’œil sur les 
livres des voies soufies en ce qu’ils renferment comme 
conditions, obligations et interdictions, saura réellement que 
ces derniers ont apporté, affirme-t-il : «  une sharia parallèle à 
la sainte sharia islamique » ( Mohammad Ahmad Lo, 1422H 
/2002, P:300-301).  

 
Il considère que certains groupes de soufis en guise 

d’exemple les tijânes privilégient leurs litanies sur les piliers 
fondamentaux de l’Islam et que quiconque a foi au contenu de 
ces mots dictés par Iblis de tout bord, doit renouveler sa 
soumission à Dieu, car, il a, déjà, abjuré sa foi en l’Islam. Ces 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

250 

derniers chantent la prévalence de Jawhar al-Kamâl sur la 
prière canonique et sur le Saint Coran ; bref ils mettent leurs 
évocations au-dessus de celles rapportées du Prophète.  

 
Ces allégations seraient, totalement, différentes de ce 

que théorisent les voies autorisées soufies notamment 
l’initiateur de la Tijâniyya, Cheikh Ahmad At-Tijânî Ash-Shérif 
qui affirme : « Si vous entendez quelque chose émanant de 
moi, vérifiez le à l’aune de la sharia, et ce qu’’il en est conforme, 
prenez-et ce ne l’est pas, refusez-le » (Sidi Alî Harâzem Ibn al-
‘Arabî Barrâda, 2010, P : 33,34.). A propos l’assertion selon 
laquelle la Jawhara Al-Kamâl est supérieure à la prière 
canonique et au Saint Coran est aussi contraire à ce que Cheikh 
a dit lorsqu’il affirme :  

« quant à la précellence de la lecture du Coran 
sur toutes les paroles, les invocations, et les bénédiction 
du Prophète (PSL), est chose plus claire que le soleil ainsi 
qu’on le sait des déductions de la Sharia et de ses 
fondements……le quatrième degré est celui d’un 
homme qui lit le Coran en sachant ou non le sens, mais 
qui, en tout cas, désobéit hardiment Dieu, ne prenant 
rien y relatif en considération. A celui le Coran ne serait 
pas plus indiqué, au contraire plus qu’il le lit plus que ses 
péchés augmentent et sa perdition s’accroît » (Sidi Alî 
Harâzem Ibn al-‘Arabî Barrâda, 2010, P : 470-471).  

 
Pour ce cas de figure, prier sur le prophète est, moins 

risqué que la lecture coranique. Quant à l’obligation de la 
purification avec de l’eau et de la position d’assise pour la 
récitation de Jawhar al-Kamâl ne signifie guerre sa supériorité 
sur le Saint Coran, c’est une simple particularité et non une 
supériorité. Certes, les préceptes de l’Islam sont obligatoires 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

251 

alors que les principes soufis en sont une partie intégrante dont 
la pratique est optionnelle et multiforme.  

 
Par ailleurs, le dhikr autrement dit l’évocation d’Allah, il 

est une recommandation divine mentionné par plusieurs 
versets coraniques parmi lesquels on peut, entre autres, citer 
les suivants : « ô vous avez cru si vous rencontrez un groupe de 
fidèles, attestez votre foi et évoquez, beaucoup, Allah afin que 
vous soyez parmi les bienheureux » (Saint Coran, Sourate : 6, 
Verset : 45). Et dans un autre verset Allah dit : « ceux qui 
évoquent Allah étant debout, assis et couchés» (Saint Coran, 
Sourate : 3, Verset : 191). Le dhik Allah est l’un des outils les plus 
efficaces pour l’apaisement des cœurs et la purification des 
esprits. 

 
Cependant sa formule n’est pas définie clairement par 

l’Islam sur le plan numérique et formel malgré les quelques 
types rapportés du Prophète (PSL) par des chaines de 
transmission plus ou moins authentiques ou par des voies 
directes sans intermédiaire. Ce qui aurait conduit à la naissance 
d’appréciations divergentes chez les penseurs.  

 
Pour certains, une bonne partie de ces adhkâr dérivent 

de la religion tandis que pour d’autres soutiennent qu’ils 
s’inspirent du satan. Il s’agit des  évocations (adhkârs) 
embellies par Satan  pratiquées, aujourd’hui, par certains 
musulmans qui les évoquent ensemble par une seule voix en 
répétant tantôt (huwa huwa) tantô (hî hî) tantôt d’autres 
formules en les chantant avec une bizarrerie de sorte que celui 
qui les écoute, n’arrivera pas à comprendre rien de ce qu’ils 
disent comme si tu es devant, selon certains détracteurs,: « des 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

252 

prédateurs qui se broient ou des chiens qui s’aboient» 
(Mohammad Ahmad Lo,   P : 335-336.). 

 
Nous pensons qu’il est excessif de porter de telles 

considérations sur des frères de même religion pour une raison 
de diversité et de principes. Cela ne devrait pas être un motif 
pour caricaturer le dhikr d’un groupe d’adeptes à cause d’une 
diversité méthodique ou de les exclure de l’Islam ou de les 
dénigrer quel que soit l’appartenance des uns et des autres. En 
plus du dhikr, la modération alimentaire occupe une place 
considérable dans la vie soufie. 
 
    2.2. La Modération alimentaire et le contrôle de l’âme 

Manger et boire d’une manière modérée pour pouvoir 
travailler et adorer longuement, car selon certains soufis 
l’amour aveugle de la nourriture autrement dit la gourmandise 
intense entraine le plus souvent la paresse et l’inertie spirituelle 
et provoque parfois un disfonctionnement digestif. De ce fait, 
le ventre humain doit être divisé en trois parties : une partie 
pour la nourriture, une partie pour l’eau et une partie pour l’air 
pour un bon fonctionnement de l’organisme, contrôler l’âme et 
préserver la santé en référence des propos du Prophète (PSL) 
suivants « nous ne mangeons tant que nous n’ayons faim, si 
nous avons faim, nous ne mangeons qu’en moyenne,» (At-
Tirmîdhî, 2006). 

 
Quant au contrôle de l’âme charnelle et la purification 

de l’esprit, ils font partie des principes fondamentaux du 
soufisme. Car l’âme est incitatrice au mal et à la désobéissance 
d’après le verset coranique suivant : « je n’innocente mon 
âme ; certes, l’âme incite au mal » (Saint Coran, Sourate : 10, 
Verset : 53). Ce type d’âme incite à la passion et à la débauche 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

253 

en négligeant l’adoration seigneuriale. L’âme doit être 
réprimandée et contrôlée comme le soutient l’éminent savant 
soufi tijâne sénégalais, El-Haji Malick Sy lors qu’il dit dans son 
fameux poème didactique « Zadjr al-qulûb » : « ton âme, 
conditionne la, contrôle la, évalue la, condamne la, combatte la 
et blâme la, tu seras repenti» (El-Hadji Malick Sy, 2019, P : 15.  

 
En réalité, l’âme humaine est, par essence, attirée par le 

charme de la vie mondaine, de la passion, du pouvoir et de 
l’éternité qui l’éloignerait du Seigneur et constituerait un grand 
obstacle pour l’accomplissement de ses devoirs religieux s’il ne 
s’arme d’une conscience dévotionnelle convaincue ou d’un 
guide vaillant qui le mène sur le droit chemin.  
 
    2.3. Prévalence de la vie de l’au-delà, Veillés d’adoration et 
Al-wasîla 

 Le soufisme muse plus sur la vie future que sur celle 
d’ici-bas. En effet, Dieu affirme : « la vie de l’au-delà est 
meilleure pour toi que celle d’ici-bas » (Saint Coran, Sourate : 
93, Verset : 4). Dans un autre verset : « Mais, vous préférez 
plutôt la vie présente, alors que l’Au-delà est meilleur et plus 
durable » (Coran, Sourate : 88, Verset : 16-17). Ce qui fait que si 
certains sont à la course de l’abondance et de la richesse 
mondaine, les soufis œuvrent, non seulement pour mener une 
vie descente, mais accordent une importance capitale à la vie 
future. Autrement dit que le soufi fidèle doit, positivement, 
profiter de cette vie mais œuvrer, d’avantage, pour la vie 
éternelle selon le verset suivant : « œuvre pour le succès de 
l’au-delà par ce qu’Allah t’a donné, mais n’oublie pas ta part 
d’ici-bas » (Saint Coran, Sourate : 28, Verset : 77). 

 
La vie d’ici-bas est importante, mais celle de l’au-delà  



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

254 

est un examen dont tout être humain est candidat. Les admis 
seront les bienheureux éternels et les ajournés seront les 
malheureux éternels. L’adoration journalière occupe une place 
capitale dans la vie soufie, mais celle nocturne est plus solide 
d’où l’importance des veillées d’adoration qui fait partie des 
plus importants principes. 
 

En réalité, les veillées d’adoration occupent une place 
capitale dans l’Islam en général et dans le soufisme en 
particulier en vertu du verset suivant : « Ô toi l’enveloppé [dans 
tes vêtements ! Lève-toi, pour prier, toute la nuit, exceptée une 
petite partie, sa moitié ou un peu moins, ou un peu plus. Et 
récite le Coran, lentement et clairement » (Coran, Sourate : 73, 
Verset : 1-4). 

 
 Il est recommandé, au fidèle, de consacrer une partie 

de la nuit [avant l’aube] aux prières surérogatoires ; afin que 
son Seigneur se ressuscite en une position de gloire. Ce principe 
est de nature coranique, pratiqué par le Prophète et ses 
compagnons notamment Omar Bn Khatab qui le considérait 
parmi les quatre choses qu’il aimait le plus. Il fut, 
exceptionnellement, passionné d’accomplir de prières 
surérogatoires nocturnes au moment où les gens dorment.  

 
Quant à Al-wasîla (guide), il est nécessaire pour tout 

adepte car, pour arriver à une destination quelconque, il faut 
suivre le chemin qui y mène et la personne qui l’indique. Pour 
atteindre l’objectif, il faut user le moyen adéquat et idéal qu’il 
faut. Du coud le soufi a besoin d’un moyen et un chemin pour 
atteindre son but spirituel qu’est la droiture perpétuelle 
qu’indique Allah : « suis le chemin de celui qui se retourne vers 
Moi ou se repends» (Saint Coran, Sourate : 31.Verset : 15) et 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

255 

dans un autre verset : «ô vous avez cru, craignez Allah et 
cherchez un moyen qui vous mène à Lui» (Saint Coran, S : 5, V : 
35). Cela implique tous les moyens théologiques qui 
permettent d’atteindre ce but y compris l’apprentissage, 
l’ascétisme et le maitre spirituel.  

 
Cependant certains individus ne sont pas exempts de 

reproches vis-à-vis de leur maitre dont le rapport devrait être 
de nature éducative et purificatoire. Le sheikh n’est ni un roi ni 
un dieu. Ses degrés et rangs ne dépassent pas ceux d’un maitre 
spirituel et d’un homme saint. Se trompe, absolument, 
quiconque le qualifie de prophète ou de messager d’Allah ; sauf 
qu’il mérite respect et vénération en tant que maitre dont le 
devoir sacerdotal est de guider sur le droit chemin. Le disciple 
est, non plus, un sujet ni un esclave pour son maitre ou guide 
spirituel, même si toute éducation exige l’humilité, la modestie, 
la persévérance et l’obéissance.   

 
Voici quelques principes parmi tant d’autres sur lesquels 

le soufi s’appuie pour mieux accomplir son devoir d’adoration 
seigneuriale. Cependant, force est de reconnaitre qu’il existe 
certaines pratiques blâmables et anti-islamiques, jetées dans le 
champ du soufisme et incarnés par certains qui se réclament 
soufis. Parmi ces pratiques nous pouvons énumérer la danse, la 
négligence des piliers de l’Islam, la transgression des bornes 
divines la divination des maitres…Plusieurs choses peuvent 
l’expliquer dont les deux suivantes attirent notre attention : 

 
- L’ignorance du sens réel du soufisme et de ses 

principes fondamentaux et un sabotage de l’œuvre vertueuse 
abattue par les dignitaires initiateurs de ce type de pratique 
islamique. 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

256 

- Ou être égaré inconsciemment en ternissant le 
caractère vertueux et sacré du soufisme par une minorité qui, 
souvent, suit leur désir et obéit à l’âme charnelle et satanique 
en donnant raisons à ceux qui le qualifient d’innovation 
blâmable comme Sayyid bn Husayn al-‘afânî qui soutient que 
« il est impossible de trouver un soufi qui n’exagère pas dans la 
faim, ou qui ne néglige pas l’habillement et ne dépasse pas les 
bornes divines» (Docteur Sayyid bn Husayn al-‘afânî, 1987, P: 
34, 174).  

 
Cela n’enlève rien du caractère islamique du soufisme 

et l’importance de son rôle d’éducation et de purification. Il 
n’est rien d’autre que l’ascétisme rigoureux imité du Prophète 
(PSL) de ses compagnons et califes. Par contre, la danse, la 
débauche, la passion et la désobéissance divine n’y ont aucune 
place. Le soufi idéal n’est préoccupé que par la quête du savoir, 
l’adoration de Dieu et le travail. Il vise la proximité divine et se 
désintéresse aux délices de la mondanité. 

Conclusion 
 

Au terme de cet article, nous pouvons retenir que le 
soufisme, d’après ses adeptes, naît de l’Islam des premiers 
croyants caractérisé par un certain nombre de d’actes 
dévotionnels spécifiques qui se mesurent à la dimension de leur 
crainte révérencielle et à un ardent désir d’accéder à la 
récompense suprême promise.  Ensuite, il devient une science 
doctrinale et confrérique se reposant sur des principes 
auxquels veille l’adepte pour la purification de l’âme et l’accès 
à la haqîqa, à la sainteté, à l’ivresse lumineuse et à la proximité 
divine.  

Cependant, il n’est pas exempt d’attaques et de 
critiques dans sa conceptualisation et ses pratiques d’où il est 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

257 

qualifié, souvent, par ses détracteurs, d’innovation, d’athéisme 
et de principes anti islamiques. Une partie de ces critiques sont, 
parfois, légitimées par certaines dérives commises par des 
adeptes déviés, à la limite même ignorants de cette science au 
vrai sens du terme. Parmi ces dérives on peut citer entre 
autres : la négligence des préceptes de l’Islam, la divination du 
maitre, la danse qui ne sont ni théorisées ni recommandées par 
le soufisme. Tout acte contraire à la sharia est banni par les 
ténors du soufisme qui assimilent la sharia et la haqîqa pour ne 
pas être hypocrite ou pervers. 

 
Nous dénonçons, rigoureusement, toute pratique ou 

attitude qui dérogent les règles de la sharia et outrepassent les 
principes du soufisme pour répondre aux exigences de leurs 
âmes charnelles. Toute pratique bannie par l’Islam, est banni 
par le soufisme que les saints patriarches soufis wolofs 
résument en ses trois termes (Dia-Diou-Baa) ; Dia : quête du 
savoir, Diou : l’adoration et Baa : le travail. Nous incitons à 
l’acceptation de la diversité, au sens de la responsabilité et à la 
fraternité. 

 
En définitive, le soufisme n’est rien d’autre que la 

rigueur d’adoration et d’ascétisme pour accéder au degré 
ultime et parfait de la religion appelé « al-Ihsân » ou le fidèle 
adore son Seigneur comme s’il Le voit sachant que ce Dernier 
ne cesse de le voir. Ces quelques éléments résument notre 
point de vue sur cette question tout en restant convaincus 
qu’elle peut faire l’objet d’autres recherches plus larges.  

 
Sources et Bibliographie 
 
Abd al-Halîm Mahmûd Taha ‘Abdal-Bâqî Surûr,1960. Kitâb al- 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

258 

 
Lam‘, Dâr al Kutub al-Hadith, Egypte. 
Abû Bikri Al-kalâbâdhî, 1980. At-tabaqât aç-çûfî Qâhira, 
Maktaba al-Kulliyât, Egypte. 
Abu Hamid Al-ghazâlî, 1967. Al-munqidh min ad-Dalâl, 
Andalouse, Liban. 
Abû Ju’far At-tirmîdhî, 2006. Jâmi‘ at-tirmîdhî, Qism al-ulûm al-
hadîth ash-sharîf. 
Ahmad bn Abdul Halîm bn Taymiyya, 1428. Al-Farqâni Bayn 
Awliyâ’ Ar-rahmân wa wliyâ’ ash-shaytân, Maktaba Dâr al-
Manhadj lin-nashr wat-tawzî‘, Médine. 
Alî ben Mukarram Allah, 1440/2019. Al-‘adawî Hâshiyya ‘Alâ 
Sharh Al-Imâm Az-Zarqânî ‘Alâ Mutan Al-‘Izziyya Fî Al-Fiqh Al-
Mâlikî, Dâr ibn Diazm, Beyrouth. 
An-nafazi ar-Rindî, 1970. Ghayth al-mawahib, fî sharhi al-Hikam 
al-‘atâ’iyya, Dâr al-Kutub al-Hadîtha, Caire. 
Cheikh Ben Ridouane, Le soufisme (Fann at-Tasaswwouf) - La 
discipline Soufie selon ses adeptes, Dâr al-Ma‘arif, Egypte. 
El-Hadji Malick Sy, 2019. Zadjr al-qulûb, Bibliosn Sénégal. 
Fritz Meier, 1976. La tradition soufie, in le monde de l’Islam, 
Elsevier Séquoia, Paris / Bruxelles. 
Hâfiz Abu Abd Ar-rahmân Ahmad ben Shu‘ayb ben Ali An-
Nasâ’î, 2007. Sunan an-nasâ’î, Vol : 2, Houda Khatab, Canada. 
Ibn Khaldûn, 1984. Al-muqaddima, Dâr al-Qalam, Beyrouth, 
Liban. 
Mohammad Ahmad Lo, 2002. Taqdîs al-ashkhâç fî alfikr aç-çûfî 
‘ardûn wa tahwîl ‘alâ dawhi al-Kitâb wa as-sunna, Dâr al-qalâm 
linashr wa at-tawzî‘ Arabie Saoudite. 
Salih ben fawzân ben Abd Allah Al-fawzân, 1423 H. Kitâb at-
Tawhîd Kitâb, wizâra ash-shu’ûn al-islamiyya, Arabie Saoudite. 
Sayyid bn husayn al-‘afânî, 1987. Dirâsât fî at-Taçawwuf, 
Maktaba bayt as-Salâm, Riyad. 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

259 

Sidi Alî Harâzim Ibn al-‘Arabî Barrâda, 2010. Perles des Sens 
(Jawâhir al-Ma‘ânî) et réalisations des vœux dans le flux d’Abû-
l-‘Abbâs at-Tijânî, traduit par Ravane Mbaye, Albouraq, Paris. 


