Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Le Soufisme : Innovation ou Ascétisme rigoureux

Sandiako Socé

Docteur Es Lettre en Civilisation arabo-islamique
Département d’Arabe

Université Cheikh Anta Diop de Dakar (UCAD)
socedianko@gmail.com

00221774061395

Résumé de I'article

Cet article a pour objectif d’apporter un humble avis sur la question
du soufisme. Il porte, dans un premier temps, sur son origine et sa définition
tant sur le plan étymologique que terminologique. Dans un deuxieme temps,
il aborde ses différents principes sur lesquels repose la vie ascétique des
soufis. Cette forme de pratiquer I'lslam fait objet de polémique dans son
concept et ses principes entre adeptes et détracteurs. Les uns la considérent
comme un ascétisme rigoureux et les autres la qualifient d’innovation
bldmable. Cette problématique dévotionnelle s’intensifie d’avantage et
entraine une scission au sein de la communauté. Ce qui nous motive,
principalement, a porter notre réflexion sur ce sujet afin de mettre en
évidence le réle spirituel et éducatif du soufisme en le débarrassant de toute
dérive irréligieuse et de renforcer la cohésion socioreligieuse dans la
fraternité, la tolérance, la droiture et la sagesse au détriment du reniement
et de l'inimitié.

Mots clés : soufisme, Islam, innovation, ascétisme, dhikr
Introduction

Le soufisme est une science qui s’intéresse au culte de
I'excellence théologique, a la purification spirituelle et a Ila
connaissance ésotérique (hagiga) par le canal de ses principes
de base. Il a connu quatre phases historiques dont la premiere
remonte a I'époque du Prophete (PSL) par la rigueur d’un

237


mailto:socedianko@gmail.com

Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

groupe de compagnons dans la foi et I'ascétisme. La deuxieme
phase fut celle de I'époque des figures emblématiques a
I'image d’Assane Al-Basri et d’Al-Haldj et d’Al-Junayd. La
troisieme phase fut avec I'avenement d’éminents hommes
mystiques comme Al-Ghazali et la derniere phase est celle
confrérique avec la naissance de plusieurs voies soufies telles
que la shashaliya, la gadriya et la tijéniya.

En effet, le soufisme est devenu une approche
d’adoration dont I'origine et les principes islamiques ne font
pas |I'objet d’'unanimité chez les penseurs. Ainsi, deux groupes
antagonistes, a savoir ses détracteurs et ses adeptes, se
manifestent. Le groupe détracteur I'exclue de l'lslam et le
qualifie d’innovation blamable et de polythéisme ; tandis que le
groupe adepte le considére comme I'lslam parfait dans sa
dimension exotérique et ésotérique symbolisant la rigueur
dans I'ascétisme par le biais de ses principes fondamentaux tels
qgue la priere, le jeQne, le dhikr, 'invocation et la priere sur le
Prophéte (P.S.L).

Ce qui a, d’ailleurs, engendré une crise profonde dans la
communauté et a menacé l'esprit de fraternité, d’union, de
tolérance et d’amitié entre coreligionnaires tant proné par
toutes les religions et I'lslam en particulier. Cette étude a pour
objectif principal de démontrer, d’'une part, que la diversité de
perception n’est pas synonyme de mécréance et que le
soufisme n’est pas en déphasage avec la sharia et préne son
application et d’autre part, d’inciter tous a s’accorder sur les
fondamentaux dans la foi et la fraternité et éviter la division
pour des considérations doctrinales ou partisanes.

En adoptant une démarche historique et analytique,

238



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

nous allons scinder notre travail en deux parties. La premiére
portera sur le caractere définitionnel du soufisme; et la
seconde fera I'objet d’'une analyse sur ses quelques principes
opposant deux groupes de penseurs.

1. Apergu sur la définition du Soufisme

De prime abord, nous tenons a préciser que la
guestion de I'origine du soufisme demeure perplexe chez les
penseurs dont le volume de ce travail ne nous permet de traiter
tous les avis exprimés qui se résumeraient a deux points de vue
opposés. |l s’agit d’'un groupe qui le considere comme une
innovation blamable et un autre groupe qui lui attribue une
origine islamique. Cette divergence est beaucoup plus
manifeste a travers sa définition qui suscite un débat plus ou
moins houleux surtout sur le plan terminologique.

Du point de vue étymologique, le soufisme a connu
plusieurs définitions. Beaucoup de penseurs, aussi bien
classiques que modernes, soutiennent que le vocable soufisme
(Tagawwuf) provient des termes : « sawwafa, sawafa, sifa et
sufiyi ». C’est dans ce sillage qu’Al-Hasan al-Kanad soutient
gue : « le terme soufisme ou tagcawwuf tire son origine de « a¢-
cufé’ » (Docteur ‘Abd al-Halim Mahmad Taha ‘Abd al-Bdqi
Surdr, 1960, P.46).

C'est dans cette méme logique qu’Anas Ben Malik
estime que le concept soufisme tire son origine du mode
vestimentaire du Prophéte (P.S.L) qui répondait toujours aux
appels des fidéles, montait souvent sur un ane et s’habillait
d’'une maniere modeste, lorsqu’il dit: «le prophéte (PSL)

239



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

portait des vétements de laine (¢0f), et c’est de la que vient
I’appellation de ¢Ufi » (Cheikh Ben Ridouane, P.6).

Le nom du tissu de ce vétement (laine), en raison de son
bon marché et de sa simplicité, qu’il fut un choix, en part
entiére, d’'un bon nombre de prophétes et d’hommes saints.

Du point de vue terminologique, le soufisme demeure
une question d’actualité qui ne cesse d’alimenter, d’une
maniére particuliére, les débats intellectuels et secouer la
recherche scientifique. Sont porté, sur ce concept, beaucoup
d’écrits parmi lesquels nous allons essayer d’analyser
essentiellement ceux qui nous paraissent les plus intéressants.
Deux tendances adverses se dégagent; une tendance
détractrice et une autre adepte. Nous allons étudier, d’abord,
la posture de la premiére tendance face a la conceptualisation
du soufisme avant d’analyser la position de la deuxieme.

1.1. Le concept Soufisme selon ses détracteurs
Adoptant la méme position vis-a-vis de son origine, le
soufisme est congu par ses détracteurs comme une pratique
innovatrice blamable voire méme anti-islamique, inspirée des
autres cultures et civilisations puis développé sous une forme
doctrinale ou confrérique.

Parmi ces derniers, figure I’éminent penseur islamique,
Ibn Taymiyya selon qui, les penseurs ne s’accordent pas sur la
définition et 'origine du terme soufisme lorsqu’il affirme :

«Certains disent qu’il provient du terme alloué

aux gens de caffa, ce qui est faux, si tel est le cas, ils
auraient di dire « ¢affayyou ». D’autres disent qu’il tire

240



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

son origine du rang promu chez Allah, ce qui est, aussi
faut, s’il est ainsi, il serait qualifié de quintessencier.
D’autres soutiennent qu’il vient de I'élite de la créature
d’Allah, ce qui est aussi erroné, si tel est le cas, il serait
dit « safavide ». D’autres disent qu’il vient du tissu de
laine d’lbn Bishr Ibn Add Ibn Tdbikha appartenant a une
tribu arabe résidant a la Mecque pendant longtemps,
attribués le terme ermites. Ce qui est, également, faible
comme argument car, ces derniers n’étaient pas
célebres ni connus chez les ermites, si ce terme existait,
il serait attribué aux compagnons du Propheéte (PSL) et
a ceux qui le suivent» (Ibn Taymiyya, 1984, P. 11-12.).

Il réfute l'idée selon laquelle le vocable soufisme
remonte a I'époque du prophete, pratiqué par certains
compagnons a l'image des gens de cuffa qui s'adonnaient a
I'ascétisme et vivaient modestement par le biais des aumones.
Selon lui, le soufisme n’est, nullement, mentionné par aucun
passage coranique ou par un hadith prophétique.

Quant a Docteur Salih Ibn Fawzdn Ibn Abdillah Al-
Fawzdni, il le qualifie d’innovation blamable qui n’a aucune
origine islamique ni dans ses théories ni dans ses pratiques en
affirmant : « ils font partie des innovations anti islamiques, les
principes et les adhkdr soufis» (Docteur Salih Ibn Fawzdn Ibn
Abdillah Al-Fawzdni, 1423 H, P.167).

Il défend que les théories et les pratiques soufies sont
toutes des inventions contraires a I'lslam dans leur entiéreté et
sont contraires aux principes de la charia dans leurs formes et
heures de pratique et qu’il n’existe qu’une seule voie droite
c’est celle évoquée par le Coran. Mieuy, il rejette et bannit la

241



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

majorité des principes soufis comme l'intercession, le guide
spirituel, la commémoration de la naissance du Prophéte (PSL),
les assemblées de dhikr, la visite des tombes et la vénération
des saints et des cheikhs.

C’est dans cette méme optique qu’abonde, également,
Abdou Al-Khadr Ibn Habib Allah As-Sanadi qui considére le
soufisme comme un objet sans valeur coranique ou sunnite,
inventé par des menteurs et des égarés lorsqu’il affirme que : «
ce torchon soufisme, releve des manoeuvres des menteurs
déviés du droit chemin ; il n’a aucun fondement coranique ou
sunnite» (Abdou Al-Kahadr Ibn Habib Allah As-Sanadi, 1990,
P.41).

As-Sanadi rejette, non seulement, la thése selon
laquelle le soufisme provient de l'lslam, mais traite de
diffamateurs et de déviés, les adeptes et les historiens qui
soutiennent son fondement islamique et sunnite. Il s’agit d’'une
pure diffamation, faussement allouée a la religion, au Prophéte
(PSL) et a certains compagnons.

Ce que semble corroborer par Sayyid bn Husayn al-
‘af@ni en soutenant que les méthodes soufies ne proviennent
ni du Coran, ni de la sunna du Prophéte (P.S.L) elles n’étaient
pas connues dans I'lslam des premiers siécles. Elles ont été
copiées des mécréants, dont les croyances et dogmes sont anti-
islamiques. L'lslam ne recommande pas l'isolement, la danse,
la vanité, la faim, la passivité, le célibat et la désobéissance
divine. En effet, affirme-t-il «le systéme des soufis est en
déphasage avec l'lslam et la charia. » (Docteur Sayyid bn
Husayn al-‘afdni, 1987, P : 174).

242



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

D’apres ce dernier, le soufisme est une incidence
culturelle ou coutumiere qui a infiltré I'lslam. Les principes sur
lesquels, il se fonde, sont, généralement, bannis par le saint
coran et la sainte sunna prophétique.

De méme qu’Ahmad Lo intervient dans cette méme
longueur d’onde lorsqu’il le considere comme une « une
doctrine qui dévie les gens de I'adoration de Dieu en visant le
Paradis et craignant le feu.» (Mohamed Ahmad Lo, 2002, P.44.
il accuse le soufisme d’avoir ouvert la porte de l'innovation
blamable dans la religion, fermé celle de la recommandation du
convenable et de l'interdiction du mal et proné la préférence
de la science ésotérique (hagiga) sur la science exotérique
(Charia)

Cette these est discutable, car le paradis n’est pas
promis aux égarés et seul Satan et ses acolytes qui
recommandent le mal et interdisent le bien. Quant au
favoritisme de la hagiga sur la sharia, est une assertion
réfutable qui n’est pas partagée absolument par tous. La sharia
s'intéresse le plus souvent au sens apparent et commun des
textes alors la hagiga muse, particulierement, sur le caractére
intelligible et métaphysique. Du coup, les adeptes soufis
pronent, dans leur écrasante majorité, le couplage des deux
sciences pour étre, religieusement, équilibré comme le soutient
Imam Malick : « celui qui s’applique la charia sans la hagiga est
un pervers et celui qui s’applique la hagiga sans la charia est un
athée. Et celui qui s’appliquent les deux se concrétise » (Alf ben
Mukarram Allah Al-‘Adawi, 2019, P : 195).

Cette citation pourrait étre une transition entre ceux qui
expulsent le soufisme et ses principes du Saint Coran et de la

243



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Sunna prophétique comme nous I’avons souligné au-dessus et
ceux qui soutiennent qu’ils se fondent, principalement, sur
I'lslam a la lumieére du Saint Coran, de la sunna, des
enseignements scientifiques des compagnons du Prophéte
(PSL) et des hommes saints. Ce qui fera l'objet de notre
prochain sous chapitre.

1.2. Le soufisme selon ses adeptes

Selon ses adeptes, le soufisme émane de I'lslam comme
I'est le figh. C'est un ensemble de pratiques imitées du
Prophéete (PSL), de ses compagnons et des pieux hommes
gu’adopte une partie des musulmans pour mener a mieux leurs
devoirs religieux avec rigueur maximale. Vue I'abondance des
penseurs qui s’intéressent a cette question, nous nous
contenterons, d’'une maniére arbitraire, d’étudier les avis de
quelgues-uns par eux.

Contrairement a ses dénégateurs, ses derniers
considerent le soufisme comme un acte dévotionnel et spirituel
qui perfectionne I'adoration du fidéle, éclaire son coeur, purifie
son ame et illumine son esprit. En effet, le coeur constitue un
organe primordial de tout corps quand il est bon, tout le corps
est bon et il est mauvais tout le corps I'est également. Quant a
I’'ame elle doit étre contrélée domptée et purifiée, car elle est
incitatrice au mal. Alors que I'esprit se nourrit de lumieres qu’il
ne peut acquérir que par le biais de I'adoration en termes de
priére, de dhikr et de tout autre acte ascétique.

C’est dans cette optique qu’abonde Sah/ Tastérilorsqu’il
dit : «le soufisme est un moyen de se débarrasser de
I'impureté, de s’inonder d’idées et de se guider vers Dieu» (An-
Nafazi ar-Rindi, , 1970, P : 202). Ce qui signifie que le soufisme

244



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

est un moyen d’ascétisme, de purification et de guidance vers
le Seigneur. Il vise a forger le fidele pour qu’il devienne un
serviteur de Dieu en ame et en conscience.

Il se résume a la générosité de I’ame, a I'acceptation du
destin, a la patience, a la discrétion du langage, a I'exil
volontaire, au port de l'aine, a la pérégrination et a la modestie.
Ce qui rentre, d’ailleurs, dans le cadre de I'éducation et de la
formation du disciple et de la purification de son ame,
I'ennemie redoutée de la personne. Quiconque la purifie et la
sanctifie est sauvé et nagera dans le bonheur perpétuel. Et
guiconque lui obéit et la souille, est égaré et sera compté parmi
les perdants.

De méme que Meier Fritz semble affirmer la méme
chose en le concevant comme un moyen d’extinction spirituelle
qui consiste a: «se perdre dans la divinité avec un esprit
d’abandon absolu » (Meier Fritz, 1976, P.119). Dans ce degré,
le fidéle se dissout dans le monde spirituel. Il n’a plus de choix
personnel. Il veut ou déteste selon la volonté et la face du
Seigneur, l'unique but ultime du soufisme.

Par ailleurs, le soufisme peut étre congu comme une
tendance spirituelle qui détourne I’homme du monde matériel
pour 'emmener au monde spirituel. C'est dans ce sillage
qu’Abd ar-Rahmdn as-Salmi, soutient que le soufisme : « s’agit
de laisser les désirs mondains attirant I’'ame charnelle» (Abd ar-
Rahmdn as-Salmi, 1480 H, P : 38). |l est indéniable que I'ame
humaine est, par essence, incitatrice au mal et adepte
passionnante des désirs mondains. Elle est une alliée endurante
de Satan. Par le biais de I’éduction soufie, elle peut étre sauvée
de I'emprise de la mondanité et de la séduction satanique.

245



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Quant a Al-Ghazdli considere que le soufisme est la
seule voie par laquelle on peut accéder a la vérité absolue, a la
purification majeure et au Seigneur lorsqu’il dit : « le soufisme
est une voie qui permet d’accéder aux sciences cachées et de
se doter d’un coeur saint rattachant, a jamais, au Seigneur»
(Abu Hamid al-Ghazali, 1967, P.29).

Ghazéli préne que la quéte de la vérité absolue
autrement dit al-hagiga ne peut s’effectuer, d’emblée, que par
la voie soufie qui offre, au fidele, plusieurs méthodes pour la
guéte du savoir tant apparent que cachet. Il soutient que le
doute fait partie des moyens les plus efficaces pour accéder a
la vérité supréme et a percer les voiles entre lui et la vérité
absolue avec sa fameuse et célebre phrase suivante : celui qui
ne doute ne cherche pas, celui qui cherche ne trouve, celui qui
ne trouve la vérité demeure dans I'égarement.

En effet, les connaissances que nous donnent les
organes de sens ne refletent pas souvent la réalité en tant que
telle. Par le biais du soufisme, le fidele peut accéder a la réalité
et recevoir des connaissances directes par inspiration divine
grace a ses états et degrés spirituels.

En outre d’autres penseurs a I'image d’lbn Khaldin
remontent |'origine du soufisme a I'époque des compagnons du
Prophéte (PSL) dont leur méthode ascétique accouche cet Islam
soufi qui a connu des évolutions et des mutations, mais son
essence et son esprit restent le méme, il s’agit de la conduite
du fidele sur le droit chemin et fait de lui un véritable serviteur
d’Allah. Ibn Khalddn affirme dans ce sens :

« le soufisme fut une voie empruntée par certains
compagnons du Prophéte (P.S.L) et certains de leurs

246



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

suivants qui suivent le chemin de la vérité et de la
droiture en dédiant leur existence a I’adoration de Dieu,
ne visant que Sa face, tournant le dos aux passions de ce
bas-monde et choisissant I'ascétisme au détriment des
désirs passionnels et de I'argent» (Ibn Khaldin, 1984,
P.467).

Bref, le caractére originel et définitionnel du soufisme
fait I'objet de discorde entre deux poles de savants a savoir ses
détracteurs qui le qualifient d’innovation anti-islamique et
adeptes qui le qualifient de I'islam pacifique et authentique
dans ses trois dimensions a savoir I'lslam (la soumission) I'imén
(la foi) et I'lhsdn (la bienfaisance).

Quoi qu’il en soit, le soufisme est I'incarnation de I'lslam
par essence. Il contraint le serviteur d’étre rigoureux et dévoué
dans I'adoration du Seigneur en se vouant, totalement, a Lui et
ne cherchant que Son agrément. Toute personne dite soufie qui
n’est pas en phase avec la charia se trompe ; car qui parle du
soufisme, par de charia.

Cette méme divergence se manifeste, d’'une maniere
plus ou moins virulente sur les principes du soufisme qui feront
I'objet de notre seconde partie.

2. Apercu sur quelques principes du soufisme
Cette question fait, aussi objet de divergence chez les
penseurs et plus précisément. En effet, les détracteurs

fustigent et rejettent, généralement, I’écrasante majorité des
pratiques soufies et les qualifie d’innovations blamables en se

247



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

référant au hadith rapporté par Jabir :

« Celui qu’Allah guide nul ne peut I'égarer et
celui qu’Allah égare nul peut le guider. Certes la parole
la plus véridique et le Livre d’Allah et la meilleure
guidance et la guidance de Mohammad. Et les plus
mauvaises choses s’agissent des nouvelles inventions et
chaque invention est une innovation et chaque
innovation est un égarement et chaque égarement est
en enfer» (Hdfiz Abu Abd Ar-rahmdn Ahmad ben
Shu‘ayb ben Ali An-Nas@’i, 2007, N° 1578).

lIs ajoutent, par ailleurs, que I'lslam ne peut subir
aucune innovation car, il est parfaitement révélé au prophéte
Mohammad (PSL). Nul ne peut y ajouté ni retirer rien en
référence du verset coranique suivant : « le jour ou je vous ai
achevé votre religion et vous ai accordé mes graces et vous ai
satisfait de I'lslam comme religion » (Saint Coran, sourate : 5
Verset : 3).

En revanche, les adeptes du soufisme affirment que les
principes du soufisme tirent, bel et bien, leur origine du coran
et de la sunna. Toute pratique dite soufie en déphasage du
Coran et de la Sunna n’en fait pas partie. Il ne s’agit pas d’'une
innovation ; mais une approche spécifique de la pratique de
I'lslam par un ascétisme rigoureux a la lumieres des textes
reconnus. |l ne s’agit pas d’un nouvel ordre religieux ni un islam
a part entiére; mais un investissement spirituel rigoureux
renforcant la purification des cceurs et conduisant les ames sur
le droit chemin par des pratiques spécifiques qui donnent
naissance aux principes fondamentaux du soufisme parmi

248



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

lesquels nous allons aborder ceux qui nous paraissent les plus
importants :

2.1. Les cingq piliers de I'lslam et le Dhikr

Le respect strict des cing préceptes de I'lslam demeure
une recommandation forte dans I'lslam soufi. Quiconque
néglige, volontairement, I'un d’entre eux abjure sa foi et ne
peut pas étre compté du nombre des musulmans et moins des
soufis. Toutes les voies soufies recommandent vivement le
respect strict des piliers de I'lslam. Par exemple la tijaniyya
pose, comme condition primordiale, le respect des préceptes
islamiques pour pouvoir adhérer a cette confrérie. Ce qui est
valable pour toutes les autres confréries soufies notamment la
Shashaliya, la Qadiriya et la Mouridiya. En effet, ces préceptes
sont, sans aucun doute, au-dessus de tout autre acte
d’adoration car, hormis eux, tous les autres actes sont
surérogatoires.

Contrairement a ce que disent certains auteurs a
I'image d’Ahmad Lo, qui le qualifient d’'une nouvelle sharia
rivale a celle divine et quiconque jette un coup d’ceil sur les
livres des voies soufies en ce qu’ils renferment comme
conditions, obligations et interdictions, saura réellement que
ces derniers ont apporté, affirme-t-il : « une sharia paralléle a
la sainte sharia islamique » ( Mohammad Ahmad Lo, 1422H
/2002, P:300-301).

Il considere que certains groupes de soufis en guise
d’exemple les tijdnes privilégient leurs litanies sur les piliers
fondamentaux de I'lslam et que quiconque a foi au contenu de
ces mots dictés par Iblis de tout bord, doit renouveler sa
soumission a Dieu, car, il a, déja, abjuré sa foi en I'lslam. Ces

249



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

derniers chantent la prévalence de Jawhar al-Kamdl sur la
priere canonique et sur le Saint Coran ; bref ils mettent leurs
évocations au-dessus de celles rapportées du Prophéte.

Ces allégations seraient, totalement, différentes de ce
que théorisent les voies autorisées soufies notamment
I'initiateur de la Tijdniyya, Cheikh Ahmad At-Tijani Ash-Shérif
qui affirme : « Si vous entendez quelque chose émanant de
moi, vérifiez le a I'aune de la sharia, et ce qu”’il en est conforme,
prenez-et ce ne l'est pas, refusez-le » (Sidi Ali Harézem Ibn al-
‘Arabi Barrdda, 2010, P: 33,34.). A propos |'assertion selon
laquelle la Jawhara Al-Kamdl est supérieure a la priere
canonique et au Saint Coran est aussi contraire a ce que Cheikh
a dit lorsqu’il affirme :

« quant a la précellence de la lecture du Coran
sur toutes les paroles, les invocations, et les bénédiction
du Prophete (PSL), est chose plus claire que le soleil ainsi
gu’on le sait des déductions de la Sharia et de ses
fondements.....le quatrieme degré est celui d’'un
homme qui lit le Coran en sachant ou non le sens, mais
qui, en tout cas, désobéit hardiment Dieu, ne prenant
rien y relatif en considération. A celui le Coran ne serait
pas plus indiqué, au contraire plus qu’il le lit plus que ses
péchés augmentent et sa perdition s’accroit » (Sidi Al
Hardzem Ibn al-‘Arabi Barrdda, 2010, P : 470-471).

Pour ce cas de figure, prier sur le prophéte est, moins
risqué que la lecture coranique. Quant a l'obligation de Ia
purification avec de I'eau et de la position d’assise pour la
récitation de Jawhar al-Kamél ne signifie guerre sa supériorité
sur le Saint Coran, c’est une simple particularité et non une
supériorité. Certes, les préceptes de I'lslam sont obligatoires

250



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

alors que les principes soufis en sont une partie intégrante dont
la pratique est optionnelle et multiforme.

Par ailleurs, le dhikr autrement dit I’évocation d’Allah, il
est une recommandation divine mentionné par plusieurs
versets coraniques parmi lesquels on peut, entre autres, citer
les suivants : « 6 vous avez cru si vous rencontrez un groupe de
fideles, attestez votre foi et évoquez, beaucoup, Allah afin que
vous soyez parmi les bienheureux » (Saint Coran, Sourate : 6,
Verset : 45). Et dans un autre verset Allah dit: « ceux qui
évoquent Allah étant debout, assis et couchés» (Saint Coran,
Sourate : 3, Verset : 191). Le dhik Allah est I'un des outils les plus
efficaces pour I'apaisement des cceurs et la purification des
esprits.

Cependant sa formule n’est pas définie clairement par
I'lslam sur le plan numérique et formel malgré les quelques
types rapportés du Prophete (PSL) par des chaines de
transmission plus ou moins authentiques ou par des voies
directes sans intermédiaire. Ce qui aurait conduit a la naissance
d’appréciations divergentes chez les penseurs.

Pour certains, une bonne partie de ces adhkdr dérivent
de la religion tandis que pour d’autres soutiennent qu’ils
s'inspirent du satan. Il s’agit des évocations (adhkdrs)
embellies par Satan pratiquées, aujourd’hui, par certains
musulmans qui les évoquent ensemble par une seule voix en
répétant tantét (huwa huwa) tanté (h7 hi) tantét d’autres
formules en les chantant avec une bizarrerie de sorte que celui
qui les écoute, n’arrivera pas a comprendre rien de ce qu'’ils
disent comme si tu es devant, selon certains détracteurs,: « des

251



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

prédateurs qui se broient ou des chiens qui s’aboient»
(Mohammad Ahmad Lo, P :335-336.).

Nous pensons qu’il est excessif de porter de telles
considérations sur des freres de méme religion pour une raison
de diversité et de principes. Cela ne devrait pas étre un motif
pour caricaturer le dhikr d’'un groupe d’adeptes a cause d’une
diversité méthodique ou de les exclure de I'lslam ou de les
dénigrer quel que soit I'appartenance des uns et des autres. En
plus du dhikr, la modération alimentaire occupe une place
considérable dans la vie soufie.

2.2. La Modération alimentaire et le contréle de I’'dme

Manger et boire d’une maniere modérée pour pouvoir
travailler et adorer longuement, car selon certains soufis
I'amour aveugle de la nourriture autrement dit la gourmandise
intense entraine le plus souvent la paresse et I'inertie spirituelle
et provoque parfois un disfonctionnement digestif. De ce fait,
le ventre humain doit étre divisé en trois parties : une partie
pour la nourriture, une partie pour I'eau et une partie pour 'air
pour un bon fonctionnement de I’organisme, contréler I'ame et
préserver la santé en référence des propos du Prophete (PSL)
suivants « nous ne mangeons tant que nous n’ayons faim, si
nous avons faim, nous ne mangeons qu’en moyenne,» (At-
Tirmidhi, 2006).

Quant au contrdle de I’'ame charnelle et la purification
de l'esprit, ils font partie des principes fondamentaux du
soufisme. Car I'ame est incitatrice au mal et a la désobéissance
d’aprés le verset coranique suivant: «je n’innocente mon
ame ; certes, I'ame incite au mal » (Saint Coran, Sourate : 10,
Verset : 53). Ce type d’ame incite a la passion et a la débauche

252



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

en négligeant I'adoration seigneuriale. L'ame doit étre
réprimandée et controlée comme le soutient I'éminent savant
soufi tijéne sénégalais, El-Haji Malick Sy lors gu’il dit dans son
fameux poéme didactique « Zadjr al-qulib » : « ton ame,
conditionne la, controle la, évalue la, condamne la, combatte la
et blame la, tu seras repenti» (El-Hadji Malick Sy, 2019, P : 15.

En réalité, 'ame humaine est, par essence, attirée par le
charme de la vie mondaine, de la passion, du pouvoir et de
I’éternité qui I’éloignerait du Seigneur et constituerait un grand
obstacle pour I'accomplissement de ses devoirs religieux s’il ne
s’arme d’une conscience dévotionnelle convaincue ou d’un
guide vaillant qui le méne sur le droit chemin.

2.3. Prévalence de la vie de I'au-dela, Veillés d’adoration et
Al-wasila
Le soufisme muse plus sur la vie future que sur celle
d’ici-bas. En effet, Dieu affirme: «la vie de l'au-dela est
meilleure pour toi que celle d’ici-bas » (Saint Coran, Sourate :
93, Verset : 4). Dans un autre verset : « Mais, vous préférez
plutdt la vie présente, alors que I'Au-dela est meilleur et plus
durable » (Coran, Sourate : 88, Verset : 16-17). Ce qui fait que si
certains sont a la course de I'abondance et de la richesse
mondaine, les soufis ceuvrent, non seulement pour mener une
vie descente, mais accordent une importance capitale a la vie
future. Autrement dit que le soufi fidéle doit, positivement,
profiter de cette vie mais ceuvrer, d’avantage, pour la vie
éternelle selon le verset suivant : « ceuvre pour le succes de
I'au-dela par ce qu’Allah t'a donné, mais n’oublie pas ta part
d’ici-bas » (Saint Coran, Sourate : 28, Verset : 77).

La vie d’ici-bas est importante, mais celle de I'au-dela

253



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

est un examen dont tout étre humain est candidat. Les admis
seront les bienheureux éternels et les ajournés seront les
malheureux éternels. L'adoration journaliére occupe une place
capitale dans la vie soufie, mais celle nocturne est plus solide
d’ou I'importance des veillées d’adoration qui fait partie des
plus importants principes.

En réalité, les veillées d’adoration occupent une place
capitale dans l'lslam en général et dans le soufisme en
particulier en vertu du verset suivant : « O toi 'enveloppé [dans
tes vétements ! Léve-toi, pour prier, toute la nuit, exceptée une
petite partie, sa moitié ou un peu moins, ou un peu plus. Et
récite le Coran, lentement et clairement » (Coran, Sourate : 73,
Verset : 1-4).

Il est recommandé, au fidele, de consacrer une partie
de la nuit [avant I'aube] aux priéres surérogatoires ; afin que
son Seigneur se ressuscite en une position de gloire. Ce principe
est de nature coranique, pratiqué par le Prophéte et ses
compagnons notamment Omar Bn Khatab qui le considérait
parmi les quatre choses qu’il aimait le plus. Il fut,
exceptionnellement, passionné d’accomplir de prieres
surérogatoires nocturnes au moment ou les gens dorment.

Quant a Al-wasila (guide), il est nécessaire pour tout
adepte car, pour arriver a une destination quelconque, il faut
suivre le chemin qui y méne et la personne qui l'indique. Pour
atteindre 'objectif, il faut user le moyen adéquat et idéal qu’il
faut. Du coud le soufi a besoin d’un moyen et un chemin pour
atteindre son but spirituel qu’est la droiture perpétuelle
gu’indique Allah : « suis le chemin de celui qui se retourne vers
Moi ou se repends» (Saint Coran, Sourate : 31.Verset : 15) et

254



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

dans un autre verset:«6 vous avez cru, craignez Allah et
cherchez un moyen qui vous méne a Lui» (Saint Coran, S: 5, V :
35). Cela implique tous les moyens théologiques qui
permettent d’atteindre ce but y compris I'apprentissage,
I'ascétisme et le maitre spirituel.

Cependant certains individus ne sont pas exempts de
reproches vis-a-vis de leur maitre dont le rapport devrait étre
de nature éducative et purificatoire. Le sheikh n’est ni un roi ni
un dieu. Ses degrés et rangs ne dépassent pas ceux d’'un maitre
spirituel et d’'un homme saint. Se trompe, absolument,
qguiconque le qualifie de prophéte ou de messager d’Allah ; sauf
gu’il mérite respect et vénération en tant que maitre dont le
devoir sacerdotal est de guider sur le droit chemin. Le disciple
est, non plus, un sujet ni un esclave pour son maitre ou guide
spirituel, méme si toute éducation exige I'humilité, la modestie,
la persévérance et |I'obéissance.

Voici quelques principes parmi tant d’autres sur lesquels
le soufi s"appuie pour mieux accomplir son devoir d’adoration
seigneuriale. Cependant, force est de reconnaitre qu’il existe
certaines pratiques blamables et anti-islamiques, jetées dans le
champ du soufisme et incarnés par certains qui se réclament
soufis. Parmi ces pratiques nous pouvons énumérer la danse, la
négligence des piliers de I'lslam, la transgression des bornes
divines la divination des maitres...Plusieurs choses peuvent
I’expliquer dont les deux suivantes attirent notre attention :

- Lignorance du sens réel du soufisme et de ses
principes fondamentaux et un sabotage de |'ceuvre vertueuse
abattue par les dignitaires initiateurs de ce type de pratique
islamique.

255



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

- Ou étre égaré inconsciemment en ternissant le
caractere vertueux et sacré du soufisme par une minorité qui,
souvent, suit leur désir et obéit a I'ame charnelle et satanique
en donnant raisons a ceux qui le qualifient d’innovation
bldmable comme Sayyid bn Husayn al-‘afani qui soutient que
« il est impossible de trouver un soufi qui n’exagére pas dans la
faim, ou qui ne néglige pas I’habillement et ne dépasse pas les
bornes divines» (Docteur Sayyid bn Husayn al-‘afani, 1987, P:
34, 174).

Cela n’enléve rien du caractére islamique du soufisme
et I'importance de son réle d’éducation et de purification. Il
n’est rien d’autre que I'ascétisme rigoureux imité du Propheéte
(PSL) de ses compagnons et califes. Par contre, la danse, la
débauche, la passion et la désobéissance divine n’y ont aucune
place. Le soufiidéal n’est préoccupé que par la quéte du savoir,
I'adoration de Dieu et le travail. Il vise la proximité divine et se
désintéresse aux délices de la mondanité.

Conclusion

Au terme de cet article, nous pouvons retenir que le
soufisme, d’apres ses adeptes, nait de I'lslam des premiers
croyants caractérisé par un certain nombre de d’actes
dévotionnels spécifiques qui se mesurent a la dimension de leur
crainte révérencielle et a un ardent désir d’accéder a la
récompense supréme promise. Ensuite, il devient une science
doctrinale et confrérique se reposant sur des principes
auxquels veille I'adepte pour la purification de I'ame et I'acces
a la hagiqa, a la sainteté, a l'ivresse lumineuse et a la proximité
divine.

Cependant, il n’est pas exempt d’attaques et de
critiques dans sa conceptualisation et ses pratiques d’ou il est

256



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

qualifié, souvent, par ses détracteurs, d’innovation, d’athéisme
et de principes anti islamiques. Une partie de ces critiques sont,
parfois, légitimées par certaines dérives commises par des
adeptes déviés, a la limite méme ignorants de cette science au
vrai sens du terme. Parmi ces dérives on peut citer entre
autres : la négligence des préceptes de I'lslam, la divination du
maitre, la danse qui ne sont ni théorisées ni recommandées par
le soufisme. Tout acte contraire a la sharia est banni par les
ténors du soufisme qui assimilent la sharia et la hagiga pour ne
pas étre hypocrite ou pervers.

Nous dénoncgons, rigoureusement, toute pratique ou
attitude qui dérogent les régles de la sharia et outrepassent les
principes du soufisme pour répondre aux exigences de leurs
ames charnelles. Toute pratique bannie par I'lslam, est banni
par le soufisme que les saints patriarches soufis wolofs
résument en ses trois termes (Dia-Diou-Baa) ; Dia : quéte du
savoir, Diou : 'adoration et Baa : le travail. Nous incitons a
I'acceptation de la diversité, au sens de la responsabilité et a la
fraternité.

En définitive, le soufisme n’est rien d’autre que la
rigueur d’adoration et d’ascétisme pour accéder au degré
ultime et parfait de la religion appelé « al-lhsén » ou le fidele
adore son Seigneur comme s’il Le voit sachant que ce Dernier
ne cesse de le voir. Ces quelques éléments résument notre
point de vue sur cette question tout en restant convaincus
gu’elle peut faire I'objet d’autres recherches plus larges.

Sources et Bibliographie

Abd al-Halim Mahm{d Taha ‘Abdal-Baqt Sur(ir,1960. Kitdb al-

257



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Lam’, Dar al Kutub al-Hadith, Egypte.

Ab( Bikri Al-kaldbadhi, 1980. At-tabaqgdt ac¢-clfi Qdhira,
Maktaba al-Kulliyat, Egypte.

Abu Hamid Al-ghazali, 1967. Al-mungidh min ad-Daldl,
Andalouse, Liban.

Ab( Ju'far At-tirmidhi, 2006. Jdmi‘ at-tirmidhi, Qism al-ulim al-
hadith ash-sharif.

Ahmad bn Abdul Halim bn Taymiyya, 1428. Al-Farqdni Bayn
Awliy@’ Ar-rahmén wa wliyd’ ash-shaytén, Maktaba Dar al-
Manhadj lin-nashr wat-tawzi’, Médine.

Ali ben Mukarram Allah, 1440/2019. Al-‘adawi Hdshiyya ‘Al
Sharh Al-Imém Az-Zarqdni ‘AlG6 Mutan Al-‘Izziyya Fi Al-Figh Al-
Maliki, Dar ibn Diazm, Beyrouth.

An-nafazi ar-Rindi, 1970. Ghayth al-mawahib, fi sharhi al-Hikam
al-‘atd@’iyya, Dar al-Kutub al-Haditha, Caire.

Cheikh Ben Ridouane, Le soufisme (Fann at-Tasaswwouf) - La
discipline Soufie selon ses adeptes, Dar al-Ma‘arif, Egypte.
El-Hadji Malick Sy, 2019. Zadjr al-quliib, Bibliosn Sénégal.

Fritz Meier, 1976. La tradition soufie, in le monde de I'lslam,
Elsevier Séquoia, Paris / Bruxelles.

Hafiz Abu Abd Ar-rahman Ahmad ben Shu‘ayb ben Ali An-
Nasa’l, 2007. Sunan an-nasd’i, Vol : 2, Houda Khatab, Canada.
Ibn Khald(in, 1984. Al-mugaddima, Dar al-Qalam, Beyrouth,
Liban.

Mohammad Ahmad Lo, 2002. Taqdis al-ashkhég fi alfikr a¢-¢af7
‘ardiin wa tahwil ‘ald dawhi al-Kitdb wa as-sunna, Dar al-galam
linashr wa at-tawzi’ Arabie Saoudite.

Salih ben fawzan ben Abd Allah Al-fawzan, 1423 H. Kitdb at-
Tawhid Kitdb, wizara ash-shu’(n al-islamiyya, Arabie Saoudite.
Sayyid bn husayn al-‘afani, 1987. Dirdsdt fi at-Tacawwuf,
Maktaba bayt as-Salam, Riyad.

258



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Sidi Al Hardzim Ibn al-‘Arabt Barrada, 2010. Perles des Sens
(Jawdahir al-Ma‘éni) et réalisations des veeux dans le flux d’Abd-
I-‘Abbds at-Tijdni, traduit par Ravane Mbaye, Albourag, Paris.

259



