Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

Ecoles Coraniques Traditionnelles et la Mendicité
des Enfants Talibés en Cote-d’Ivoire

Serge Zadi ZADI
Université Alassane Ouattara (Cote-d’Ivoire)
z.zadiserge@gmail.com

Résumé :

Cet article vise a analyser les mécanismes sociaux, religieux et institutionnels
qui expliquent la présence des enfants talibés dans les rues des grandes villes
ivoiriennes, en particulier a Bouaké. Bien qu’inscrits dans des écoles
coraniques traditionnelles musulmanes, communément appelées dougouman
kalan (« écoles sur nattes »), ces enfants se retrouvent en situation de
mendicité, révélant un paradoxe saisissant :@ des institutions censées
transmettre des valeurs morales, spirituelles et éducatives produisent des
trajectoires marquées par la précarité, [’exclusion et la dépendance. Pour
interroger cette contradiction, |’étude s appuie sur une approche qualitative
fondée sur une étude de cas conduite a Bouaké. L’enquéte combine une
observation participante immersive et vingt (20) entretiens semi-directifs
réalisés aupres de talibés, de maitres coraniques et de parents. Trois axes
structurent [’analyse. Le premier explore les discours religieux et les
répertoires de justification mobilisés pour légitimer la mendicité comme
modalité d’apprentissage spirituel. Le deuxiéme met en Ilumiere les
contraintes institutionnelles et structurelles qui conditionnent le
fonctionnement informel de ces écoles en [’absence d 'un encadrement public.
Le troisieme examine les dynamiques sociales et familiales, notamment la
délégation éducative, les attentes communautaires et les rapports de pouvoir
asymétriques entre adultes et enfants. En articulant ces dimensions, [’article
propose une lecture critique de ces pratiques éducatives. 1l met en évidence
les tensions entre idéaux religieux et réalités socio-économiques, et montre
comment la mendicité devient, dans ce systeme, a la fois sacralisée,
instrumentalisée et normalisée, au détriment du bien-étre des enfants.

Mots clés : Talibés, écoles coraniques, mendicité infantile, Cote d’Ivoire

Abstract:

This article examines the socio-religious and institutional dynamics that
account for the widespread presence of talibé children in the streets of Cote

184


mailto:z.zadiserge@gmail.com

Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

d’Ivoire’s major cities, with a focus on Bouaké. Although these children are
formally enrolled in traditional Muslim Qur’anic schools, locally referred to
as dougouman kalan (schools on mats), many are routinely involved in street
begging. This phenomenon reveals a fundamental contradiction: institutions
meant to foster spiritual, moral, and educational development are
paradoxically producing trajectories marked by exclusion, precarity, and
social invisibility. Drawing on a qualitative case study conducted in Bouaké,
the research combines ethnographic fieldwork with twenty semi-structured
interviews involving talibés, Qur anic instructors, and parents. The analysis
is organized around three thematic axes. First, it explores the religious
discourses and legitimizing narratives that frame begging as a spiritual
exercise. Second, it examines the structural and institutional limitations of
these schools, particularly their informal organization and lack of state
regulation or financial support. Third, it investigates the social and familial
logics that sustain these pathways, including parental delegation, community
pressure, and embedded power asymmetries. Through this multidimensional
lens, the article offers a critical interpretation of Qur’anic education in a
context of institutional fragility. It highlights the tensions between religious
ideals and socio-economic realities, showing how child begging becomes not
only tolerated but normalized within a system that sacralizes deprivation
while reinforcing structural vulnerability.

Keywords: Talibés, faith-based schools, child begging, sociology of
education, Cote d’Ivoire

Introduction

Les écoles confessionnelles coraniques, largement répandues en
Afrique de 1’Ouest, se présentent comme des institutions
¢ducatives musulmanes a la croisée de la transmission religieuse
et de la formation morale. En Cote d’Ivoire, elles jouent un rdle
central dans 1’éducation des jeunes générations, en particulier
dans les milieux musulmans modestes et les zones
périphériques. Ces écoles, souvent percues comme des espaces
de socialisation religieuse 1égitimes et culturellement enracinés,
incarnent un modele éducatif alternatif a 1’école publique, en
crise ou mal adaptée aux réalités locales (Mamadou Mbaye,
2010, p. 14 ; Boubacar Ba, 2013, p. 67).

Cependant, ce modele souléve un paradoxe important dans les
centres urbains tels que Bouaké. De nombreux enfants, inscrits

185



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

dans ces écoles sous le statut de talibés, sont visibles chaque jour
dans les rues, occupés a mendier. Ces enfants, en haillons,
sillonnent les marchés, les ronds-points et les artéres a forte
circulation, exposés aux risques d’accidents, a la violence de la
rue, aux intempéries et a des formes multiples de précarité. Leur
quotidien s’apparente moins a un parcours de formation
religieuse qu’a une lutte permanente pour la survie. Cette
exposition permanente a la mendicité souléve une interrogation
centrale : comment des institutions censées éduquer et protéger
contribuent-elles a rendre leurs éléves vulnérables, marginalisés
et en insécurité permanente dans 1’espace urbain ?

Ce paradoxe éducatif met en lumiére une tension structurelle
entre les finalités affichées des écoles coraniques, transmission
de la foi, formation morale, intégration communautaire, et les
réalités vécues par les enfants, marquées par [|’errance,
I’exploitation et la précarité. Cette contradiction révele une
configuration plus complexe, ou les logiques religieuses de
légitimation croisent des contraintes matérielles fortes, dans un
contexte de désengagement étatique, de pauvreté structurelle et
d’informalité institutionnelle. Comme 1’a montré Helle Thorsen
(2012, p. 209), les talibés ne sont pas seulement des figures
éducatives religieuses, mais des enfants socialement situés a
I’intersection de la foi, du dénuement et du danger.

Des lors, cet article poursuit un objectif général : interroger les
mécanismes a travers lesquels le systéme éducatif coranique
traditionnel, a Bouaké, en vient a produire et a légitimer la
vulnérabilit¢ des enfants en situation de mendicité. En
s’appuyant sur une approche qualitative de terrain combinant
observation participante et vingt (20) entretiens menés aupres de
talibés, de maitres coraniques et de parents, I’analyse s’organise
autour de trois axes : (1) les discours religieux et répertoires de
justification de la mendicité ; (2) les contraintes institutionnelles
et structurelles propres aux écoles coraniques ; (3) les

186



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

dynamiques sociales et familiales qui influencent les trajectoires
de ces enfants.

L’intérét scientifique de cette recherche réside dans sa capacité
a articuler de maniére rigoureuse les dimensions symboliques,
institutionnelles et matérielles d’un phénoméne éducatif trop
souvent réduit a une évidence culturelle ou a une tradition
religieuse immuable. En interrogeant les pratiques de mendicité
des enfants talibés a I’intérieur méme des institutions censées les
protéger et les former, cette étude déconstruit les mécanismes de
naturalisation qui tendent a invisibiliser les rapports de pouvoir,
les logiques de reproduction sociale et les dynamiques
d’instrumentalisation spirituelle. Elle s’inscrit ainsi dans une
lignée de travaux socio-anthropologiques critiques qui mettent
en lumiere [’ambivalence fonctionnelle des institutions
religieuses en contexte de précarité, révélant a la fois leur
potentiel d’encadrement moral et leur role dans la production de
formes de dépendance et de marginalisation (Stephen Ellis &
Gerrie ter Haar, 2004, p. 157 ; Didier Fassin, 2009, p. 125).

En replagant les écoles coraniques dans une perspective
analytique attentive aux conditions matérielles de leur
fonctionnement et aux justifications religieuses qui les
accompagnent, cette recherche contribue a renouveler les
approches sur les systémes éducatifs non formels en Afrique
subsaharienne. Elle met en évidence la maniere dont les logiques
de survie économique, la sacralisation des pratiques
pédagogiques, et les représentations sociales de I’enfance
interagissent pour construire une norme éducative a la fois
légitimée, tolérée et dangereuse.

Sur le plan social, 1’étude offre un éclairage critique sur une
population juvénile particulierement vulnérable, exposée aux
dangers quotidiens de I’espace urbain, accidents, violence,
insécurité sanitaire, stigmatisation, et souvent exclue des
dispositifs institutionnels de protection. En ce sens, elle alimente
la réflexion sur les politiques publiques en mati¢re de protection

187



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

de I’enfance, en appelant a une reconnaissance effective de la
pluralité des mod¢les éducatifs, tout en interrogeant leurs effets
réels sur les trajectoires de vie des enfants concernés.

Méthodologie

Cette recherche s’appuie sur une démarche qualitative de type
ethnographique, visant a analyser les pratiques ¢ducatives et les
trajectoires sociales des enfants talibés inscrits dans les écoles
confessionnelles coraniques de la ville de Bouaké. Ce terrain a
été sélectionné de maniere raisonnée en raison de la forte
concentration de ces écoles coraniques dans la ville et de la
visibilité marquée des enfants mendiants dans I’espace public
urbain, ce qui en fait un lieu particuliérement pertinent pour
interroger les logiques de vulnérabilisation a 1’ceuvre dans ce
systeme éducatif.

L’analyse de cette recherche s’appuie sur la théorie des
trajectoires sociales développée par Pierre Bourdieu (1980, p.
128), qui constitue le cadre conceptuel principal. Cette approche
permet de comprendre comment les parcours des enfants talibés
s’inscrivent dans des logiques sociales de reproduction, ou
s’articulent dispositions intériorisées, positions sociales héritées
et contraintes structurelles. Elle met en lumiére la maniére dont
la mendicité, loin d’étre une simple pratique religieuse, s’inscre
dans une trajectoire fagonnée par l’interaction entre habitus,
capitaux disponibles et champs éducatifs spécifiques. Dans le
contexte des €coles coraniques de Bouaké, cette perspective
¢éclaire les effets cumulés de la précarité économique, de la
légitimation symbolique des pratiques, et de 1’absence
d’alternatives éducatives. Les talibés, engagés dans un systeme
qui prétend les élever spirituellement, se retrouvent en réalité
pris dans un parcours socialement balisé, marqué par la
dépendance, 1’exposition aux risques de rue et la
marginalisation.

188



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

En outre, le recueil des données a combiné trois techniques
complémentaires : 1’observation participante, les entretiens
semi-directifs et 1’analyse documentaire. L’observation
participante a été conduite dans les quartiers de Belleville et Dar-
Salam, lieux de forte implantation des écoles coraniques. Cette
immersion prolongée a permis de documenter les interactions
entre talibés, maitres coraniques et membres des communautés
environnantes, en s’inscrivant dans une posture d’observation
engagée mais non interventionniste.

Vingt (20) entretiens semi-directifs ont ét¢ menés aupres d’un
¢chantillon de talibés (agés de 8 a 15 ans), de maitres coraniques
et de parents d’¢léves. Ces entretiens ont exploré les
représentations de la mendicité, les logiques éducatives pergues,
ainsi que les attentes sociales et spirituelles liées a I’inscription
dans ces écoles. Ce matériau empirique a été enrichi par une
analyse de documents secondaires : archives locales, rapports
d’ONG intervenant dans la protection de I’enfance, et textes
1égislatifs relatifs aux droits des enfants en Cote d’Ivoire.
L’échantillonnage a ¢été raisonné selon une logique de
représentativité des discours et des positions sociales. Les
entretiens ont ét¢ intégralement transcrits puis soumis a une
analyse thématique, appuyée par le logiciel NVivo, afin
d’identifier les régularités discursives et les configurations
sociales récurrentes. Cette analyse a permis de structurer les
résultats autour des trois axes définis : répertoires religieux,
contraintes institutionnelles et dynamiques familiales.

Enfin, cette méthodologie présente toutefois certaines limites.
La réticence de plusieurs maitres coraniques a aborder
frontalement la question de la mendicité a parfois restreint la
profondeur des échanges. Par ailleurs, la parole des enfants, bien
que précieuse, a été encadrée par des conditions d’expression
fortement normées par 1’autorité des maitres et le contexte de
dépendance. Néanmoins, 1I’ensemble de 1’enquéte a respecté les
principes éthiques de la recherche qualitative : anonymisation

189



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

des participants, obtention d’ un consentement éclairé, et posture
réflexive tout au long du processus d’enquéte.

Résultats

2.1. Légitimité religieuse et répertoires de justification de la

mendicité
2.1.1. Le cadre religieux comme fondement de justification

Dans les écoles coraniques de Bouaké, les maitres coraniques,
communément appelés marabouts, s'appuient sur un discours
religieux structuré pour inscrire la pratique de la mendicité des
talibés dans un cadre normatif. Cette justification repose sur une
conception a la fois théologique et pédagogique ou 1’acte de
mendier est présenté non comme une contrainte sociale ou
économique, mais comme un exercice de formation spirituelle.
Il s'agit, selon eux, d'un rite d’apprentissage destiné a inculquer
des vertus cardinales telles que I’humilité, la patience et le
détachement des biens matériels.
La mendicité est ainsi pensée comme une modalit¢ de
socialisation religieuse, permettant a I’enfant d’acquérir des
dispositions conformes a 1’éthique islamique traditionnelle. Elle
est associée a la vertu du tawakkul, la confiance absolue en
Allah, que les talibés sont appelés a incarner par leur dépendance
quotidienne a la générosité d’autrui. Un marabout interrogé
affirme en ce sens : « Mendier, c’est enseigner aux enfants qu’ils
ne doivent rien attendre des hommes, mais tout d’Allah. Cette
épreuve les prépare a étre des croyants dignes et humbles. »
A travers cette perspective, la quéte d’aumones est érigée en rite
initiatique, au sein d’un processus de socialisation religieuse ou
I’enfant se conforme progressivement a un habitus valorisant
I’abnégation. Ce discours essentialise la pratique de la mendicité
en en faisant un élément consubstantiel au cheminement
spirituel, masquant ainsi les formes d’instrumentalisation
sociale qu’elle recouvre. L’enfant n’est plus per¢u comme un

190



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

sujet vulnérable exposé a la rue, mais comme un apprenant en
formation, engagé dans une trajectoire éducative balisée par des
normes religieuses.

Cette légitimation est consolidée par la mobilisation de récits
historiques et prophétiques. Les marabouts invoquent
fréquemment les figures des compagnons du Prophete, décrits
comme ayant pratiqué 1’humilité a travers la mendicité. En
ancrant la pratique dans une mémoire religieuse idéalisée, ils en
font un héritage sacré, intemporel et non négociable. L un d’eux
affirme : « La quéte d’aumodnes des talibés n’est pas une
invention. C’est une tradition sacrée transmise depuis les
premiers temps de l’islam. »

Ces récits fonctionnent comme des outils de légitimation
symbolique. En naturalisant une pratique socialement
controversée, ils dissuadent toute remise en question et
renforcent ’autorité¢ religieuse des marabouts. Ce processus
illustre ce que Pierre Bourdieu (1980, p. 128) qualifie de «
violence symbolique » : une forme de domination invisible,
exercée avec le consentement des dominés, et 1égitimée par des
dispositifs culturels et religieux partagés.

Au-dela de I’individu, cette justification religieuse s'étend a une
vision communautaire de la mendicité. Elle est présentée comme
un rappel constant de I’obligation de zakat, la charité obligatoire
en islam. Les talibés deviennent alors des médiateurs de la foi,
rappelant aux croyants leurs devoirs spirituels. « Ces enfants
rappellent aux fideles qu’ils doivent donner, qu’ils doivent
partager. En ce sens, ils servent non seulement leur propre
éducation, mais aussi celle de la communauté », explique un
maitre. Ce rdle confere a la mendicité une double dimension :
individuelle (éducation spirituelle du talibé) et collective
(régulation morale de la société).

191



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

Toutefois, cette double 1égitimation, spirituelle et sociale, révele
une logique d’inversion : les enfants ne sont plus protégés par
I’institution, mais exposés a travers elle. En les inscrivant dans
une trajectoire normée par 1’abnégation et la dépendance, les
marabouts les positionnent comme supports de cohésion
religieuse et non comme sujets de droit. Cette dynamique
¢ducative participe a la reproduction d’un habitus de
soumission, dans lequel les aspirations individuelles et la
sécurité physique sont sacrifiées a la logique collective.

Le cadre religieux apparait comme un systéme de justification a
la fois structurant et occultant. Il masque les rapports
asymétriques qui sous-tendent le fonctionnement des écoles
coraniques, et il contribue, par la sacralisation des pratiques, a
inscrire les talibés dans des trajectoires de marginalisation
normalisée. En ce sens, la théorie des trajectoires sociales permet
d’éclairer comment une éducation apparemment valorisée par la
communauté produit, en réalit¢, des formes d’exposition
prolongée a la vulnérabilité.

2.1.2. La mendicité comme apprentissage moral et social
Dans le prolongement des logiques de légitimation religieuse, la
mendicité des talibés est investie d’une fonction éducative
explicite, présentée par les maitres coraniques comme un
vecteur privilégié d’apprentissage moral et social. Les maitres
coraniques lui assignent une fonction pédagogique explicite,
considérant qu’elle permet aux enfants d’acquérir les
dispositions jugées essentielles a leur cheminement spirituel et a
leur intégration dans la société. Ce processus d’inculcation
repose sur la répétition d’expériences dans 1’espace public, ou
les talibés sont confrontés a 1’épreuve du manque, a I’effort de
la quéte, et a la reconnaissance de 1’aide regue. « Quand un
enfant regoit une piéece ou un bol de nourriture, il apprend a étre
reconnaissant. 1l comprend que rien n’est di et que tout se
mérite par la patience et [’effort », affirme un maitre coranique.

192



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

Dans cette perspective, la rue devient un prolongement de
I’espace éducatif religieux. La confrontation aux réalités du
besoin et de la précarité est valorisée comme une école de vie,
censée forger la résilience et I’humilité. L’expérience de la
mendicité devient un vecteur de socialisation au sein d’un
habitus éducatif ou la soumission, I’endurance et la gratitude
sont promues comme vertus cardinales. Ce processus s’inscrit
dans une trajectoire €éducative normative, ou I’enfant est peu a
peu configuré pour intérioriser un réle social de dépendance
religieusement valorisée.

La mendicité est également décrite comme un apprentissage
social a part entiére. Par leurs interactions avec les membres de
la communauté, les talibés se familiarisent avec les logiques
relationnelles, les hiérarchies implicites et les normes de la vie
collective. Un maitre explique : « Dans la rue, ils apprennent a
parler, a négocier, a observer les comportements des autres.
Cela leur donne une connaissance pratique de la société qui leur
servira toute leur vie. » La rue est ainsi investie d’une fonction
¢ducative paralléle, ou les enfants développent des compétences
relationnelles considérées comme indispensables pour leur
future insertion sociale.

Cependant, cette construction normative de la mendicité tend a
invisibiliser les effets déléteres de cette exposition prolongée a
I’espace public. Les talibés sont confrontés a des formes de
violence symbolique, physique et psychologique : insécurité,
stigmatisation, agressions verbales ou physiques, ainsi que la
confrontation quotidienne a 1’indifférence ou au mépris social.
Ces expériences, loin de renforcer systématiquement des
dispositions vertueuses, peuvent engendrer des traumatismes
silencieux et des stratégies de repli, d’auto-effacement ou de
survie.

193



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

En valorisant les vertus éducatives de la mendicité, les maitres
coraniques participent a une forme d’instrumentalisation
pédagogique ou I’enfant est d’abord per¢u comme un support de
transmission de valeurs communautaires, plutdt que comme un
sujet de droits. Cette approche s’inscrit dans une logique de
reproduction sociale, au sens de Pierre Bourdieu (1980, p. 128),
ou les dispositions inculquées servent & maintenir les enfants
dans des trajectoires balisées par la dépendance, la résignation
et I’adaptation aux normes d’un systéme asymétrique. L’enfant
est simultanément sujet d’apprentissage et objet de régulation
morale, pris dans un processus d’ajustement aux attentes du
champ religieux.

La justification de la mendicité repose enfin sur une lecture
collective de I’éducation, ou les talibés, en quéte d’aumones,
deviennent les catalyseurs d’une solidarit¢ communautaire. Les
maitres insistent sur le fait que leur présence rappelle aux fideles
leurs obligations de charité, contribuant ainsi a la régulation
morale du groupe. Cette dimension communautaire renforce la
cohésion symbolique autour de valeurs partagées, mais elle
occulte les rapports de pouvoir implicites entre les enfants et
leurs bienfaiteurs. Loin de favoriser 1’autonomie, cette
dynamique tend a inscrire les talibés dans des relations de
dépendance prolongée, consolidant la position d’autorité des
maitres coraniques.

Enfin, la mendicité comme modalité éducative reléve d’un
systtme de légitimation ou se conjuguent socialisation
religieuse, controle social et reproduction des hiérarchies. Elle
constitue un moment structurant dans la trajectoire des enfants
talibés, révélant la maniere dont une pratique socialement
marginalisée peut étre intégrée a un dispositif éducatif normatif
et sacralisé, au prix d’une invisibilisation de la vulnérabilité
infantile.

194



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

2.1.3. La solidarité communautaire comme mécanisme de
légitimation
La mendicité des talibés s’inscrit ¢galement dans une dynamique
communautaire ou elle est percue comme un vecteur de
renforcement des liens sociaux et religieux. A Bouaké, comme
dans d’autres contextes similaires d’Afrique de 1’Ouest, les
maitres coraniques mobilisent le principe religieux de la zakat,
I’obligation de charité prescrite par I’islam, pour inscrire la quéte
d’aumones dans une économie morale partagée. Dans cette
configuration, les talibés ne sont pas uniquement des
bénéficiaires passifs de dons, mais des agents religieux qui
rappellent aux membres de la communauté leurs devoirs
spirituels et sociaux. Un maitre coranique I’exprime ainsi : « Les
talibés ne mendient pas pour eux-mémes. Ils rappellent a ceux
qui possedent qu’ils doivent partager, qu’ils doivent honorer
leurs engagements envers Allah. C’est un service a la
communauté. »

Dans cette perspective, la mendicit¢ devient un dispositif
symbolique d’activation des normes de partage et d’entraide.
Répondre a I’appel des talibés, c’est participer a la régulation
morale du groupe, renforcer son appartenance religieuse et
réaffirmer les valeurs de solidarité. Cette logique prend d’autant
plus de sens dans un contexte marqué par des inégalités socio-
économiques : les enfants deviennent les médiateurs d’un rappel
moral adressé aux plus favorisés, jouant un role de « tiers
éducatif » a la fois utile et valorisé.

Toutefois, cette configuration repose sur une double relation de
dépendance et de légitimation. Les maitres coraniques, en
s’appuyant sur la charité publique, assurent la subsistance des
enfants et la pérennité de leurs institutions. En retour, les
donateurs renforcent leur capital symbolique au sein de la
communauté en participant a cet acte de don per¢gu comme un

195



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

devoir religieux. Un fidele souligne : « Donner aux talibés, c’est
aussi donner a Allah. Cela montre que nous respectons les regles
de lislam et que nous faisons partie d’une communauté
solidaire. » Ce lien réciproque crée un systéme
d’interdépendance, mais aussi d’ambiguité dans la position des
talibés.

En effet, les enfants occupent une place ambivalente : valorisés
comme instruments d’un rappel éthique, ils sont simultanément
enfermés dans un rdle fonctionnel qui sert a légitimer des
rapports sociaux asymeétriques. Leur présence dans I’espace
public est ainsi performative : elle matérialise la solidarité
communautaire tout en la reconduisant dans des cadres
normatifs qui échappent a toute remise en question. Cette
configuration reproduit ce que Pierre Bourdieu (1980, p. 128)
désigne comme des trajectoires de reproduction, dans lesquelles
les sujets, tout en étant porteurs de normes collectives, sont aussi
les objets d’un systéme qui organise leur soumission et limite
leurs marges d’émancipation.

A Bouaké, cette tension est palpable dans la maniére dont les
limites du soutien communautaire apparaissent face aux besoins
matériels croissants des écoles. Bien que les dons s’inscrivent
dans une logique de zakat, ils demeurent insuffisants pour
couvrir les besoins des talibés. Ce désajustement alimente un
cercle vicieux : la répétition de la mendicité est a la fois le
symptome d’un déficit structurel et I’expression d’une norme
collective internalisée. Un donateur exprime cette ambivalence
: « Nous donnons ce que nous pouvons, mais cela ne suffit
jamais. Les enfants reviennent chaque jour, et c’est comme si
leurs besoins ne s’arrétaient jamais. »

La mendicité devient un instrument a double tranchant : elle
permet a la communauté de réaffirmer ses valeurs tout en
masquant les formes d’exploitation implicites dont les talibés
font I’objet. Les maitres coraniques, en valorisant ce systéme, en

196



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

tirent une légitimité renforcée, tandis que les enfants restent
enfermés dans des trajectoires de dépendance. Derriere la facade
d’une solidarité religieuse se dessinent des rapports de pouvoir
qui perpétuent, sous couvert de morale, des inégalités
structurelles durables.

2.2. Les contraintes institutionnelles et structurelles des
écoles coraniques

2.2.1. La précarité économique comme facteur
déterminant
La fragilit¢ économique dans laquelle évoluent les écoles
coraniques de Bouaké faconne profondément leurs pratiques
pédagogiques et leurs logiques de fonctionnement. Fonctionnant
en marge des dispositifs éducatifs formels, ces institutions
religieuses operent dans un environnement marqué par 1’absence
de financement public, I’inexistence de soutien étatique
structuré et la dépendance a des formes de ressources
informelles. En ce sens, elles incarnent une forme d’autonomie
contrainte, ou la continuité de la mission éducative repose sur un
modele d’autosubsistance largement soutenu par les
contributions aléatoires des familles, les dons communautaires,
et surtout, par les aumodnes collectées quotidiennement par les
talibés.

Cette précarité institutionnelle s’ancre dans un tissu social
caractérisé par une pauvreté structurelle. Les familles qui
confient leurs enfants aux marabouts le font autant pour des
raisons spirituelles que par incapacité a assumer les cofits de la
scolarité¢ formelle. L’école coranique devient alors une solution
de délestage éducatif, une délégation de la charge parentale, dans
un contexte ou I’exclusion des circuits classiques d’éducation est
la norme. Cette dynamique paradoxale est bien exprimée par un
maitre coranique : « Si nous devions compter sur les familles,
nous fermerions nos portes. Elles n’ont rien. Elles nous confient

197



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

leurs enfants comme elles confient leur foi, mais nous devons les
ROurrir par nous-memes. »

Dans ces conditions, la mendicit¢ des enfants acquiert une
dimension fonctionnelle fondamentale : elle ne reléve plus
seulement d’un rituel religieux ou d’un apprentissage moral,
mais devient le pilier d’un systéme de reproduction matérielle.
Cette pratique, institutionnalisée dans les routines quotidiennes,
¢érige les talibés en pourvoyeurs de ressources nécessaires a la
survie de I’école. Ils sont a la fois €éleves et agents économiques,
leur trajectoire étant des lors faconnée par cette double
assignation. Le capital économique qu’ils générent par la quéte
conditionne I’équilibre de I’institution, révélant un ajustement
structurel des écoles coraniques a un environnement socio-
¢économique contraint.

Ce modele, loin d’étre conjoncturel, reconfigure en profondeur
les finalités éducatives proclamées. L’idéal spirituel d’une
éducation désintéressée entre en tension avec les nécessités de
survie qui peésent sur les maitres coraniques. Ces derniers se
trouvent pris dans une économie de la contrainte, ou
I’instrumentalisation des enfants est légitimée par le discours
religieux. La précarité devient ainsi un principe organisateur de
I’action éducative, conférant une valeur sociale et pédagogique
a une pratique issue d’une logique de besoin.

Dans cette économie informelle, les talibés occupent une
position ambivalente : objets d’une éducation spirituelle
revendiquée, ils sont simultanément les moteurs d’une activité
génératrice de revenus pour leur institution. La trajectoire
¢ducative de ces enfants est marquée par une série de décalages
entre les normes affichées et les réalités vécues, produisant un
habitus de résignation et de service, conforme a leur place dans
le champ social (Bourdieu, 1980, p. 128).

Enfin, cette autonomie des écoles coraniques, souvent
revendiquée comme un gage de libert¢ pédagogique et

198



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

religieuse, dissimule une dépendance profonde aux ressources
générées par les enfants eux-mémes. Loin de libérer 1’institution
des pressions extérieures, elle I’ancre dans une économie morale
fondée sur la valorisation de la pénurie, ou la pauvreté devient
vertu et la dépendance, tradition. Ce systéme entretient ainsi une
naturalisation de la précarité, en la transposant dans une lecture
spirituelle qui masque les inégalités et les rapports de
domination qui en découlent.

2.2.2. Une gestion autonome marquée par l’informalité
Sous couvert d’indépendance, les écoles coraniques de Bouaké
développent un modele de gestion qui conjugue autonomie
revendiquée et informalité assumée. Cette autonomie, érigée en
pilier identitaire par les maitres coraniques, est souvent
présentée comme la condition nécessaire a la préservation de
I’authenticité spirituelle et a la fidélit¢é a une pédagogie
religieuse ancestrale. Toutefois, derriere cette apparente liberté
éducative se dissimule une organisation fragile, fondée sur des
mécanismes informels de financement, de régulation et de
fonctionnement qui exposent ces institutions a une instabilité
chronique.

Dans cette logique, les maitres coraniques deviennent des
figures centrales, investies de responsabilités multiples. Bien au-
dela du role d’enseignant religieux, ils assument seuls la gestion
administrative, économique et logistique de leurs écoles. Cette
centralit¢ leur confeére un pouvoir symbolique considérable,
consolidé par leur position dans la hiérarchie communautaire.
Mais elle les soumet également a une pression constante,
alimentée par la rareté des ressources et 1’absence de relais
institutionnels. Comme 1’avoue un maitre : « Nos écoles sont
indépendantes. Nous n’avons besoin de personne pour nous dire
comment enseigner la parole de Dieu. Mais cette indépendance
a un cotut : nous devons trouver par nous-mémes de quoi vivre.

199



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

» Cette déclaration met en évidence le paradoxe d’une
autonomie qui, bien qu’idéologiquement valorisée, repose sur
une vulnérabilité matérielle permanente.

L’informalité devient ainsi une stratégie d’adaptation face a
I’exclusion du champ éducatif formel. Elle permet une flexibilité
dans I’organisation des enseignements et des rapports éducatifs,
tout en imposant des limites structurelles qui affectent
durablement la qualit¢ de 1’encadrement. Les sources de
financement, essentiellement constituées de dons occasionnels,
de contributions religieuses et des aumones collectées par les
enfants, demeurent aléatoires. Cette précarité engendre des
situations ou méme les besoins les plus élémentaires, nourriture,
matériel pédagogique, hébergement, ne peuvent étre garantis
avec régularité. Face a ce déficit, certains maitres invoquent la
simplicité évangélique des origines, opposant une éducation «
pure » et dénuée d’artifices au modele étatique jugé
bureaucratique et déshumanisé.

Dans ce systéme, la norme ne réside pas dans I’efficacité
organisationnelle, mais dans le recours aux réseaux sociaux, aux
solidarités locales et & des rapports de pouvoir interpersonnels.
La figure du maitre coranique acquiert une légitimité quasi
paternelle, fondée sur I’autorité morale, la maitrise du savoir
religieux et la capacité a maintenir 1’école a flot. Cette figure de
gestionnaire absolu induit toutefois une asymétrie relationnelle
marquée avec les talibés, transformant 1’autonomie en monopole
décisionnel. Ce monopole, souvent peu contesté, structure une
domination symbolique qui légitime la reconduction de
pratiques ambivalentes comme la mendicité.

L’informalité ne s’arréte pas a I’organisation : elle touche aussi

la régulation et la transparence. Les décisions sur I’utilisation
des ressources, I’encadrement des enfants ou la gestion des

200



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

conflits échappent a tout contrdle externe, rendant difficile toute
évaluation ou normalisation. L’absence de mécanismes de suivi,
d’indicateurs de performance ou de référentiels pédagogiques
enracine ces €écoles dans un mod¢le autarcique, fonctionnant en
dehors des standards éducatifs nationaux. Comme I’a montré
James C. Scott (2009), cette forme d’« infrapolitique » constitue
une manicre de résister aux logiques d’homogénéisation
¢tatique, mais elle génére aussi une marginalisation auto-
entretenue.

2.2.3 L’absence de régulation publique et ses implications
L’évolution des écoles coraniques dans un vide institutionnel
prolongé révéele un paradoxe central du systéme éducatif ivoirien
: & défaut d’un cadre juridique précis, ces institutions religieuses
sont tolérées sans étre reconnues, maintenues dans une
marginalit¢ 1égale qui favorise des pratiques informelles
devenues structurelles. Cette absence de régulation publique ne
résulte pas d’un simple oubli, mais s’inscrit dans une forme
d’indifférence systémique a 1’égard des modalités éducatives
non conventionnelles. En se déployant dans cette « zone grise »,
les écoles coraniques construisent leurs propres normes,
¢chappant aux mécanismes de controle et d’évaluation du
systeme éducatif national.

Cette autonomie institutionnelle contrainte confére aux maitres
coraniques une marge d’action élargie, mais elle s’accompagne
d’une précarit¢ durable. Livrées a elles-mémes, sans
subventions ni orientation pédagogique de 1’Etat, ces structures
compensent par des stratégies de contournement, parmi
lesquelles la mobilisation des enfants dans des pratiques telles
que la mendicité devient une norme fonctionnelle. Comme le
souligne un acteur communautaire : « Les écoles coraniques
sont livrées a elles-mémes. L’Etat ne les reconnait pas vraiment,
mais il ne fait rien non plus pour les soutenir ou les encadrer.

201



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

C’est un vide qui laisse place a beaucoup de deérives. » Ce vide,
loin d’étre neutre, constitue un dispositif de domination par
I’invisibilisation, qui déleste les institutions étatiques de leurs
responsabilités tout en maintenant les écoles religieuses dans
une position subalterne.

Dans ce contexte, la mendicité cesse d’étre une simple réponse
¢conomique : elle devient une solution systémique a 1’absence
de politiques éducatives inclusives. Externalisée aux enfants,
cette charge économique traduit une dynamique de délégation
inversée, ou ce ne sont plus les adultes qui protégent les enfants,
mais ces derniers qui assurent la subsistance de I’institution.
Cette situation produit une forme d’institutionnalisation
informelle, ou la vulnérabilité devient un capital d’échange,
utilisé pour interpeller la communauté et stabiliser un systéme
éducatif en tension.

Par ailleurs, cette situation révele un affrontement silencieux
entre deux régimes de légitimité : celui de 1’Etat-nation, fondé
sur la scolarisation formelle, et celui des communautés
religieuses, fondé sur la tradition, la spiritualité et la proximité
socioculturelle. Les ¢€coles coraniques incarnent ainsi une
résistance tacite a une modernité éducative percue comme
occidentale et déconnectée des réalités locales. Les maitres
coraniques, en se posant comme les garants d’une éducation
morale authentique, affirment une contre-légitimité qui leur
permet de contourner [’absence de reconnaissance
institutionnelle tout en consolidant leur pouvoir symbolique.
Cependant, cette stratégie de contournement ne fait qu’accentuer
la marginalisation sociale des enfants talibés. En 1’absence de
controle, d’évaluation et de protection, ces derniers sont
maintenus dans des trajectoires éducatives ou la précarité
devient la norme. Comme 1’exprime un enseignant : « Nos
€coles ne sont pas reconnues, mais elles ne sont pas interdites
non plus. C’est comme si elles n’existaient pas pour I’Etat. Nous

202



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

faisons avec ce que nous avons. » Cette « non-existence
administrative » alimente un cercle vicieux dans lequel les
inégalités sociales et éducatives se perpétuent, loin des radars de
la régulation publique.

2.3. Les dynamiques sociales et familiales comme

déterminants des trajectoires de mendicité
2.3.1 La délégation éducative et la recomposition des

responsabilités parentales
Dans les trajectoires éducatives des enfants talibés a Bouaké, la
délégation des responsabilités parentales vers les maitres
coraniques ne résulte pas d’un simple choix individuel, mais
d’un agencement complexe de contraintes socio-économiques,
d’aspirations morales et de pressions collectives. Cette
délégation s’inscrit dans une économie symbolique ou
I’éducation coranique fonctionne a la fois comme substitut
¢ducatif et comme stratégie de dignité sociale. En confiant leurs
enfants a ces institutions religieuses, les familles opérent un
transfert de responsabilités 1€gitimé par des normes culturelles
et une représentation valorisée de I’éducation islamique.

Ce processus repose sur une double rationalité parentale. D’un
coté, les parents recherchent un capital symbolique dans une
éducation religieuse per¢gue comme garante d’une ascension
morale. De l’autre, ils y voient une issue face a la précarité
¢conomique et a I’exclusion du systéme scolaire formel. Comme
I’exprime un parent : « Nous n’avons pas les moyens de les
envoyer a [’école moderne, mais chez le marabout, ils
grandiront avec la foi. Et pour le reste, Allah pourvoira. » Ce
témoignage illustre la maniére dont 1’éducation religieuse est
investie d’une fonction réparatrice dans des contextes de
marginalité, ou la foi apparait comme une ressource de
substitution aux carences éducatives et matérielles.

203



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

Cependant, cette délégation induit une reconfiguration implicite
du rdle parental. En s’effacant progressivement des spheres
éducatives et matérielles, les parents laissent aux maitres
coraniques D’entiére responsabilit¢ de la formation, de
I’encadrement et de la subsistance des enfants. Ce
désengagement, souvent per¢gu comme un acte de confiance,
prend en réalit¢ la forme d’une déresponsabilisation
fonctionnelle. Un maitre coranique souligne : « Les parents
confient leurs enfants avec confiance, mais ils ne se préoccupent
plus de ce qu’ils mangent ou de ce qu'’ils portent. Cela devient
notre responsabilite. » Ce transfert asymétrique expose les
enfants a une vulnérabilité accrue, ou leur quotidien est structuré
par des exigences éducatives et €conomiques souvent
incompatibles avec leurs besoins fondamentaux.

La mendicité, dans ce contexte, devient un mécanisme
compensatoire impos¢ aux enfants. Ces derniers, en assumant
leur propre subsistance, se retrouvent investis d’un double statut
: €éleves en quéte de savoir spirituel et agents économiques
indispensables au maintien de I’institution. Ce glissement des
responsabilités vers 1’enfant renforce une dynamique de
reproduction sociale, ou la précarité¢ des familles engendre des
choix éducatifs qui perpétuent la dépendance, la subalternité et
I’exclusion. Loin d’émanciper, 1’éducation coranique,
lorsqu’elle s’adosse a des pratiques de survie telles que la
mendicité, reconduit des logiques d’assignation sociale.

Ce processus de délégation n’est pas neutre sur le plan du genre.
Il révele une distribution inégalitaire des rdles éducatifs et
¢conomiques. Tandis que les garcons sont envoyés mendier dans
I’espace public, les filles demeurent cantonnées aux taches
domestiques, renfor¢ant une division sexuée du travail des
I’enfance. Cette structuration genrée des roles illustre une
socialisation différentielle, ou les gar¢ons deviennent porteurs

204



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

d’une économie spirituelle et les filles, garantes de la
reproduction familiale.

Enfin, la délégation éducative vers les écoles coraniques est
renforcée par une normativité communautaire qui exerce une
contrainte sociale latente sur les familles. Dans de nombreux
quartiers, refuser d’envoyer ses enfants chez le marabout expose
a des jugements moraux et a une mise a distance sociale. La
conformité devient alors un impératif : inscrire un enfant dans
une école coranique ne reléve plus d’un choix, mais d’une
injonction culturelle intériorisée. Cette pression communautaire
renforce donc le statut des maitres coraniques comme figures
d’autorité incontournables, garantes non seulement de la
transmission religieuse, mais de la cohésion morale du groupe.

2.3.2 Les attentes sociales et communautaires comme
mécanismes de reproduction
Loin d’étre marginale ou accidentelle, la mendicité des talibés
s’inscrit dans un dispositif socialement structuré, fagonné par un
systtme d’attentes communautaires qui en assurent la
reproduction. Dans les quartiers concernés de Bouaké, cette
pratique est non seulement tolérée, mais activement valorisée
par un ensemble de normes sociales et religieuses, qui I’érigent
en étape légitime du parcours €ducatif des enfants. Les logiques
communautaires fonctionnent ainsi comme des mécanismes
puissants de naturalisation de la mendicité, en I’inscrivant dans
un systéme de devoirs mutuels et d’échanges symboliques.

Dans cette perspective, les maitres coraniques mobilisent les
talibés comme des figures morales, investies d un role médiateur
entre la communauté et ses propres obligations religieuses. En
sollicitant I’aumodne, les enfants rappellent aux adultes leur
devoir de zakat, tout en incarnant les vertus de 1’endurance, de

205



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

I’humilité et du renoncement. Comme le résume un membre de
la communauté : « Lorsque les enfants demandent, c’est un
rappel pour nous. C’est notre devoir d’aider. Cela montre que
nous sommes unis et que nous respectons nos obligations envers
Dieu. » Ce rappel permanent s’inscrit dans une économie
morale, ou la distribution matérielle de I’aumone s’accompagne
d’une validation mutuelle des places sociales : les enfants sont
pauvres mais méritants, les adultes sont généreux et pieux.

Cependant, cette construction collective, bien que cohérente
symboliquement, masque une asymétrie fondamentale : les
talibés deviennent les porteurs d’un fardeau éducatif et spirituel
qui dépasse leur capacité de consentement. Derriére 1’image
d’enfants missionnés se cache une réalité faite de fatigue, de
stigmatisation et d’isolement. En position subalterne, les talibés
n’ont ni la 1égitimité, ni les ressources sociales pour contester
’ordre établi. Leur statut d’« enfants de la rue » devient alors un
role intériorisé, imposé par une communauté qui, tout en les
valorisant symboliquement, les expose a wune précarité
quotidienne.

La force de ces mécanismes de reproduction repose é¢galement
sur le role des familles, qui participent a cette dynamique sous
I’effet d’une pression sociale diffuse. Confier son enfant a une
¢cole coranique ne reléve plus seulement d’une décision
spirituelle ou économique ; c’est devenu une norme
communautaire implicite, dont le non-respect peut entrainer une
disqualification morale. Comme le déclare une mere : « Si nous
ne confions pas nos enfants aux maitres coraniques, les autres
pensent que nous ne respectons pas la religion. C’est une honte
pour nous. » Ce témoignage révele la manicre dont les
représentations religieuses, les normes culturelles et les attentes
sociales se conjuguent pour verrouiller les alternatives
éducatives.

206



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

La mendicit¢ des enfants n’apparait donc plus comme une
situation exceptionnelle a corriger, mais comme une étape
percue comme normale, voire formatrice, dans leur parcours de
socialisation. Cette légitimation collective transforme une
situation de vulnérabilit¢é en expérience valorisée, tout en
masquant les rapports de pouvoir qui la sous-tendent. En
attribuant aux enfants une mission symbolique dans la
reproduction des valeurs religieuses, la communauté les inscrit
dans une logique circulaire : ils deviennent les garants d’un
systéme qui les contraint, et les victimes d’une tradition qui les
glorifie.

2.3.3 La relation maitre-talbés : asymétries de pouvoir et
controle social
Au cceur des €coles coraniques, la relation entre les maitres et
les talibés ne se réduit pas a un simple échange pédagogique :
elle s’inscrit dans un rapport de pouvoir profondément
asymétrique, ou [autorité religieuse légitime des premiers
impose une discipline normée aux seconds. Derricre I’image
traditionnelle du maitre spirituel se déploie un systeme de
contrdle ou la parole religieuse sert a encadrer, orienter et
souvent contraindre les enfants a adopter des pratiques comme
la mendicité, présentée non comme une souffrance, mais comme
un rite de passage éducatif.
Cette autorité morale, fondée sur la transmission du savoir
islamique, permet aux maitres coraniques d’exercer un
encadrement strict sur les enfants. Les régles de vie sont
codifiées, les attentes élevées, et la quéte d’aumones devient une
exigence quotidienne, mesurée non a 1’aune de I’apprentissage
spirituel des enfants, mais selon leur capacité a rapporter des

207



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

ressources. « On nous dit que si nous ne ramenons rien, nous
n’avons pas assez travaillé. Nous devons obéir, sinon nous
risquons d’étre punis », confie un talibé. Ce propos traduit une
pression constante, révélatrice d’une pédagogie qui subordonne
1’éthique éducative a des objectifs économiques.

Cette dynamique incarne ce que Pierre Bourdieu identifie
comme une domination symbolique : une forme de pouvoir qui
s’exerce par I’intériorisation des normes imposées, au point que
les dominés y adhérent sans remise en question. La mendicité
devient ainsi une « vertu », un exercice spirituel de patience et
de renoncement, que les enfants finissent par accepter comme
une obligation morale. A travers cette intériorisation, se met en
place I’hégémonie culturelle : un consentement contraint, ou les
enfants participent a leur propre subordination, convaincus
qu’elle participe a leur salut spirituel.

Toutefois, cette autorité n’est pas déployée dans un vide social.
Les maitres eux-mémes sont pris dans une structure de
contraintes : ils évoluent dans des environnements précaires,
marginalisés des systemes publics, et doivent garantir le
fonctionnement quotidien de leurs écoles. Cette double
assignation, éducative et gestionnaire, place les maitres dans une
position paradoxale : ils dominent des enfants vulnérables tout
en étant eux-mémes dominés par un contexte économique
hostile. « Nous n’avons pas le choix. Si les enfants ne vont pas
demander, nous ne pourrons pas leur offrir le peu que nous
avons promis. C’est un mal pour un bien », admet I’un d’eux.
Cette phrase témoigne d’un systéme d’adaptation ou la
contrainte devient la régle, et ou la quéte d’aumone prend la
forme d’un levier de survie.

Dans ce contexte, les pratiques de controle sont renforcées par
des mécanismes disciplinaires : punitions, sanctions
symboliques, humiliations publiques. L’objectif n’est pas
seulement de corriger les comportements, mais d’inculquer une

208



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

vision normative de la souffrance comme voie d’élévation
morale. Les maitres consolident ainsi leur pouvoir, tout en
intégrant les enfants dans une économie morale et religieuse qui
justifie leur exploitation.

Mais cette asymétrie ne se limite pas a une relation
interindividuelle. Elle renvoie a un systétme de reproduction
sociale, ou les normes éducatives, les justifications religieuses et
les contraintes matérielles s’articulent pour maintenir 1’ordre
¢tabli. L’absence de régulation publique, l’informalité des
structures, et la 1égitimité communautaire accordée aux écoles
coraniques participent a la pérennisation de cette configuration.
La domination symbolique des maitres s’insére dans une trame
plus large, ou la spiritualit¢ masque les enjeux économiques, et
ou les enfants, bien que placés au centre du dispositif, demeurent
sans voix.

Discussions

1. Légitimation religieuse de la mendicité, entre spiritualité
et rationalisation théologique

Les résultats de cette étude révelent que la mendicité des talibés,
loin d’étre percue comme une forme de marginalité, est intégrée
dans un dispositif éducatif et religieux 1égitimé par un ensemble
de référents spirituels et sociaux. Cette tendance a la
naturalisation de la pratique trouve un écho dans les travaux de
Jean-Louis Triaud (1997, p. 115), qui souligne que les écoles
coraniques en Afrique de 1’Ouest perpétuent des normes
historiques dans lesquelles la mendicité est assimilée a une
épreuve initiatique. Selon lui, cette pratique vise a inculquer des
vertus religieuses comme 1’humilité, la dépendance a Dieu
(tawakkul), et le détachement du monde matériel. Si cette
interprétation coincide partiellement avec nos observations,
notre analyse en étend la portée en révélant que cette

209



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

spiritualisation sert ¢galement de couverture idéologique a une
organisation fondée sur des logiques de survie économique. La
dimension religieuse, loin d’étre exclusivement morale, est
instrumentalisée comme une réponse a la précarité structurelle
des écoles coraniques.

Dans la méme lignée, Cheikh Ba (2013, p. 87) démontre que les
maitres coraniques fondent leur justification de la mendicité sur
des références prophétiques, notamment la pauvreté des
premiers compagnons du Prophéte. Cette rhétorique permet de
sacraliser la pauvret¢é comme vertu et d’inscrire la quéte
d’aumones dans une tradition religieuse authentifiée. Nos
données confirment cette utilisation stratégique du discours
religieux, tout en la resituant dans un cadre pragmatique : les
maitres coraniques ne se contentent pas d’enseigner la
résignation spirituelle, ils organisent activement la mendicité
comme un dispositif fonctionnel de financement informel. Loin
d’une sacralité désintéressée, la mendicité apparait ainsi comme
un outil de régulation économique et sociale.

Cette dialectique entre légitimation spirituelle et domination
pédagogique s’inscrit pleinement dans la notion de domination
symbolique, telle que définie par Pierre Bourdieu (op. cit., p.
183). Le rapport maitre-talbés, tel que révélé dans nos enquétes,
repose sur une asymétrie ou les enfants intériorisent leur position
de subordination a travers un systeme de valeurs imposé par
I’autorité religieuse. Cette autorité s’appuie sur un pouvoir de
nomination et de prescription morale qui interdit toute remise en
question, les enfants étant convaincus qu’ils participent a une
ceuvre divine. Cette forme d’hégémonie, au sens d’Antonio
Gramsci (1971, p. 12), empéche I’émergence de toute
conscience critique chez les talibés, qui finissent par accepter
leur condition comme une norme éducative.

Ces résultats convergent également avec ceux de Robert Launay
(2008, p. 59), qui met en lumiere les stratégies d’autorité
mobilisées par les maitres coraniques pour maintenir leur

210



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

emprise, notamment a travers une rhétorique religieuse destinée
a neutraliser les critiques. Cependant, notre analyse pousse plus
loin en démontrant que cette autorité ne s’exerce pas uniquement
sur les enfants, mais également sur les familles et la
communauté. Par des mécanismes de pression sociale et de
controle symbolique, 1’ensemble du corps social est conduit a
valider tacitement la pratique, a travers une logique de
conformité aux attentes religieuses dominantes.

En ce sens, la mendicité des talibés peut étre comprise dans le
cadre de I’économie morale, telle que définie par Didier Fassin
(op. cit., p. 125). Ce dernier insiste sur la maniére dont certaines
pratiques, socialement controversées, sont réinterprétées et
légitimées a travers des catégories morales supérieures. Dans
notre étude, la quéte d’aumodnes, bien qu’associée a la précarité
et a la souffrance, est percue comme un acte valorisé
religieusement, réactivant des obligations collectives comme la
zakat. Les enfants deviennent ainsi les vecteurs d’un rappel
normatif, invitant les donateurs a réaffirmer leur appartenance a
la communauté musulmane et a renforcer la cohésion sociale a
travers un geste de charité.

Toutefois, cette lecture collective de la mendicité élude les
expériences subjectives des talibés, souvent marquées par des
privations, une vulnérabilité institutionnalisée et une souffrance
banalisée. La ou certaines analyses, comme celle de Dorte
Thorsen (2012, p. 102), privilégient une explication centrée sur
la pauvreté comme principal facteur explicatif de la mendicité,
nos résultats soulignent au contraire I’importance des structures
institutionnelles défaillantes. La faiblesse des soutiens publics,
I’inexistence de mécanismes de financement stables, et
I’informalité des écoles coraniques expliquent en grande partie
la pérennisation de la pratique. La mendicité devient alors un
instrument bifonctionnel, a la fois moyen spirituel de formation
morale et ressource économique pour la survie de I’ institution.

211



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

Enfin, D’analyse met en ¢évidence un paradoxe éducatif
fondamental : sous couvert de formation spirituelle, la pratique
de la mendicité participe a 1’enracinement des enfants dans des
logiques de dépendance et de marginalisation. En justifiant cette
pratique par des références religieuses, les maitres coraniques
consolident leur position d’autorité tout en perpétuant un
systéme d’exploitation douce, ou la contrainte est intériorisée.
Cette configuration appelle a une réflexion critique sur les
limites des discours de légitimation religieuse, lorsque ceux-ci
contribuent a figer des inégalités structurelles sous des formes
d’adhésion morale.

2. Un systéme éducatif entre autonomie et vulnérabilité

L’étude des écoles coraniques de Bouaké révele que leur
organisation repose sur une autonomie présentée comme une
ressource identitaire, mais qui s’avére, dans les faits, largement
faconnée par des contraintes structurelles et des mécanismes
d’adaptation précaires. Cette configuration paradoxale interroge
la frontiére entre autonomie volontaire et autonomie subie. Les
résultats obtenus confirment que ces établissements éducatifs
religieux, historiquement marginalisés, fonctionnent dans une
informalité institutionnalisée, ou [’absence de cadre
réglementaire et de soutien public se conjugue a une gestion
communautaire endogéne.

Cette réalité fait écho a la notion de « bricolage institutionnel »
développée par Jean-Pierre Olivier de Sardan (1995, p. 227), qui
montre comment, dans des contextes de faiblesse étatique, les
acteurs locaux combinent normes officielles et arrangements
pratiques pour faire face aux contraintes du quotidien. Les écoles
coraniques illustrent parfaitement ce bricolage, en intégrant des
justifications spirituelles a des pratiques de survie matérielle.
Notre étude montre que [’autonomie dont se réclament les

212



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

maitres coraniques est moins un choix qu’un impératif né de
I’abandon institutionnel.

Cette dimension adaptative rejoint également les travaux de
Tania Bolte (2010, p. 78), qui souligne, dans son analyse des
talibés au Sénégal, que la mendicité est structurée comme une
stratégie éducative et économique dans des contextes ou les
ressources sont insuffisantes. Les enfants sont ainsi investis d’un
réle hybride, a la fois apprenants et agents économiques. Nos
résultats confirment cette double assignation, en montrant que
les talibés deviennent essentiels a la reproduction du systeme
éducatif coranique, non seulement comme éléves, mais comme
soutiens logistiques du fonctionnement institutionnel.
L’organisation informelle de ces écoles ne reléve donc pas d’une
simple volonté d’indépendance, mais d’un systéme de gestion
contraint. AbdouMaliq Simone (2004, p. 159) décrit ces réalités
urbaines africaines comme des formes de « bricolage social »,
ou les institutions, déconnectées de 1’Etat, s’auto-organisent
autour de réseaux de survie et d’agencements pratiques. Cette
perspective permet de mieux comprendre 1’économie de
subsistance des écoles coraniques de Bouakeé, qui mobilisent les
enfants comme intermédiaires sociaux entre les maitres et la
communauté, tout en assurant le maintien d’un ordre éducatif
fragile.

Par ailleurs, cette configuration doit étre lue a la lumiere de la «
politique du ventre » théorisée par Jean-Francois Bayart (1989,
p. 202), qui désigne 1’'usage des ressources disponibles par les
acteurs périphériques pour assurer leur reproduction sociale.
Dans le cas présent, la mobilisation des enfants dans la quéte
d’aumoénes s’inscrit dans une logique d’accumulation
symbolique et matérielle qui permet aux maitres coraniques de
consolider leur légitimité tout en assurant leur propre
subsistance. Cette instrumentalisation de la vulnerabilité, loin
d’étre marginale, devient le fondement de 1’économie éducative
coranique.

213



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

3. De la délégation éducative a la reproduction des
vulnérabilités chez les talibés

Derriere chaque enfant talibé dans les rues de Bouaké se dessine
une configuration complexe de pressions  sociales,
d’arrangements familiaux et de 1égitimations symboliques. Loin
d’étre un choix purement individuel ou spirituel, le placement
des enfants dans les écoles coraniques s’inscrit dans un systéme
social de délégation éducative, fagonné par des inégalités
économiques, des attentes communautaires et une gestion
asymétrique du pouvoir. La figure du talibé se trouve ainsi au
carrefour d’injonctions parentales, de normes religieuses et
d’une organisation éducative précaire.

Les données de notre recherche révélent que, pour de
nombreuses familles, la délégation de I’éducation religieuse aux
maitres coraniques s’impose comme une réponse a une
incapacité structurelle & subvenir aux besoins fondamentaux de
leurs enfants. Ce constat rejoint les travaux de Makhtar Niang
(2006, p. 45), qui observe que les familles senégalaises,
confrontées a la pauvreté, se tournent vers les écoles coraniques
percues comme des refuges éducatifs et spirituels. Cependant,
notre étude va plus loin en soulignant que cette délégation ne
releve pas uniquement de la précarité économique, mais aussi
d’une norme sociale intériorisée, dans laquelle la non-
conformité expose a des sanctions symboliques. Comme le
souligne Bruno Lautier (2004, p. 214), dans les milieux
populaires, la délégation parentale vers des tiers educatifs
devient une stratégie de survie déguisée, qui permet de maintenir
une forme de dignité sociale tout en transférant la vulnérabilité.
A ce titre, les normes communautaires fonctionnent comme des
mécanismes de régulation implicites. Les familles, soumises au
regard social, adherent a un modele éducatif religieux percu

214



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

comme moralement supérieur. Cette dynamique a été decrite par
Mamadou Diouf (2000, p. 112), qui montre que le respect des
traditions religieuses est souvent dicté par la peur de la
stigmatisation. Dans notre enquéte, ce phénomene se manifeste
clairement : les parents redoutent d’étre jugés comme négligents
ou impies s’ils ne confient pas leurs enfants aux écoles
coraniques. Cette injonction sociale renforce la légitimité de la
mendicité comme pratique educative, la transformant en norme
socialement valorisée.

Mais cette valorisation masque une réalité plus sombre : les
relations de pouvoir asymétriques qui lient les talibés a leurs
maitres. Tal Tamari (1991, p. 78) insiste sur I’autorité quasi
absolue des maitres coraniques, justifiée par leur statut de
détenteurs du savoir sacré. Cette domination, loin d’étre
uniquement pédagogique, s’exerce sur le corps et le quotidien
des enfants, souvent a travers une discipline stricte et des
sanctions symboliques. Nos données confirment ce rapport de
force, mais y ajoutent une lecture plus large : la vulnérabilité des
talibés est institutionnalisée dans une structure qui légitime leur
exploitation sous couvert de spiritualité.

C’est dans cette articulation entre religion et pouvoir que se situe
I’analyse de Stephen Ellis et Gerrie ter Haar (2004, p. 157).
Selon eux, les croyances religieuses peuvent étre mobilisées
comme instruments de légitimation d’inégalités, en voilant des
formes d’exploitation derriere une facade spirituelle. Les maitres
coraniques, dans notre étude, invoquent la tradition islamique
pour sacraliser la quéte quotidienne, présentée comme une
épreuve d’humilité. Cette rhétorique permet de rendre invisible
la dimension coercitive de la pratique, tout en renforcant leur
autorité morale.

La condition des talibés peut aussi étre analysée a I’aune du
concept de « waithood » développé par Alcinda Honwana (2012,
p. 89). Bien qu’elle s’intéresse aux jeunes adultes en transition,
son concept s’applique aux talibés en tant qu’enfants figés dans

215



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

un entre-deux : ni pleinement pris en charge, ni autonomes, ils
évoluent dans un état d’attente prolongée, dépourvus de
perspectives d’émancipation. En ce sens, notre étude propose
une extension du concept en y incluant I’enfance religicuse
marginalisée.

A ce carrefour de dépendances éducatives, économiques et
symboliques, les talibés apparaissent comme les figures
silencieuses d’un systéme de reproduction des vulnérabilités.
Henri Mendras (1974, p. 97) écrivait que 1’organisation sociale
peut faire de la transmission culturelle un outil d’inégalité
lorsqu’elle naturalise les rapports de domination. Nos résultats
prolongent cette réflexion, en montrant que la délégation
¢ducative vers les écoles coraniques, loin d’étre neutre, participe
a une perpétuation des hierarchies sociales, sous couvert de
spiritualité.

Les réflexions de Florence Boyer (2006, p. 163) et Deborah
Durham (2000, p. 119) apportent une grille d’analyse
complémentaire. Boyer insiste sur la maniére dont la religiosité
structure les rapports éducatifs dans les sociétés africaines,
légitimant des positions d’autorité et des formes d’obéissance
sociale. Durham, quant a elle, met en lumiere la pluralité des
constructions sociales de I’enfance en Afrique, et le brouillage
des frontieres entre protection, travail et initiation. Ces deux
perspectives nous permettent de comprendre que 1’enrdlement
des enfants dans la mendicité n’est pas uniquement un fait
¢conomique ou religieux : c’est un dispositif éducatif
ambivalent, au croisement de normes culturelles, de stratégies
familiales et d’inégalités systématiques.

Conclusion
L'étude sur la mendicité des enfants talibés inscrits dans les

¢coles confessionnelles coraniques de Bouaké a permis de
mettre en lumiere les dynamiques complexes et interreliées qui

216



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

structurent ce phénomene. En explorant les discours religieux,
les contraintes institutionnelles et les dynamiques familiales,
cette recherche a révélé un paradoxe fondamental : les écoles
coraniques, censées étre des lieux de transmission morale et
spirituelle, apparaissent aussi comme des espaces de
reproduction des vulnérabilités sociales.

Au ceeur de ce paradoxe, les répertoires de justification
religieuse jouent un role clé en lIégitimant la mendicité comme
un dispositif éducatif et spirituel, intégrant 1'humilité et la
dépendance a Dieu comme valeurs centrales de la formation des
enfants. Toutefois, cette construction normative masque des
formes d’exploitation implicites, ou la spiritualité est mobilisée
pour répondre a des besoins économiques immédiats, dans un
contexte marqué par la précarité. Ce résultat rejoint certaines
analyses sociologiques sur ’instrumentalisation de la religion
dans des contextes socio-économiques contraignants.

Sur le plan institutionnel, la précarité structurelle des écoles
coraniques, exacerbée par 1’absence de régulation étatique et de
financements stables, a été identifiée comme un facteur
déterminant dans la perpétuation de cette pratique. Cette
situation engendre une économie de survie ou les enfants
deviennent des pourvoyeurs involontaires de ressources,
transformant ainsi leur éducation en une réalité ambivalente
entre idéaux spirituels et contraintes matérielles. Ici, I'autonomie
des maitres coraniques, souvent valorisée comme un gage de
liberté pédagogique, se révele étre une autonomie contrainte,
inscrite dans une dynamique d’informalité institutionnelle.

Les dynamiques sociales et familiales apparaissent également
comme un ¢lément central du probleme. La délégation des
responsabilités éducatives par les familles, motivée par des
contraintes économiques et des attentes normatives, renforce la
reproduction des pratiques traditionnelles. Cette délégation
s’inscrit dans une logique collective ou la mendicité est percue
comme un devoir communautaire, participant au maintien des

217



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

solidarités locales tout en masquant les souffrances individuelles
des talibés. La relation entre les maitres et les enfants, marquée
par des asymétries de pouvoir, constitue un autre facteur de cette
vulnérabilité structurelle, ou les talibés intériorisent leur
condition comme un impératif moral et éducatif.

Cette ¢étude offre donc une lecture sociologique critique de la
mendicité infantile au sein des écoles coraniques en Cote
d'Ivoire. Elle montre que ce phénomene ne peut étre réduit a une
simple défaillance institutionnelle ou économique. Il s'inscrit
dans un systéme d’interactions complexes ou les dimensions
religieuses, sociales et structurelles se conjuguent pour produire
et reproduire les vulnérabilités des enfants. L originalité de cette
recherche réside dans sa capacité a articuler ces différents
niveaux d’analyse pour éclairer un paradoxe systémique qui
interroge les limites et les tensions du modéle éducatif
confessionnel.

Il apparait nécessaire, a terme, de réfléchir a des politiques
publiques adaptées qui prennent en compte les réalités de ces
€coles coraniques tout en respectant leur spécificité culturelle et
religieuse. L’intégration de ces institutions dans un cadre
réglementaire, couplée a des dispositifs de soutien économique
et social, pourrait permettre de concilier les aspirations
¢ducatives spirituelles avec les exigences de protection des
droits des enfants. En cela, cette étude constitue un point de
départ pour repenser les systémes éducatifs alternatifs dans un
contexte africain marqué par des transformations sociales et
¢conomiques profondes.

Références bibliographiques
BA Boubacar S., 2013. L'éducation coranique et les talibeés :

Dynamiques sociales et vulnérabilité des enfants au Sénégal,
Karthala, Dakar.

218



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

BAYART Jean-Francois, 1989. L’Etat en Afrique : La
politique du ventre, Fayard, Paris.

BOLTE Tania, 2010. Les enfants talibés au Sénégal : entre
éducation coranique et exploitation, L’Harmattan Sénégal,
Dakar..

BOURDIEU Pierre, 1977. Outline of a Theory of Practice,
Cambridge University Press, Cambridge.

BOURDIEU Pierre et PASSERON Jean-Claude, 1970. La
reproduction : Eléments pour une théorie du systéme
d’enseignement, Editions de Minuit, Paris.

BOYER Florence, 2006, « L’école coranique a Niamey : une
autorité éducative en marge de I’Etat », in Autrepart, n° 38, pp.
149-165.

DIOUF Mamadou, 2000. Les figures du politique : Des
pouvoirs hérités aux pouvoirs élus en Afrique, Karthala Paris.
DURHAM Deborah, 2000, « Youth and the social imagination
in Africa: Introduction to parts 1 and 2 », in Anthropological
Quarterly, vol. 73, no. 3, pp. 113-120.

DURKHEIM Emile, 1912. Les formes élémentaires de la vie
religieuse, Félix Alcan, Paris.

EICKELMAN Dale F., 1985. Knowledge and power in
Morocco: The education of a twentieth-century notable,
Princeton University Press, Princeton.

ELLIS Stephen et TER HAAR Gerrie, 2004. Worlds of
power: Religious thought and political practice in Africa, Hurst
& Company, London.

FASSIN Didier, 2009. Economies morales contemporaines,
Presses Universitaires de France, Paris.

HONWANA Alcinda, 2012. The time of youth: Work, social
change, and politics in Africa, Kumarian Press, Boulder.
KANE Ousmane, 2016. Madrassas and education systems in
West Africa: Between tradition and modernity, CODESRIA,
Dakar.

219



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

LAUNAY Robert, 2008. The transmission of islamic
knowledge in Africa: An anthropological analysis, Indiana
University Press, Bloomington.

LAUTIER Bruno, 2004. Protection sociale et pauvreté dans
les pays du Sud, Karthala, Paris.

MENDRAS Henri, 1974. La seconde révolution francaise :
1965-1984, Gallimard, Paris.

NIANG Makhtar, 2006. Les enfants talibés au Sénégal :
Dynamiques sociales, enjeux éducatifs et politiques publiques,
CODESRIA, Dakar.

OLIVIER DE SARDAN Jean-Pierre, 1995. Anthropologie et
développement : Essai en socio-anthropologie du changement
social, Karthala, Paris.

SCOTT James C., 2009. The art of not being governed: An
anarchist history of upland southeast Asia, Yale University
Press, New Haven CT.

SIMONE AbdouMaliq, 2004. For the city yet to come:
Changing african life in four cities, Duke University Press,
Durham.

TAMARI Tal, 1991. Les castes de ['Afrique occidentale :
Histoire, tradition, modernité, CNRS Editions, Paris.
THORSEN Dorte, 2012, « Children and youth in Islamic
education: Socioeconomic dimensions of the talibés », in
Senegal african studies review, 55(2), 85-104.

TRIAUD Jean-Louis, 1997. L'lslam et I'école coranique en
Afrique de I'Ouest, Karthala, Paris.

220



