
Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

184 

Ecoles Coraniques Traditionnelles et la Mendicité 

des Enfants Talibés en Côte-d’Ivoire 
 
Serge Zadi ZADI 

Université Alassane Ouattara (Côte-d’Ivoire) 

z.zadiserge@gmail.com 

 

Résumé : 

 
Cet article vise à analyser les mécanismes sociaux, religieux et institutionnels 

qui expliquent la présence des enfants talibés dans les rues des grandes villes 

ivoiriennes, en particulier à Bouaké. Bien qu’inscrits dans des écoles 

coraniques traditionnelles musulmanes, communément appelées dougouman 

kalan (« écoles sur nattes »), ces enfants se retrouvent en situation de 

mendicité, révélant un paradoxe saisissant : des institutions censées 

transmettre des valeurs morales, spirituelles et éducatives produisent des 

trajectoires marquées par la précarité, l’exclusion et la dépendance. Pour 

interroger cette contradiction, l’étude s’appuie sur une approche qualitative 

fondée sur une étude de cas conduite à Bouaké. L’enquête combine une 

observation participante immersive et vingt (20) entretiens semi-directifs 

réalisés auprès de talibés, de maîtres coraniques et de parents. Trois axes 

structurent l’analyse. Le premier explore les discours religieux et les 

répertoires de justification mobilisés pour légitimer la mendicité comme 

modalité d’apprentissage spirituel. Le deuxième met en lumière les 

contraintes institutionnelles et structurelles qui conditionnent le 

fonctionnement informel de ces écoles en l’absence d’un encadrement public. 

Le troisième examine les dynamiques sociales et familiales, notamment la 

délégation éducative, les attentes communautaires et les rapports de pouvoir 

asymétriques entre adultes et enfants. En articulant ces dimensions, l’article 

propose une lecture critique de ces pratiques éducatives. Il met en évidence 

les tensions entre idéaux religieux et réalités socio-économiques, et montre 

comment la mendicité devient, dans ce système, à la fois sacralisée, 

instrumentalisée et normalisée, au détriment du bien-être des enfants. 

Mots clés : Talibés, écoles coraniques, mendicité infantile, Côte d’Ivoire 

 

Abstract: 

 
This article examines the socio-religious and institutional dynamics that 

account for the widespread presence of talibé children in the streets of Côte 

mailto:z.zadiserge@gmail.com


Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

185 

d’Ivoire’s major cities, with a focus on Bouaké. Although these children are 

formally enrolled in traditional Muslim Qur’anic schools, locally referred to 

as dougouman kalan (schools on mats), many are routinely involved in street 

begging. This phenomenon reveals a fundamental contradiction: institutions 

meant to foster spiritual, moral, and educational development are 

paradoxically producing trajectories marked by exclusion, precarity, and 

social invisibility. Drawing on a qualitative case study conducted in Bouaké, 

the research combines ethnographic fieldwork with twenty semi-structured 

interviews involving talibés, Qur’anic instructors, and parents. The analysis 

is organized around three thematic axes. First, it explores the religious 

discourses and legitimizing narratives that frame begging as a spiritual 

exercise. Second, it examines the structural and institutional limitations of 

these schools, particularly their informal organization and lack of state 

regulation or financial support. Third, it investigates the social and familial 

logics that sustain these pathways, including parental delegation, community 

pressure, and embedded power asymmetries. Through this multidimensional 

lens, the article offers a critical interpretation of Qur’anic education in a 

context of institutional fragility. It highlights the tensions between religious 

ideals and socio-economic realities, showing how child begging becomes not 

only tolerated but normalized within a system that sacralizes deprivation 

while reinforcing structural vulnerability. 

Keywords: Talibés, faith-based schools, child begging, sociology of 

education, Côte d’Ivoire 
 

Introduction 

 

Les écoles confessionnelles coraniques, largement répandues en 

Afrique de l’Ouest, se présentent comme des institutions 

éducatives musulmanes à la croisée de la transmission religieuse 

et de la formation morale. En Côte d’Ivoire, elles jouent un rôle 

central dans l’éducation des jeunes générations, en particulier 

dans les milieux musulmans modestes et les zones 

périphériques. Ces écoles, souvent perçues comme des espaces 

de socialisation religieuse légitimes et culturellement enracinés, 

incarnent un modèle éducatif alternatif à l’école publique, en 

crise ou mal adaptée aux réalités locales (Mamadou Mbaye, 

2010, p. 14 ; Boubacar Bâ, 2013, p. 67). 

Cependant, ce modèle soulève un paradoxe important dans les 

centres urbains tels que Bouaké. De nombreux enfants, inscrits 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

186 

dans ces écoles sous le statut de talibés, sont visibles chaque jour 

dans les rues, occupés à mendier. Ces enfants, en haillons, 

sillonnent les marchés, les ronds-points et les artères à forte 

circulation, exposés aux risques d’accidents, à la violence de la 

rue, aux intempéries et à des formes multiples de précarité. Leur 

quotidien s’apparente moins à un parcours de formation 

religieuse qu’à une lutte permanente pour la survie. Cette 

exposition permanente à la mendicité soulève une interrogation 

centrale : comment des institutions censées éduquer et protéger 

contribuent-elles à rendre leurs élèves vulnérables, marginalisés 

et en insécurité permanente dans l’espace urbain ? 

Ce paradoxe éducatif met en lumière une tension structurelle 

entre les finalités affichées des écoles coraniques, transmission 

de la foi, formation morale, intégration communautaire, et les 

réalités vécues par les enfants, marquées par l’errance, 

l’exploitation et la précarité. Cette contradiction révèle une 

configuration plus complexe, où les logiques religieuses de 

légitimation croisent des contraintes matérielles fortes, dans un 

contexte de désengagement étatique, de pauvreté structurelle et 

d’informalité institutionnelle. Comme l’a montré Helle Thorsen 

(2012, p. 209), les talibés ne sont pas seulement des figures 

éducatives religieuses, mais des enfants socialement situés à 

l’intersection de la foi, du dénuement et du danger. 

Dès lors, cet article poursuit un objectif général : interroger les 

mécanismes à travers lesquels le système éducatif coranique 

traditionnel, à Bouaké, en vient à produire et à légitimer la 

vulnérabilité des enfants en situation de mendicité. En 

s’appuyant sur une approche qualitative de terrain combinant 

observation participante et vingt (20) entretiens menés auprès de 

talibés, de maîtres coraniques et de parents, l’analyse s’organise 

autour de trois axes : (1) les discours religieux et répertoires de 

justification de la mendicité ; (2) les contraintes institutionnelles 

et structurelles propres aux écoles coraniques ; (3) les 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

187 

dynamiques sociales et familiales qui influencent les trajectoires 

de ces enfants. 

L’intérêt scientifique de cette recherche réside dans sa capacité 

à articuler de manière rigoureuse les dimensions symboliques, 

institutionnelles et matérielles d’un phénomène éducatif trop 

souvent réduit à une évidence culturelle ou à une tradition 

religieuse immuable. En interrogeant les pratiques de mendicité 

des enfants talibés à l’intérieur même des institutions censées les 

protéger et les former, cette étude déconstruit les mécanismes de 

naturalisation qui tendent à invisibiliser les rapports de pouvoir, 

les logiques de reproduction sociale et les dynamiques 

d’instrumentalisation spirituelle. Elle s’inscrit ainsi dans une 

lignée de travaux socio-anthropologiques critiques qui mettent 

en lumière l’ambivalence fonctionnelle des institutions 

religieuses en contexte de précarité, révélant à la fois leur 

potentiel d’encadrement moral et leur rôle dans la production de 

formes de dépendance et de marginalisation (Stephen Ellis & 

Gerrie ter Haar, 2004, p. 157 ; Didier Fassin, 2009, p. 125). 

En replaçant les écoles coraniques dans une perspective 

analytique attentive aux conditions matérielles de leur 

fonctionnement et aux justifications religieuses qui les 

accompagnent, cette recherche contribue à renouveler les 

approches sur les systèmes éducatifs non formels en Afrique 

subsaharienne. Elle met en évidence la manière dont les logiques 

de survie économique, la sacralisation des pratiques 

pédagogiques, et les représentations sociales de l’enfance 

interagissent pour construire une norme éducative à la fois 

légitimée, tolérée et dangereuse. 

Sur le plan social, l’étude offre un éclairage critique sur une 

population juvénile particulièrement vulnérable, exposée aux 

dangers quotidiens de l’espace urbain, accidents, violence, 

insécurité sanitaire, stigmatisation, et souvent exclue des 

dispositifs institutionnels de protection. En ce sens, elle alimente 

la réflexion sur les politiques publiques en matière de protection 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

188 

de l’enfance, en appelant à une reconnaissance effective de la 

pluralité des modèles éducatifs, tout en interrogeant leurs effets 

réels sur les trajectoires de vie des enfants concernés. 

 

Méthodologie 

 

Cette recherche s’appuie sur une démarche qualitative de type 

ethnographique, visant à analyser les pratiques éducatives et les 

trajectoires sociales des enfants talibés inscrits dans les écoles 

confessionnelles coraniques de la ville de Bouaké. Ce terrain a 

été sélectionné de manière raisonnée en raison de la forte 

concentration de ces écoles coraniques dans la ville et de la 

visibilité marquée des enfants mendiants dans l’espace public 

urbain, ce qui en fait un lieu particulièrement pertinent pour 

interroger les logiques de vulnérabilisation à l’œuvre dans ce 

système éducatif. 

L’analyse de cette recherche s’appuie sur la théorie des 

trajectoires sociales développée par Pierre Bourdieu (1980, p. 

128), qui constitue le cadre conceptuel principal. Cette approche 

permet de comprendre comment les parcours des enfants talibés 

s’inscrivent dans des logiques sociales de reproduction, où 

s’articulent dispositions intériorisées, positions sociales héritées 

et contraintes structurelles. Elle met en lumière la manière dont 

la mendicité, loin d’être une simple pratique religieuse, s’insère 

dans une trajectoire façonnée par l’interaction entre habitus, 

capitaux disponibles et champs éducatifs spécifiques. Dans le 

contexte des écoles coraniques de Bouaké, cette perspective 

éclaire les effets cumulés de la précarité économique, de la 

légitimation symbolique des pratiques, et de l’absence 

d’alternatives éducatives. Les talibés, engagés dans un système 

qui prétend les élever spirituellement, se retrouvent en réalité 

pris dans un parcours socialement balisé, marqué par la 

dépendance, l’exposition aux risques de rue et la 

marginalisation. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

189 

En outre, le recueil des données a combiné trois techniques 

complémentaires : l’observation participante, les entretiens 

semi-directifs et l’analyse documentaire. L’observation 

participante a été conduite dans les quartiers de Belleville et Dar-

Salam, lieux de forte implantation des écoles coraniques. Cette 

immersion prolongée a permis de documenter les interactions 

entre talibés, maîtres coraniques et membres des communautés 

environnantes, en s’inscrivant dans une posture d’observation 

engagée mais non interventionniste. 

Vingt (20) entretiens semi-directifs ont été menés auprès d’un 

échantillon de talibés (âgés de 8 à 15 ans), de maîtres coraniques 

et de parents d’élèves. Ces entretiens ont exploré les 

représentations de la mendicité, les logiques éducatives perçues, 

ainsi que les attentes sociales et spirituelles liées à l’inscription 

dans ces écoles. Ce matériau empirique a été enrichi par une 

analyse de documents secondaires : archives locales, rapports 

d’ONG intervenant dans la protection de l’enfance, et textes 

législatifs relatifs aux droits des enfants en Côte d’Ivoire. 

L’échantillonnage a été raisonné selon une logique de 

représentativité des discours et des positions sociales. Les 

entretiens ont été intégralement transcrits puis soumis à une 

analyse thématique, appuyée par le logiciel NVivo, afin 

d’identifier les régularités discursives et les configurations 

sociales récurrentes. Cette analyse a permis de structurer les 

résultats autour des trois axes définis : répertoires religieux, 

contraintes institutionnelles et dynamiques familiales. 

Enfin, cette méthodologie présente toutefois certaines limites. 

La réticence de plusieurs maîtres coraniques à aborder 

frontalement la question de la mendicité a parfois restreint la 

profondeur des échanges. Par ailleurs, la parole des enfants, bien 

que précieuse, a été encadrée par des conditions d’expression 

fortement normées par l’autorité des maîtres et le contexte de 

dépendance. Néanmoins, l’ensemble de l’enquête a respecté les 

principes éthiques de la recherche qualitative : anonymisation 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

190 

des participants, obtention d’un consentement éclairé, et posture 

réflexive tout au long du processus d’enquête. 

 

Résultats 

 

   2.1. Légitimité religieuse et répertoires de justification de la 

mendicité 

      2.1.1. Le cadre religieux comme fondement de justification 

Dans les écoles coraniques de Bouaké, les maîtres coraniques, 

communément appelés marabouts, s'appuient sur un discours 

religieux structuré pour inscrire la pratique de la mendicité des 

talibés dans un cadre normatif. Cette justification repose sur une 

conception à la fois théologique et pédagogique où l’acte de 

mendier est présenté non comme une contrainte sociale ou 

économique, mais comme un exercice de formation spirituelle. 

Il s'agit, selon eux, d'un rite d’apprentissage destiné à inculquer 

des vertus cardinales telles que l’humilité, la patience et le 

détachement des biens matériels. 

La mendicité est ainsi pensée comme une modalité de 

socialisation religieuse, permettant à l’enfant d’acquérir des 

dispositions conformes à l’éthique islamique traditionnelle. Elle 

est associée à la vertu du tawakkul, la confiance absolue en 

Allah, que les talibés sont appelés à incarner par leur dépendance 

quotidienne à la générosité d’autrui. Un marabout interrogé 

affirme en ce sens : « Mendier, c’est enseigner aux enfants qu’ils 

ne doivent rien attendre des hommes, mais tout d’Allah. Cette 

épreuve les prépare à être des croyants dignes et humbles. » 

À travers cette perspective, la quête d’aumônes est érigée en rite 

initiatique, au sein d’un processus de socialisation religieuse où 

l’enfant se conforme progressivement à un habitus valorisant 

l’abnégation. Ce discours essentialise la pratique de la mendicité 

en en faisant un élément consubstantiel au cheminement 

spirituel, masquant ainsi les formes d’instrumentalisation 

sociale qu’elle recouvre. L’enfant n’est plus perçu comme un 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

191 

sujet vulnérable exposé à la rue, mais comme un apprenant en 

formation, engagé dans une trajectoire éducative balisée par des 

normes religieuses. 

Cette légitimation est consolidée par la mobilisation de récits 

historiques et prophétiques. Les marabouts invoquent 

fréquemment les figures des compagnons du Prophète, décrits 

comme ayant pratiqué l’humilité à travers la mendicité. En 

ancrant la pratique dans une mémoire religieuse idéalisée, ils en 

font un héritage sacré, intemporel et non négociable. L’un d’eux 

affirme : « La quête d’aumônes des talibés n’est pas une 

invention. C’est une tradition sacrée transmise depuis les 

premiers temps de l’islam. » 

 

Ces récits fonctionnent comme des outils de légitimation 

symbolique. En naturalisant une pratique socialement 

controversée, ils dissuadent toute remise en question et 

renforcent l’autorité religieuse des marabouts. Ce processus 

illustre ce que Pierre Bourdieu (1980, p. 128) qualifie de « 

violence symbolique » : une forme de domination invisible, 

exercée avec le consentement des dominés, et légitimée par des 

dispositifs culturels et religieux partagés. 

 

Au-delà de l’individu, cette justification religieuse s'étend à une 

vision communautaire de la mendicité. Elle est présentée comme 

un rappel constant de l’obligation de zakat, la charité obligatoire 

en islam. Les talibés deviennent alors des médiateurs de la foi, 

rappelant aux croyants leurs devoirs spirituels. « Ces enfants 

rappellent aux fidèles qu’ils doivent donner, qu’ils doivent 

partager. En ce sens, ils servent non seulement leur propre 

éducation, mais aussi celle de la communauté », explique un 

maître. Ce rôle confère à la mendicité une double dimension : 

individuelle (éducation spirituelle du talibé) et collective 

(régulation morale de la société). 

 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

192 

Toutefois, cette double légitimation, spirituelle et sociale, révèle 

une logique d’inversion : les enfants ne sont plus protégés par 

l’institution, mais exposés à travers elle. En les inscrivant dans 

une trajectoire normée par l’abnégation et la dépendance, les 

marabouts les positionnent comme supports de cohésion 

religieuse et non comme sujets de droit. Cette dynamique 

éducative participe à la reproduction d’un habitus de 

soumission, dans lequel les aspirations individuelles et la 

sécurité physique sont sacrifiées à la logique collective. 

Le cadre religieux apparaît comme un système de justification à 

la fois structurant et occultant. Il masque les rapports 

asymétriques qui sous-tendent le fonctionnement des écoles 

coraniques, et il contribue, par la sacralisation des pratiques, à 

inscrire les talibés dans des trajectoires de marginalisation 

normalisée. En ce sens, la théorie des trajectoires sociales permet 

d’éclairer comment une éducation apparemment valorisée par la 

communauté produit, en réalité, des formes d’exposition 

prolongée à la vulnérabilité. 

 

      2.1.2. La mendicité comme apprentissage moral et social 

Dans le prolongement des logiques de légitimation religieuse, la 

mendicité des talibés est investie d’une fonction éducative 

explicite, présentée par les maîtres coraniques comme un 

vecteur privilégié d’apprentissage moral et social. Les maîtres 

coraniques lui assignent une fonction pédagogique explicite, 

considérant qu’elle permet aux enfants d’acquérir les 

dispositions jugées essentielles à leur cheminement spirituel et à 

leur intégration dans la société. Ce processus d’inculcation 

repose sur la répétition d’expériences dans l’espace public, où 

les talibés sont confrontés à l’épreuve du manque, à l’effort de 

la quête, et à la reconnaissance de l’aide reçue. « Quand un 

enfant reçoit une pièce ou un bol de nourriture, il apprend à être 

reconnaissant. Il comprend que rien n’est dû et que tout se 

mérite par la patience et l’effort », affirme un maître coranique. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

193 

Dans cette perspective, la rue devient un prolongement de 

l’espace éducatif religieux. La confrontation aux réalités du 

besoin et de la précarité est valorisée comme une école de vie, 

censée forger la résilience et l’humilité. L’expérience de la 

mendicité devient un vecteur de socialisation au sein d’un 

habitus éducatif où la soumission, l’endurance et la gratitude 

sont promues comme vertus cardinales. Ce processus s’inscrit 

dans une trajectoire éducative normative, où l’enfant est peu à 

peu configuré pour intérioriser un rôle social de dépendance 

religieusement valorisée. 

 

La mendicité est également décrite comme un apprentissage 

social à part entière. Par leurs interactions avec les membres de 

la communauté, les talibés se familiarisent avec les logiques 

relationnelles, les hiérarchies implicites et les normes de la vie 

collective. Un maître explique : « Dans la rue, ils apprennent à 

parler, à négocier, à observer les comportements des autres. 

Cela leur donne une connaissance pratique de la société qui leur 

servira toute leur vie. » La rue est ainsi investie d’une fonction 

éducative parallèle, où les enfants développent des compétences 

relationnelles considérées comme indispensables pour leur 

future insertion sociale. 

 

Cependant, cette construction normative de la mendicité tend à 

invisibiliser les effets délétères de cette exposition prolongée à 

l’espace public. Les talibés sont confrontés à des formes de 

violence symbolique, physique et psychologique : insécurité, 

stigmatisation, agressions verbales ou physiques, ainsi que la 

confrontation quotidienne à l’indifférence ou au mépris social. 

Ces expériences, loin de renforcer systématiquement des 

dispositions vertueuses, peuvent engendrer des traumatismes 

silencieux et des stratégies de repli, d’auto-effacement ou de 

survie. 

 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

194 

En valorisant les vertus éducatives de la mendicité, les maîtres 

coraniques participent à une forme d’instrumentalisation 

pédagogique où l’enfant est d’abord perçu comme un support de 

transmission de valeurs communautaires, plutôt que comme un 

sujet de droits. Cette approche s’inscrit dans une logique de 

reproduction sociale, au sens de Pierre Bourdieu (1980, p. 128), 

où les dispositions inculquées servent à maintenir les enfants 

dans des trajectoires balisées par la dépendance, la résignation 

et l’adaptation aux normes d’un système asymétrique. L’enfant 

est simultanément sujet d’apprentissage et objet de régulation 

morale, pris dans un processus d’ajustement aux attentes du 

champ religieux. 

 

La justification de la mendicité repose enfin sur une lecture 

collective de l’éducation, où les talibés, en quête d’aumônes, 

deviennent les catalyseurs d’une solidarité communautaire. Les 

maîtres insistent sur le fait que leur présence rappelle aux fidèles 

leurs obligations de charité, contribuant ainsi à la régulation 

morale du groupe. Cette dimension communautaire renforce la 

cohésion symbolique autour de valeurs partagées, mais elle 

occulte les rapports de pouvoir implicites entre les enfants et 

leurs bienfaiteurs. Loin de favoriser l’autonomie, cette 

dynamique tend à inscrire les talibés dans des relations de 

dépendance prolongée, consolidant la position d’autorité des 

maîtres coraniques. 

 

Enfin, la mendicité comme modalité éducative relève d’un 

système de légitimation où se conjuguent socialisation 

religieuse, contrôle social et reproduction des hiérarchies. Elle 

constitue un moment structurant dans la trajectoire des enfants 

talibés, révélant la manière dont une pratique socialement 

marginalisée peut être intégrée à un dispositif éducatif normatif 

et sacralisé, au prix d’une invisibilisation de la vulnérabilité 

infantile. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

195 

 

      2.1.3. La solidarité communautaire comme mécanisme de 

légitimation 

La mendicité des talibés s’inscrit également dans une dynamique 

communautaire où elle est perçue comme un vecteur de 

renforcement des liens sociaux et religieux. À Bouaké, comme 

dans d’autres contextes similaires d’Afrique de l’Ouest, les 

maîtres coraniques mobilisent le principe religieux de la zakat, 

l’obligation de charité prescrite par l’islam, pour inscrire la quête 

d’aumônes dans une économie morale partagée. Dans cette 

configuration, les talibés ne sont pas uniquement des 

bénéficiaires passifs de dons, mais des agents religieux qui 

rappellent aux membres de la communauté leurs devoirs 

spirituels et sociaux. Un maître coranique l’exprime ainsi : « Les 

talibés ne mendient pas pour eux-mêmes. Ils rappellent à ceux 

qui possèdent qu’ils doivent partager, qu’ils doivent honorer 

leurs engagements envers Allah. C’est un service à la 

communauté. » 

 

Dans cette perspective, la mendicité devient un dispositif 

symbolique d’activation des normes de partage et d’entraide. 

Répondre à l’appel des talibés, c’est participer à la régulation 

morale du groupe, renforcer son appartenance religieuse et 

réaffirmer les valeurs de solidarité. Cette logique prend d’autant 

plus de sens dans un contexte marqué par des inégalités socio-

économiques : les enfants deviennent les médiateurs d’un rappel 

moral adressé aux plus favorisés, jouant un rôle de « tiers 

éducatif » à la fois utile et valorisé. 

Toutefois, cette configuration repose sur une double relation de 

dépendance et de légitimation. Les maîtres coraniques, en 

s’appuyant sur la charité publique, assurent la subsistance des 

enfants et la pérennité de leurs institutions. En retour, les 

donateurs renforcent leur capital symbolique au sein de la 

communauté en participant à cet acte de don perçu comme un 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

196 

devoir religieux. Un fidèle souligne : « Donner aux talibés, c’est 

aussi donner à Allah. Cela montre que nous respectons les règles 

de l’islam et que nous faisons partie d’une communauté 

solidaire. » Ce lien réciproque crée un système 

d’interdépendance, mais aussi d’ambiguïté dans la position des 

talibés. 

En effet, les enfants occupent une place ambivalente : valorisés 

comme instruments d’un rappel éthique, ils sont simultanément 

enfermés dans un rôle fonctionnel qui sert à légitimer des 

rapports sociaux asymétriques. Leur présence dans l’espace 

public est ainsi performative : elle matérialise la solidarité 

communautaire tout en la reconduisant dans des cadres 

normatifs qui échappent à toute remise en question. Cette 

configuration reproduit ce que Pierre Bourdieu (1980, p. 128) 

désigne comme des trajectoires de reproduction, dans lesquelles 

les sujets, tout en étant porteurs de normes collectives, sont aussi 

les objets d’un système qui organise leur soumission et limite 

leurs marges d’émancipation. 

À Bouaké, cette tension est palpable dans la manière dont les 

limites du soutien communautaire apparaissent face aux besoins 

matériels croissants des écoles. Bien que les dons s’inscrivent 

dans une logique de zakat, ils demeurent insuffisants pour 

couvrir les besoins des talibés. Ce désajustement alimente un 

cercle vicieux : la répétition de la mendicité est à la fois le 

symptôme d’un déficit structurel et l’expression d’une norme 

collective internalisée. Un donateur exprime cette ambivalence 

: « Nous donnons ce que nous pouvons, mais cela ne suffit 

jamais. Les enfants reviennent chaque jour, et c’est comme si 

leurs besoins ne s’arrêtaient jamais. » 

 

La mendicité devient un instrument à double tranchant : elle 

permet à la communauté de réaffirmer ses valeurs tout en 

masquant les formes d’exploitation implicites dont les talibés 

font l’objet. Les maîtres coraniques, en valorisant ce système, en 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

197 

tirent une légitimité renforcée, tandis que les enfants restent 

enfermés dans des trajectoires de dépendance. Derrière la façade 

d’une solidarité religieuse se dessinent des rapports de pouvoir 

qui perpétuent, sous couvert de morale, des inégalités 

structurelles durables. 

 

    2.2. Les contraintes institutionnelles et structurelles des 

écoles coraniques 

      2.2.1. La précarité économique comme facteur 

déterminant 

La fragilité économique dans laquelle évoluent les écoles 

coraniques de Bouaké façonne profondément leurs pratiques 

pédagogiques et leurs logiques de fonctionnement. Fonctionnant 

en marge des dispositifs éducatifs formels, ces institutions 

religieuses opèrent dans un environnement marqué par l’absence 

de financement public, l’inexistence de soutien étatique 

structuré et la dépendance à des formes de ressources 

informelles. En ce sens, elles incarnent une forme d’autonomie 

contrainte, où la continuité de la mission éducative repose sur un 

modèle d’autosubsistance largement soutenu par les 

contributions aléatoires des familles, les dons communautaires, 

et surtout, par les aumônes collectées quotidiennement par les 

talibés. 

  

Cette précarité institutionnelle s’ancre dans un tissu social 

caractérisé par une pauvreté structurelle. Les familles qui 

confient leurs enfants aux marabouts le font autant pour des 

raisons spirituelles que par incapacité à assumer les coûts de la 

scolarité formelle. L’école coranique devient alors une solution 

de délestage éducatif, une délégation de la charge parentale, dans 

un contexte où l’exclusion des circuits classiques d’éducation est 

la norme. Cette dynamique paradoxale est bien exprimée par un 

maître coranique : « Si nous devions compter sur les familles, 

nous fermerions nos portes. Elles n’ont rien. Elles nous confient 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

198 

leurs enfants comme elles confient leur foi, mais nous devons les 

nourrir par nous-mêmes. » 

 

Dans ces conditions, la mendicité des enfants acquiert une 

dimension fonctionnelle fondamentale : elle ne relève plus 

seulement d’un rituel religieux ou d’un apprentissage moral, 

mais devient le pilier d’un système de reproduction matérielle. 

Cette pratique, institutionnalisée dans les routines quotidiennes, 

érige les talibés en pourvoyeurs de ressources nécessaires à la 

survie de l’école. Ils sont à la fois élèves et agents économiques, 

leur trajectoire étant dès lors façonnée par cette double 

assignation. Le capital économique qu’ils génèrent par la quête 

conditionne l’équilibre de l’institution, révélant un ajustement 

structurel des écoles coraniques à un environnement socio-

économique contraint. 

Ce modèle, loin d’être conjoncturel, reconfigure en profondeur 

les finalités éducatives proclamées. L’idéal spirituel d’une 

éducation désintéressée entre en tension avec les nécessités de 

survie qui pèsent sur les maîtres coraniques. Ces derniers se 

trouvent pris dans une économie de la contrainte, où 

l’instrumentalisation des enfants est légitimée par le discours 

religieux. La précarité devient ainsi un principe organisateur de 

l’action éducative, conférant une valeur sociale et pédagogique 

à une pratique issue d’une logique de besoin. 

Dans cette économie informelle, les talibés occupent une 

position ambivalente : objets d’une éducation spirituelle 

revendiquée, ils sont simultanément les moteurs d’une activité 

génératrice de revenus pour leur institution. La trajectoire 

éducative de ces enfants est marquée par une série de décalages 

entre les normes affichées et les réalités vécues, produisant un 

habitus de résignation et de service, conforme à leur place dans 

le champ social (Bourdieu, 1980, p. 128). 

Enfin, cette autonomie des écoles coraniques, souvent 

revendiquée comme un gage de liberté pédagogique et 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

199 

religieuse, dissimule une dépendance profonde aux ressources 

générées par les enfants eux-mêmes. Loin de libérer l’institution 

des pressions extérieures, elle l’ancre dans une économie morale 

fondée sur la valorisation de la pénurie, où la pauvreté devient 

vertu et la dépendance, tradition. Ce système entretient ainsi une 

naturalisation de la précarité, en la transposant dans une lecture 

spirituelle qui masque les inégalités et les rapports de 

domination qui en découlent. 

 

     2.2.2. Une gestion autonome marquée par l’informalité 

Sous couvert d’indépendance, les écoles coraniques de Bouaké 

développent un modèle de gestion qui conjugue autonomie 

revendiquée et informalité assumée. Cette autonomie, érigée en 

pilier identitaire par les maîtres coraniques, est souvent 

présentée comme la condition nécessaire à la préservation de 

l’authenticité spirituelle et à la fidélité à une pédagogie 

religieuse ancestrale. Toutefois, derrière cette apparente liberté 

éducative se dissimule une organisation fragile, fondée sur des 

mécanismes informels de financement, de régulation et de 

fonctionnement qui exposent ces institutions à une instabilité 

chronique. 

 

Dans cette logique, les maîtres coraniques deviennent des 

figures centrales, investies de responsabilités multiples. Bien au-

delà du rôle d’enseignant religieux, ils assument seuls la gestion 

administrative, économique et logistique de leurs écoles. Cette 

centralité leur confère un pouvoir symbolique considérable, 

consolidé par leur position dans la hiérarchie communautaire. 

Mais elle les soumet également à une pression constante, 

alimentée par la rareté des ressources et l’absence de relais 

institutionnels. Comme l’avoue un maître : « Nos écoles sont 

indépendantes. Nous n’avons besoin de personne pour nous dire 

comment enseigner la parole de Dieu. Mais cette indépendance 

a un coût : nous devons trouver par nous-mêmes de quoi vivre. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

200 

» Cette déclaration met en évidence le paradoxe d’une 

autonomie qui, bien qu’idéologiquement valorisée, repose sur 

une vulnérabilité matérielle permanente. 

 

L’informalité devient ainsi une stratégie d’adaptation face à 

l’exclusion du champ éducatif formel. Elle permet une flexibilité 

dans l’organisation des enseignements et des rapports éducatifs, 

tout en imposant des limites structurelles qui affectent 

durablement la qualité de l’encadrement. Les sources de 

financement, essentiellement constituées de dons occasionnels, 

de contributions religieuses et des aumônes collectées par les 

enfants, demeurent aléatoires. Cette précarité engendre des 

situations où même les besoins les plus élémentaires, nourriture, 

matériel pédagogique, hébergement, ne peuvent être garantis 

avec régularité. Face à ce déficit, certains maîtres invoquent la 

simplicité évangélique des origines, opposant une éducation « 

pure » et dénuée d’artifices au modèle étatique jugé 

bureaucratique et déshumanisé. 

 

Dans ce système, la norme ne réside pas dans l’efficacité 

organisationnelle, mais dans le recours aux réseaux sociaux, aux 

solidarités locales et à des rapports de pouvoir interpersonnels. 

La figure du maître coranique acquiert une légitimité quasi 

paternelle, fondée sur l’autorité morale, la maîtrise du savoir 

religieux et la capacité à maintenir l’école à flot. Cette figure de 

gestionnaire absolu induit toutefois une asymétrie relationnelle 

marquée avec les talibés, transformant l’autonomie en monopole 

décisionnel. Ce monopole, souvent peu contesté, structure une 

domination symbolique qui légitime la reconduction de 

pratiques ambivalentes comme la mendicité. 

 

L’informalité ne s’arrête pas à l’organisation : elle touche aussi 

la régulation et la transparence. Les décisions sur l’utilisation 

des ressources, l’encadrement des enfants ou la gestion des 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

201 

conflits échappent à tout contrôle externe, rendant difficile toute 

évaluation ou normalisation. L’absence de mécanismes de suivi, 

d’indicateurs de performance ou de référentiels pédagogiques 

enracine ces écoles dans un modèle autarcique, fonctionnant en 

dehors des standards éducatifs nationaux. Comme l’a montré 

James C. Scott (2009), cette forme d’« infrapolitique » constitue 

une manière de résister aux logiques d’homogénéisation 

étatique, mais elle génère aussi une marginalisation auto-

entretenue. 

 

      2.2.3 L’absence de régulation publique et ses implications 

L’évolution des écoles coraniques dans un vide institutionnel 

prolongé révèle un paradoxe central du système éducatif ivoirien 

: à défaut d’un cadre juridique précis, ces institutions religieuses 

sont tolérées sans être reconnues, maintenues dans une 

marginalité légale qui favorise des pratiques informelles 

devenues structurelles. Cette absence de régulation publique ne 

résulte pas d’un simple oubli, mais s’inscrit dans une forme 

d’indifférence systémique à l’égard des modalités éducatives 

non conventionnelles. En se déployant dans cette « zone grise », 

les écoles coraniques construisent leurs propres normes, 

échappant aux mécanismes de contrôle et d’évaluation du 

système éducatif national. 

 

Cette autonomie institutionnelle contrainte confère aux maîtres 

coraniques une marge d’action élargie, mais elle s’accompagne 

d’une précarité durable. Livrées à elles-mêmes, sans 

subventions ni orientation pédagogique de l’État, ces structures 

compensent par des stratégies de contournement, parmi 

lesquelles la mobilisation des enfants dans des pratiques telles 

que la mendicité devient une norme fonctionnelle. Comme le 

souligne un acteur communautaire : « Les écoles coraniques 

sont livrées à elles-mêmes. L’État ne les reconnaît pas vraiment, 

mais il ne fait rien non plus pour les soutenir ou les encadrer. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

202 

C’est un vide qui laisse place à beaucoup de dérives. » Ce vide, 

loin d’être neutre, constitue un dispositif de domination par 

l’invisibilisation, qui déleste les institutions étatiques de leurs 

responsabilités tout en maintenant les écoles religieuses dans 

une position subalterne. 

 

Dans ce contexte, la mendicité cesse d’être une simple réponse 

économique : elle devient une solution systémique à l’absence 

de politiques éducatives inclusives. Externalisée aux enfants, 

cette charge économique traduit une dynamique de délégation 

inversée, où ce ne sont plus les adultes qui protègent les enfants, 

mais ces derniers qui assurent la subsistance de l’institution. 

Cette situation produit une forme d’institutionnalisation 

informelle, où la vulnérabilité devient un capital d’échange, 

utilisé pour interpeller la communauté et stabiliser un système 

éducatif en tension. 

Par ailleurs, cette situation révèle un affrontement silencieux 

entre deux régimes de légitimité : celui de l’État-nation, fondé 

sur la scolarisation formelle, et celui des communautés 

religieuses, fondé sur la tradition, la spiritualité et la proximité 

socioculturelle. Les écoles coraniques incarnent ainsi une 

résistance tacite à une modernité éducative perçue comme 

occidentale et déconnectée des réalités locales. Les maîtres 

coraniques, en se posant comme les garants d’une éducation 

morale authentique, affirment une contre-légitimité qui leur 

permet de contourner l’absence de reconnaissance 

institutionnelle tout en consolidant leur pouvoir symbolique. 

Cependant, cette stratégie de contournement ne fait qu’accentuer 

la marginalisation sociale des enfants talibés. En l’absence de 

contrôle, d’évaluation et de protection, ces derniers sont 

maintenus dans des trajectoires éducatives où la précarité 

devient la norme. Comme l’exprime un enseignant : « Nos 

écoles ne sont pas reconnues, mais elles ne sont pas interdites 

non plus. C’est comme si elles n’existaient pas pour l’État. Nous 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

203 

faisons avec ce que nous avons. » Cette « non-existence 

administrative » alimente un cercle vicieux dans lequel les 

inégalités sociales et éducatives se perpétuent, loin des radars de 

la régulation publique. 

 

      2.3. Les dynamiques sociales et familiales comme 

déterminants des trajectoires de mendicité 

        2.3.1 La délégation éducative et la recomposition des 

responsabilités parentales 

Dans les trajectoires éducatives des enfants talibés à Bouaké, la 

délégation des responsabilités parentales vers les maîtres 

coraniques ne résulte pas d’un simple choix individuel, mais 

d’un agencement complexe de contraintes socio-économiques, 

d’aspirations morales et de pressions collectives. Cette 

délégation s’inscrit dans une économie symbolique où 

l’éducation coranique fonctionne à la fois comme substitut 

éducatif et comme stratégie de dignité sociale. En confiant leurs 

enfants à ces institutions religieuses, les familles opèrent un 

transfert de responsabilités légitimé par des normes culturelles 

et une représentation valorisée de l’éducation islamique. 

 

Ce processus repose sur une double rationalité parentale. D’un 

côté, les parents recherchent un capital symbolique dans une 

éducation religieuse perçue comme garante d’une ascension 

morale. De l’autre, ils y voient une issue face à la précarité 

économique et à l’exclusion du système scolaire formel. Comme 

l’exprime un parent : « Nous n’avons pas les moyens de les 

envoyer à l’école moderne, mais chez le marabout, ils 

grandiront avec la foi. Et pour le reste, Allah pourvoira. » Ce 

témoignage illustre la manière dont l’éducation religieuse est 

investie d’une fonction réparatrice dans des contextes de 

marginalité, où la foi apparaît comme une ressource de 

substitution aux carences éducatives et matérielles. 

 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

204 

Cependant, cette délégation induit une reconfiguration implicite 

du rôle parental. En s’effaçant progressivement des sphères 

éducatives et matérielles, les parents laissent aux maîtres 

coraniques l’entière responsabilité de la formation, de 

l’encadrement et de la subsistance des enfants. Ce 

désengagement, souvent perçu comme un acte de confiance, 

prend en réalité la forme d’une déresponsabilisation 

fonctionnelle. Un maître coranique souligne : « Les parents 

confient leurs enfants avec confiance, mais ils ne se préoccupent 

plus de ce qu’ils mangent ou de ce qu’ils portent. Cela devient 

notre responsabilité. » Ce transfert asymétrique expose les 

enfants à une vulnérabilité accrue, où leur quotidien est structuré 

par des exigences éducatives et économiques souvent 

incompatibles avec leurs besoins fondamentaux. 

La mendicité, dans ce contexte, devient un mécanisme 

compensatoire imposé aux enfants. Ces derniers, en assumant 

leur propre subsistance, se retrouvent investis d’un double statut 

: élèves en quête de savoir spirituel et agents économiques 

indispensables au maintien de l’institution. Ce glissement des 

responsabilités vers l’enfant renforce une dynamique de 

reproduction sociale, où la précarité des familles engendre des 

choix éducatifs qui perpétuent la dépendance, la subalternité et 

l’exclusion. Loin d’émanciper, l’éducation coranique, 

lorsqu’elle s’adosse à des pratiques de survie telles que la 

mendicité, reconduit des logiques d’assignation sociale. 

 

Ce processus de délégation n’est pas neutre sur le plan du genre. 

Il révèle une distribution inégalitaire des rôles éducatifs et 

économiques. Tandis que les garçons sont envoyés mendier dans 

l’espace public, les filles demeurent cantonnées aux tâches 

domestiques, renforçant une division sexuée du travail dès 

l’enfance. Cette structuration genrée des rôles illustre une 

socialisation différentielle, où les garçons deviennent porteurs 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

205 

d’une économie spirituelle et les filles, garantes de la 

reproduction familiale. 

 

Enfin, la délégation éducative vers les écoles coraniques est 

renforcée par une normativité communautaire qui exerce une 

contrainte sociale latente sur les familles. Dans de nombreux 

quartiers, refuser d’envoyer ses enfants chez le marabout expose 

à des jugements moraux et à une mise à distance sociale. La 

conformité devient alors un impératif : inscrire un enfant dans 

une école coranique ne relève plus d’un choix, mais d’une 

injonction culturelle intériorisée. Cette pression communautaire 

renforce donc le statut des maîtres coraniques comme figures 

d’autorité incontournables, garantes non seulement de la 

transmission religieuse, mais de la cohésion morale du groupe. 

 

        

       2.3.2 Les attentes sociales et communautaires comme 

mécanismes de reproduction 

Loin d’être marginale ou accidentelle, la mendicité des talibés 

s’inscrit dans un dispositif socialement structuré, façonné par un 

système d’attentes communautaires qui en assurent la 

reproduction. Dans les quartiers concernés de Bouaké, cette 

pratique est non seulement tolérée, mais activement valorisée 

par un ensemble de normes sociales et religieuses, qui l’érigent 

en étape légitime du parcours éducatif des enfants. Les logiques 

communautaires fonctionnent ainsi comme des mécanismes 

puissants de naturalisation de la mendicité, en l’inscrivant dans 

un système de devoirs mutuels et d’échanges symboliques. 

 

Dans cette perspective, les maîtres coraniques mobilisent les 

talibés comme des figures morales, investies d’un rôle médiateur 

entre la communauté et ses propres obligations religieuses. En 

sollicitant l’aumône, les enfants rappellent aux adultes leur 

devoir de zakat, tout en incarnant les vertus de l’endurance, de 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

206 

l’humilité et du renoncement. Comme le résume un membre de 

la communauté : « Lorsque les enfants demandent, c’est un 

rappel pour nous. C’est notre devoir d’aider. Cela montre que 

nous sommes unis et que nous respectons nos obligations envers 

Dieu. » Ce rappel permanent s’inscrit dans une économie 

morale, où la distribution matérielle de l’aumône s’accompagne 

d’une validation mutuelle des places sociales : les enfants sont 

pauvres mais méritants, les adultes sont généreux et pieux. 

 

Cependant, cette construction collective, bien que cohérente 

symboliquement, masque une asymétrie fondamentale : les 

talibés deviennent les porteurs d’un fardeau éducatif et spirituel 

qui dépasse leur capacité de consentement. Derrière l’image 

d’enfants missionnés se cache une réalité faite de fatigue, de 

stigmatisation et d’isolement. En position subalterne, les talibés 

n’ont ni la légitimité, ni les ressources sociales pour contester 

l’ordre établi. Leur statut d’« enfants de la rue » devient alors un 

rôle intériorisé, imposé par une communauté qui, tout en les 

valorisant symboliquement, les expose à une précarité 

quotidienne. 

 

La force de ces mécanismes de reproduction repose également 

sur le rôle des familles, qui participent à cette dynamique sous 

l’effet d’une pression sociale diffuse. Confier son enfant à une 

école coranique ne relève plus seulement d’une décision 

spirituelle ou économique ; c’est devenu une norme 

communautaire implicite, dont le non-respect peut entraîner une 

disqualification morale. Comme le déclare une mère : « Si nous 

ne confions pas nos enfants aux maîtres coraniques, les autres 

pensent que nous ne respectons pas la religion. C’est une honte 

pour nous. » Ce témoignage révèle la manière dont les 

représentations religieuses, les normes culturelles et les attentes 

sociales se conjuguent pour verrouiller les alternatives 

éducatives. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

207 

 

La mendicité des enfants n’apparaît donc plus comme une 

situation exceptionnelle à corriger, mais comme une étape 

perçue comme normale, voire formatrice, dans leur parcours de 

socialisation. Cette légitimation collective transforme une 

situation de vulnérabilité en expérience valorisée, tout en 

masquant les rapports de pouvoir qui la sous-tendent. En 

attribuant aux enfants une mission symbolique dans la 

reproduction des valeurs religieuses, la communauté les inscrit 

dans une logique circulaire : ils deviennent les garants d’un 

système qui les contraint, et les victimes d’une tradition qui les 

glorifie. 

 

 

 

 

       2.3.3 La relation maître-talbés : asymétries de pouvoir et 

contrôle social 

Au cœur des écoles coraniques, la relation entre les maîtres et 

les talibés ne se réduit pas à un simple échange pédagogique : 

elle s’inscrit dans un rapport de pouvoir profondément 

asymétrique, où l’autorité religieuse légitime des premiers 

impose une discipline normée aux seconds. Derrière l’image 

traditionnelle du maître spirituel se déploie un système de 

contrôle où la parole religieuse sert à encadrer, orienter et 

souvent contraindre les enfants à adopter des pratiques comme 

la mendicité, présentée non comme une souffrance, mais comme 

un rite de passage éducatif. 

Cette autorité morale, fondée sur la transmission du savoir 

islamique, permet aux maîtres coraniques d’exercer un 

encadrement strict sur les enfants. Les règles de vie sont 

codifiées, les attentes élevées, et la quête d’aumônes devient une 

exigence quotidienne, mesurée non à l’aune de l’apprentissage 

spirituel des enfants, mais selon leur capacité à rapporter des 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

208 

ressources. « On nous dit que si nous ne ramenons rien, nous 

n’avons pas assez travaillé. Nous devons obéir, sinon nous 

risquons d’être punis », confie un talibé. Ce propos traduit une 

pression constante, révélatrice d’une pédagogie qui subordonne 

l’éthique éducative à des objectifs économiques. 

Cette dynamique incarne ce que Pierre Bourdieu identifie 

comme une domination symbolique : une forme de pouvoir qui 

s’exerce par l’intériorisation des normes imposées, au point que 

les dominés y adhèrent sans remise en question. La mendicité 

devient ainsi une « vertu », un exercice spirituel de patience et 

de renoncement, que les enfants finissent par accepter comme 

une obligation morale. À travers cette intériorisation, se met en 

place l’hégémonie culturelle : un consentement contraint, où les 

enfants participent à leur propre subordination, convaincus 

qu’elle participe à leur salut spirituel. 

Toutefois, cette autorité n’est pas déployée dans un vide social. 

Les maîtres eux-mêmes sont pris dans une structure de 

contraintes : ils évoluent dans des environnements précaires, 

marginalisés des systèmes publics, et doivent garantir le 

fonctionnement quotidien de leurs écoles. Cette double 

assignation, éducative et gestionnaire, place les maîtres dans une 

position paradoxale : ils dominent des enfants vulnérables tout 

en étant eux-mêmes dominés par un contexte économique 

hostile. « Nous n’avons pas le choix. Si les enfants ne vont pas 

demander, nous ne pourrons pas leur offrir le peu que nous 

avons promis. C’est un mal pour un bien », admet l’un d’eux. 

Cette phrase témoigne d’un système d’adaptation où la 

contrainte devient la règle, et où la quête d’aumône prend la 

forme d’un levier de survie. 

 

Dans ce contexte, les pratiques de contrôle sont renforcées par 

des mécanismes disciplinaires : punitions, sanctions 

symboliques, humiliations publiques. L’objectif n’est pas 

seulement de corriger les comportements, mais d’inculquer une 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

209 

vision normative de la souffrance comme voie d’élévation 

morale. Les maîtres consolident ainsi leur pouvoir, tout en 

intégrant les enfants dans une économie morale et religieuse qui 

justifie leur exploitation. 

Mais cette asymétrie ne se limite pas à une relation 

interindividuelle. Elle renvoie à un système de reproduction 

sociale, où les normes éducatives, les justifications religieuses et 

les contraintes matérielles s’articulent pour maintenir l’ordre 

établi. L’absence de régulation publique, l’informalité des 

structures, et la légitimité communautaire accordée aux écoles 

coraniques participent à la pérennisation de cette configuration. 

La domination symbolique des maîtres s’insère dans une trame 

plus large, où la spiritualité masque les enjeux économiques, et 

où les enfants, bien que placés au centre du dispositif, demeurent 

sans voix. 

 

Discussions 

 

1. Légitimation religieuse de la mendicité, entre spiritualité 

et rationalisation théologique 

 

Les résultats de cette étude révèlent que la mendicité des talibés, 

loin d’être perçue comme une forme de marginalité, est intégrée 

dans un dispositif éducatif et religieux légitimé par un ensemble 

de référents spirituels et sociaux. Cette tendance à la 

naturalisation de la pratique trouve un écho dans les travaux de 

Jean-Louis Triaud (1997, p. 115), qui souligne que les écoles 

coraniques en Afrique de l’Ouest perpétuent des normes 

historiques dans lesquelles la mendicité est assimilée à une 

épreuve initiatique. Selon lui, cette pratique vise à inculquer des 

vertus religieuses comme l’humilité, la dépendance à Dieu 

(tawakkul), et le détachement du monde matériel. Si cette 

interprétation coïncide partiellement avec nos observations, 

notre analyse en étend la portée en révélant que cette 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

210 

spiritualisation sert également de couverture idéologique à une 

organisation fondée sur des logiques de survie économique. La 

dimension religieuse, loin d’être exclusivement morale, est 

instrumentalisée comme une réponse à la précarité structurelle 

des écoles coraniques. 

Dans la même lignée, Cheikh Ba (2013, p. 87) démontre que les 

maîtres coraniques fondent leur justification de la mendicité sur 

des références prophétiques, notamment la pauvreté des 

premiers compagnons du Prophète. Cette rhétorique permet de 

sacraliser la pauvreté comme vertu et d’inscrire la quête 

d’aumônes dans une tradition religieuse authentifiée. Nos 

données confirment cette utilisation stratégique du discours 

religieux, tout en la resituant dans un cadre pragmatique : les 

maîtres coraniques ne se contentent pas d’enseigner la 

résignation spirituelle, ils organisent activement la mendicité 

comme un dispositif fonctionnel de financement informel. Loin 

d’une sacralité désintéressée, la mendicité apparaît ainsi comme 

un outil de régulation économique et sociale. 

Cette dialectique entre légitimation spirituelle et domination 

pédagogique s’inscrit pleinement dans la notion de domination 

symbolique, telle que définie par Pierre Bourdieu (op. cit., p. 

183). Le rapport maître-talbés, tel que révélé dans nos enquêtes, 

repose sur une asymétrie où les enfants intériorisent leur position 

de subordination à travers un système de valeurs imposé par 

l’autorité religieuse. Cette autorité s’appuie sur un pouvoir de 

nomination et de prescription morale qui interdit toute remise en 

question, les enfants étant convaincus qu’ils participent à une 

œuvre divine. Cette forme d’hégémonie, au sens d’Antonio 

Gramsci (1971, p. 12), empêche l’émergence de toute 

conscience critique chez les talibés, qui finissent par accepter 

leur condition comme une norme éducative. 

Ces résultats convergent également avec ceux de Robert Launay 

(2008, p. 59), qui met en lumière les stratégies d’autorité 

mobilisées par les maîtres coraniques pour maintenir leur 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

211 

emprise, notamment à travers une rhétorique religieuse destinée 

à neutraliser les critiques. Cependant, notre analyse pousse plus 

loin en démontrant que cette autorité ne s’exerce pas uniquement 

sur les enfants, mais également sur les familles et la 

communauté. Par des mécanismes de pression sociale et de 

contrôle symbolique, l’ensemble du corps social est conduit à 

valider tacitement la pratique, à travers une logique de 

conformité aux attentes religieuses dominantes. 

En ce sens, la mendicité des talibés peut être comprise dans le 

cadre de l’économie morale, telle que définie par Didier Fassin 

(op. cit., p. 125). Ce dernier insiste sur la manière dont certaines 

pratiques, socialement controversées, sont réinterprétées et 

légitimées à travers des catégories morales supérieures. Dans 

notre étude, la quête d’aumônes, bien qu’associée à la précarité 

et à la souffrance, est perçue comme un acte valorisé 

religieusement, réactivant des obligations collectives comme la 

zakat. Les enfants deviennent ainsi les vecteurs d’un rappel 

normatif, invitant les donateurs à réaffirmer leur appartenance à 

la communauté musulmane et à renforcer la cohésion sociale à 

travers un geste de charité. 

Toutefois, cette lecture collective de la mendicité élude les 

expériences subjectives des talibés, souvent marquées par des 

privations, une vulnérabilité institutionnalisée et une souffrance 

banalisée. Là où certaines analyses, comme celle de Dorte 

Thorsen (2012, p. 102), privilégient une explication centrée sur 

la pauvreté comme principal facteur explicatif de la mendicité, 

nos résultats soulignent au contraire l’importance des structures 

institutionnelles défaillantes. La faiblesse des soutiens publics, 

l’inexistence de mécanismes de financement stables, et 

l’informalité des écoles coraniques expliquent en grande partie 

la pérennisation de la pratique. La mendicité devient alors un 

instrument bifonctionnel, à la fois moyen spirituel de formation 

morale et ressource économique pour la survie de l’institution. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

212 

Enfin, l’analyse met en évidence un paradoxe éducatif 

fondamental : sous couvert de formation spirituelle, la pratique 

de la mendicité participe à l’enracinement des enfants dans des 

logiques de dépendance et de marginalisation. En justifiant cette 

pratique par des références religieuses, les maîtres coraniques 

consolident leur position d’autorité tout en perpétuant un 

système d’exploitation douce, où la contrainte est intériorisée. 

Cette configuration appelle à une réflexion critique sur les 

limites des discours de légitimation religieuse, lorsque ceux-ci 

contribuent à figer des inégalités structurelles sous des formes 

d’adhésion morale. 

 

2. Un système éducatif entre autonomie et vulnérabilité 

 

L’étude des écoles coraniques de Bouaké révèle que leur 

organisation repose sur une autonomie présentée comme une 

ressource identitaire, mais qui s’avère, dans les faits, largement 

façonnée par des contraintes structurelles et des mécanismes 

d’adaptation précaires. Cette configuration paradoxale interroge 

la frontière entre autonomie volontaire et autonomie subie. Les 

résultats obtenus confirment que ces établissements éducatifs 

religieux, historiquement marginalisés, fonctionnent dans une 

informalité institutionnalisée, où l’absence de cadre 

réglementaire et de soutien public se conjugue à une gestion 

communautaire endogène. 

Cette réalité fait écho à la notion de « bricolage institutionnel » 

développée par Jean-Pierre Olivier de Sardan (1995, p. 227), qui 

montre comment, dans des contextes de faiblesse étatique, les 

acteurs locaux combinent normes officielles et arrangements 

pratiques pour faire face aux contraintes du quotidien. Les écoles 

coraniques illustrent parfaitement ce bricolage, en intégrant des 

justifications spirituelles à des pratiques de survie matérielle. 

Notre étude montre que l’autonomie dont se réclament les 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

213 

maîtres coraniques est moins un choix qu’un impératif né de 

l’abandon institutionnel. 

Cette dimension adaptative rejoint également les travaux de 

Tania Bolte (2010, p. 78), qui souligne, dans son analyse des 

talibés au Sénégal, que la mendicité est structurée comme une 

stratégie éducative et économique dans des contextes où les 

ressources sont insuffisantes. Les enfants sont ainsi investis d’un 

rôle hybride, à la fois apprenants et agents économiques. Nos 

résultats confirment cette double assignation, en montrant que 

les talibés deviennent essentiels à la reproduction du système 

éducatif coranique, non seulement comme élèves, mais comme 

soutiens logistiques du fonctionnement institutionnel. 

L’organisation informelle de ces écoles ne relève donc pas d’une 

simple volonté d’indépendance, mais d’un système de gestion 

contraint. AbdouMaliq Simone (2004, p. 159) décrit ces réalités 

urbaines africaines comme des formes de « bricolage social », 

où les institutions, déconnectées de l’État, s’auto-organisent 

autour de réseaux de survie et d’agencements pratiques. Cette 

perspective permet de mieux comprendre l’économie de 

subsistance des écoles coraniques de Bouaké, qui mobilisent les 

enfants comme intermédiaires sociaux entre les maîtres et la 

communauté, tout en assurant le maintien d’un ordre éducatif 

fragile. 

Par ailleurs, cette configuration doit être lue à la lumière de la « 

politique du ventre » théorisée par Jean-François Bayart (1989, 

p. 202), qui désigne l’usage des ressources disponibles par les 

acteurs périphériques pour assurer leur reproduction sociale. 

Dans le cas présent, la mobilisation des enfants dans la quête 

d’aumônes s’inscrit dans une logique d’accumulation 

symbolique et matérielle qui permet aux maîtres coraniques de 

consolider leur légitimité tout en assurant leur propre 

subsistance. Cette instrumentalisation de la vulnérabilité, loin 

d’être marginale, devient le fondement de l’économie éducative 

coranique. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

214 

 

3. De la délégation éducative à la reproduction des 

vulnérabilités chez les talibés 

 

Derrière chaque enfant talibé dans les rues de Bouaké se dessine 

une configuration complexe de pressions sociales, 

d’arrangements familiaux et de légitimations symboliques. Loin 

d’être un choix purement individuel ou spirituel, le placement 

des enfants dans les écoles coraniques s’inscrit dans un système 

social de délégation éducative, façonné par des inégalités 

économiques, des attentes communautaires et une gestion 

asymétrique du pouvoir. La figure du talibé se trouve ainsi au 

carrefour d’injonctions parentales, de normes religieuses et 

d’une organisation éducative précaire. 

 

Les données de notre recherche révèlent que, pour de 

nombreuses familles, la délégation de l’éducation religieuse aux 

maîtres coraniques s’impose comme une réponse à une 

incapacité structurelle à subvenir aux besoins fondamentaux de 

leurs enfants. Ce constat rejoint les travaux de Makhtar Niang 

(2006, p. 45), qui observe que les familles sénégalaises, 

confrontées à la pauvreté, se tournent vers les écoles coraniques 

perçues comme des refuges éducatifs et spirituels. Cependant, 

notre étude va plus loin en soulignant que cette délégation ne 

relève pas uniquement de la précarité économique, mais aussi 

d’une norme sociale intériorisée, dans laquelle la non-

conformité expose à des sanctions symboliques. Comme le 

souligne Bruno Lautier (2004, p. 214), dans les milieux 

populaires, la délégation parentale vers des tiers éducatifs 

devient une stratégie de survie déguisée, qui permet de maintenir 

une forme de dignité sociale tout en transférant la vulnérabilité. 

À ce titre, les normes communautaires fonctionnent comme des 

mécanismes de régulation implicites. Les familles, soumises au 

regard social, adhèrent à un modèle éducatif religieux perçu 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

215 

comme moralement supérieur. Cette dynamique a été décrite par 

Mamadou Diouf (2000, p. 112), qui montre que le respect des 

traditions religieuses est souvent dicté par la peur de la 

stigmatisation. Dans notre enquête, ce phénomène se manifeste 

clairement : les parents redoutent d’être jugés comme négligents 

ou impies s’ils ne confient pas leurs enfants aux écoles 

coraniques. Cette injonction sociale renforce la légitimité de la 

mendicité comme pratique éducative, la transformant en norme 

socialement valorisée. 

Mais cette valorisation masque une réalité plus sombre : les 

relations de pouvoir asymétriques qui lient les talibés à leurs 

maîtres. Tal Tamari (1991, p. 78) insiste sur l’autorité quasi 

absolue des maîtres coraniques, justifiée par leur statut de 

détenteurs du savoir sacré. Cette domination, loin d’être 

uniquement pédagogique, s’exerce sur le corps et le quotidien 

des enfants, souvent à travers une discipline stricte et des 

sanctions symboliques. Nos données confirment ce rapport de 

force, mais y ajoutent une lecture plus large : la vulnérabilité des 

talibés est institutionnalisée dans une structure qui légitime leur 

exploitation sous couvert de spiritualité. 

C’est dans cette articulation entre religion et pouvoir que se situe 

l’analyse de Stephen Ellis et Gerrie ter Haar (2004, p. 157). 

Selon eux, les croyances religieuses peuvent être mobilisées 

comme instruments de légitimation d’inégalités, en voilant des 

formes d’exploitation derrière une façade spirituelle. Les maîtres 

coraniques, dans notre étude, invoquent la tradition islamique 

pour sacraliser la quête quotidienne, présentée comme une 

épreuve d’humilité. Cette rhétorique permet de rendre invisible 

la dimension coercitive de la pratique, tout en renforçant leur 

autorité morale. 

La condition des talibés peut aussi être analysée à l’aune du 

concept de « waithood » développé par Alcinda Honwana (2012, 

p. 89). Bien qu’elle s’intéresse aux jeunes adultes en transition, 

son concept s’applique aux talibés en tant qu’enfants figés dans 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

216 

un entre-deux : ni pleinement pris en charge, ni autonomes, ils 

évoluent dans un état d’attente prolongée, dépourvus de 

perspectives d’émancipation. En ce sens, notre étude propose 

une extension du concept en y incluant l’enfance religieuse 

marginalisée. 

À ce carrefour de dépendances éducatives, économiques et 

symboliques, les talibés apparaissent comme les figures 

silencieuses d’un système de reproduction des vulnérabilités. 

Henri Mendras (1974, p. 97) écrivait que l’organisation sociale 

peut faire de la transmission culturelle un outil d’inégalité 

lorsqu’elle naturalise les rapports de domination. Nos résultats 

prolongent cette réflexion, en montrant que la délégation 

éducative vers les écoles coraniques, loin d’être neutre, participe 

à une perpétuation des hiérarchies sociales, sous couvert de 

spiritualité. 

Les réflexions de Florence Boyer (2006, p. 163) et Deborah 

Durham (2000, p. 119) apportent une grille d’analyse 

complémentaire. Boyer insiste sur la manière dont la religiosité 

structure les rapports éducatifs dans les sociétés africaines, 

légitimant des positions d’autorité et des formes d’obéissance 

sociale. Durham, quant à elle, met en lumière la pluralité des 

constructions sociales de l’enfance en Afrique, et le brouillage 

des frontières entre protection, travail et initiation. Ces deux 

perspectives nous permettent de comprendre que l’enrôlement 

des enfants dans la mendicité n’est pas uniquement un fait 

économique ou religieux : c’est un dispositif éducatif 

ambivalent, au croisement de normes culturelles, de stratégies 

familiales et d’inégalités systématiques. 

 

Conclusion 

 

L'étude sur la mendicité des enfants talibés inscrits dans les 

écoles confessionnelles coraniques de Bouaké a permis de 

mettre en lumière les dynamiques complexes et interreliées qui 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

217 

structurent ce phénomène. En explorant les discours religieux, 

les contraintes institutionnelles et les dynamiques familiales, 

cette recherche a révélé un paradoxe fondamental : les écoles 

coraniques, censées être des lieux de transmission morale et 

spirituelle, apparaissent aussi comme des espaces de 

reproduction des vulnérabilités sociales. 

Au cœur de ce paradoxe, les répertoires de justification 

religieuse jouent un rôle clé en légitimant la mendicité comme 

un dispositif éducatif et spirituel, intégrant l'humilité et la 

dépendance à Dieu comme valeurs centrales de la formation des 

enfants. Toutefois, cette construction normative masque des 

formes d’exploitation implicites, où la spiritualité est mobilisée 

pour répondre à des besoins économiques immédiats, dans un 

contexte marqué par la précarité. Ce résultat rejoint certaines 

analyses sociologiques sur l’instrumentalisation de la religion 

dans des contextes socio-économiques contraignants. 

Sur le plan institutionnel, la précarité structurelle des écoles 

coraniques, exacerbée par l’absence de régulation étatique et de 

financements stables, a été identifiée comme un facteur 

déterminant dans la perpétuation de cette pratique. Cette 

situation engendre une économie de survie où les enfants 

deviennent des pourvoyeurs involontaires de ressources, 

transformant ainsi leur éducation en une réalité ambivalente 

entre idéaux spirituels et contraintes matérielles. Ici, l'autonomie 

des maîtres coraniques, souvent valorisée comme un gage de 

liberté pédagogique, se révèle être une autonomie contrainte, 

inscrite dans une dynamique d’informalité institutionnelle. 

Les dynamiques sociales et familiales apparaissent également 

comme un élément central du problème. La délégation des 

responsabilités éducatives par les familles, motivée par des 

contraintes économiques et des attentes normatives, renforce la 

reproduction des pratiques traditionnelles. Cette délégation 

s’inscrit dans une logique collective où la mendicité est perçue 

comme un devoir communautaire, participant au maintien des 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

218 

solidarités locales tout en masquant les souffrances individuelles 

des talibés. La relation entre les maîtres et les enfants, marquée 

par des asymétries de pouvoir, constitue un autre facteur de cette 

vulnérabilité structurelle, où les talibés intériorisent leur 

condition comme un impératif moral et éducatif. 

Cette étude offre donc une lecture sociologique critique de la 

mendicité infantile au sein des écoles coraniques en Côte 

d'Ivoire. Elle montre que ce phénomène ne peut être réduit à une 

simple défaillance institutionnelle ou économique. Il s'inscrit 

dans un système d’interactions complexes où les dimensions 

religieuses, sociales et structurelles se conjuguent pour produire 

et reproduire les vulnérabilités des enfants. L’originalité de cette 

recherche réside dans sa capacité à articuler ces différents 

niveaux d’analyse pour éclairer un paradoxe systémique qui 

interroge les limites et les tensions du modèle éducatif 

confessionnel. 

Il apparaît nécessaire, à terme, de réfléchir à des politiques 

publiques adaptées qui prennent en compte les réalités de ces 

écoles coraniques tout en respectant leur spécificité culturelle et 

religieuse. L’intégration de ces institutions dans un cadre 

réglementaire, couplée à des dispositifs de soutien économique 

et social, pourrait permettre de concilier les aspirations 

éducatives spirituelles avec les exigences de protection des 

droits des enfants. En cela, cette étude constitue un point de 

départ pour repenser les systèmes éducatifs alternatifs dans un 

contexte africain marqué par des transformations sociales et 

économiques profondes. 

 

Références bibliographiques 

 

BA Boubacar S., 2013. L'éducation coranique et les talibés : 

Dynamiques sociales et vulnérabilité des enfants au Sénégal, 

Karthala, Dakar. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

219 

BAYART Jean-François, 1989. L’État en Afrique : La 

politique du ventre, Fayard, Paris. 

BOLTE Tania, 2010. Les enfants talibés au Sénégal : entre 

éducation coranique et exploitation, L’Harmattan Sénégal, 

Dakar.. 

BOURDIEU Pierre, 1977. Outline of a Theory of Practice, 

Cambridge University Press, Cambridge.  

BOURDIEU Pierre et PASSERON Jean-Claude, 1970. La 

reproduction : Éléments pour une théorie du système 

d’enseignement, Éditions de Minuit, Paris.  

BOYER Florence, 2006, « L’école coranique à Niamey : une 

autorité éducative en marge de l’État », in Autrepart, n° 38, pp. 

149-165. 

DIOUF Mamadou, 2000. Les figures du politique : Des 

pouvoirs hérités aux pouvoirs élus en Afrique, Karthala Paris.  

DURHAM Deborah, 2000, « Youth and the social imagination 

in Africa: Introduction to parts 1 and 2 », in Anthropological 

Quarterly, vol. 73, no. 3, pp. 113-120. 

DURKHEIM Émile, 1912. Les formes élémentaires de la vie 

religieuse, Félix Alcan, Paris. 

EICKELMAN Dale F., 1985. Knowledge and power in 

Morocco: The education of a twentieth-century notable, 

Princeton University Press, Princeton. 

ELLIS Stephen et TER HAAR Gerrie, 2004. Worlds of 

power: Religious thought and political practice in Africa, Hurst 

& Company, London. 

FASSIN Didier, 2009. Économies morales contemporaines, 

Presses Universitaires de France, Paris.  

HONWANA Alcinda, 2012. The time of youth: Work, social 

change, and politics in Africa, Kumarian Press, Boulder.  

KANE Ousmane, 2016. Madrassas and education systems in 

West Africa: Between tradition and modernity, CODESRIA, 

Dakar. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

220 

LAUNAY Robert, 2008. The transmission of islamic 

knowledge in Africa: An anthropological analysis, Indiana 

University Press, Bloomington. 

LAUTIER Bruno, 2004. Protection sociale et pauvreté dans 

les pays du Sud, Karthala, Paris. 

MENDRAS Henri, 1974. La seconde révolution française : 

1965-1984, Gallimard, Paris. 

NIANG Makhtar, 2006. Les enfants talibés au Sénégal : 

Dynamiques sociales, enjeux éducatifs et politiques publiques, 

CODESRIA, Dakar. 

OLIVIER DE SARDAN Jean-Pierre, 1995. Anthropologie et 

développement : Essai en socio-anthropologie du changement 

social, Karthala, Paris. 

SCOTT James C., 2009. The art of not being governed: An 

anarchist history of upland southeast Asia, Yale University 

Press, New Haven CT.  

SIMONE AbdouMaliq, 2004. For the city yet to come: 

Changing african life in four cities, Duke University Press, 

Durham. 

TAMARI Tal, 1991. Les castes de l’Afrique occidentale : 

Histoire, tradition, modernité, CNRS Éditions, Paris.  

THORSEN Dorte, 2012, « Children and youth in Islamic 

education: Socioeconomic dimensions of the talibés », in 

Senegal african studies review, 55(2), 85-104. 

TRIAUD Jean-Louis, 1997. L'Islam et l'école coranique en 

Afrique de l’Ouest, Karthala, Paris. 

 

 


