Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

« L’Afrique pensante : relecture critique des

. 7

épistémicides et résurgence des savoirs endogénes »

Thérese SAMAKE

Enseignante-chercheure, Maitre-Assistant en Philosophie
Université Catholique de I’Afrique de I’Ouest-Unité
Universitaire @ Bamako

mathere@hotmail.fr

+223 76 0549 57

Résumé

Cet article interroge la résurgence des savoirs endogénes africains a travers
une lecture constructive des continuités historiques, des ressources critiques
internes et des dynamiques contemporaines d’innovation. Il met en lumiére
la diversité et la vitalité des formes de connaissance enracinées dans les
sociétés africaines, ainsi que leur capacité d’adaptation face aux mutations.
La réflexion souligne I’émergence d’une conscience épistémique africaine
tournée vers la souveraineté cognitive, la justice des savoirs et la
reconnaissance de la pluralité des rationalités. En s’appuyant sur des
pratiques concrétes — éducation, santé, gouvernance, médiation — I'article
montre que ces savoirs, loin d’étre dépassés, sont porteurs de solutions
ancrées et d’un horizon partagé. Il plaide ainsi pour un dialogue fécond entre
les traditions intellectuelles, dans une logique de co-construction des savoirs
au service d’un avenir commun.

Mots-clés : Savoirs endogenes — souveraineté cognitive — pluralité des
rationalités — justice épistémique — Afrique pensante

Introduction

Les formes de production du savoir s’inscrivent dans des
dynamiques historiques, politiques et culturelles qui fagonnent
la maniere dont les sociétés pensent leur monde, leur mémoire
et leur devenir. En Afrique, I'histoire de la pensée et de la

260


mailto:mathere@hotmail.fr

Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

connaissance a été profondément marquée par des processus
d’extraversion et de délégitimation, au point que des pans
entiers des systémes de savoirs endogenes ont été réduits au
silence ou marginalisés dans les institutions officielles (M. Kane
& M. Samba, 2025, p. 1). Cette disqualification, souvent
naturalisée au nom de I'universalisme scientifique, participe
d’un phénomeéne plus vaste que certains auteurs analysent
comme un épistémicide : non pas simple disparition de savoirs,
mais, selon B. de Sousa Santos, (2014, p. 92) « effacement
systématique de leur validité, de leur rationalité propre et de
leur capacité a structurer le réel ». L'oralité reléguée, les
langues locales confinées a I|'espace domestique, les
cosmologies communautaires disqualifiées au profit de grilles
interprétatives importées : autant de manifestations d’une
violence symbolique dont les effets continuent de peser sur les
maniéres africaines de connaitre et de transmettre. Comme le
souligne VY. Mudimbe, (1988, p. 34), « la construction d’une
science autochtone passe par la déconstruction des discours
universalistes et la reconstitution d’une archéologie des
représentations africaines ».

Dans un contexte contemporain de crise généralisée des
modéeles dominants — économiques, écologiques, épistémiques
— se manifeste une volonté croissante de repenser les
fondements de la connaissance a partir des réalités africaines.
Ce mouvement, qui traverse les milieux universitaires,
éducatifs, artistiques et politiques, ne reléve pas d’un retour
nostalgique aux traditions, mais d’un processus critique et
créatif de réactivation des ressources endogenes, au service
d’une souveraineté cognitive renouvelée. P. Hountond;ji, (1994,
p. 27), rappelle a ce propos que « les savoirs dits traditionnels
ne sont pas des vestiges figés, mais des constructions
dynamiques, évolutives, forgées dans |'expérience ». Cette

261



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

dynamique trouve un écho particulier dans certaines régions
comme les pays de I’Alliance des Etats du Sahel (AES), ou les
mutations géopolitiques s’accompagnent d’un effort visible de
valorisation des langues nationales, de relecture des structures
communautaires et de reconnaissance des savoirs localement
enracinés (A. Kane & M. Samba, 2025, p. 3).

C'est dans ce contexte que se pose la problématique centrale
de cette recherche : comment la résurgence critique des savoirs
endogenes africains, articulée a une relecture épistémologique
rigoureuse et ouverte, peut-elle constituer le socle d’un projet
africain de société fondé sur la justice cognitive, la pluralité des
rationalités et la reconfiguration des modeles de
développement ? Cette interrogation invite a dépasser les
oppositions binaires entre tradition et modernité, oralité et
écriture, local et global, pour questionner la capacité des
sociétés africaines a mobiliser leurs propres ressources
intellectuelles dans la construction d’alternatives enracinées,
pertinentes et durables.

L'objectif de cet article est de contribuer a une meilleure
compréhension des fondements et des implications de cette
résurgence, en montrant que les savoirs endogenes ne relévent
pas du seul patrimoine symbolique, mais qu’ils peuvent nourrir
des pratiques sociales, éducatives et politiques innovantes.
s’agit d’explorer les conditions dans lesquelles ces savoirs,
longtemps marginalisés, redeviennent opérants, légitimes et
structurants pour I’avenir du continent.

L’hypothese de travail soutient que la réhabilitation critique des
savoirs endogenes africains constitue un levier essentiel de
souveraineté cognitive. Loin de s’opposer aux formes de savoir
issues d’autres horizons, ces rationalités peuvent participer
activement a un dialogue des connaissances, a condition d’étre
reconnues pour ce qu’elles sont: des systemes cohérents,

262



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

dynamiques, porteurs de sens, et capables d’interpréter le réel
a partir de logiques propres.

Le cadre théorique mobilisé pour cette analyse croise plusieurs
courants : les épistémologies du Sud (B. de Sousa Santos, 2014),
les théories critiques postcoloniales (V.Y. Mudimbe, 1988), les
réflexions sur la souveraineté narrative et cognitive (F. Sarr,
2016), ainsi que les perspectives de philosophie politique
africaine (F. Nyamsi, 2022). L’anthropologie des savoirs y joue
un réle transversal, en liant les formes de connaissance a leurs
ancrages sociaux, linguistiques et symboliques. Ces approches
permettent de déconstruire les logiques de domination
symbolique et de faire émerger les conditions d’un pluriversel
cognitif, dans lequel les rationalités africaines puissent
dialoguer a égalité avec d’autres formes de pensée.

La méthode adoptée est interdisciplinaire. Elle combine une
analyse conceptuelle des discours critiques contemporains avec
une lecture de pratiques concrétes de revalorisation des savoirs
dans les domaines de I’éducation, de la santé, de I’écologie ou
de la gouvernance communautaire (A. Ouallly, 2025, p. 81).
L’approche adoptée articule ainsi des matériaux théoriques et
empiriques dans une perspective a la fois critique, contextuelle
et transformatrice.

L'article s’organise autour de trois axes complémentaires
d’abord, une relecture des mécanismes historiques de
marginalisation des savoirs endogénes ; ensuite, une analyse
des ressources critiques internes portées par la pensée
africaine contemporaine ; enfin, une mise en lumiére des
dynamiques actuelles de résurgence et de valorisation des
savoirs enracinés, dans leur portée transformatrice pour
I'avenir intellectuel, éducatif et politique du continent.

263



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

1. Continuités dynamiques des savoirs africains a travers les
mutations historiques

Aborder la question des savoirs africains suppose d’abord de se
libérer d’une vision discontinuiste ou défensive qui en ferait soit
un patrimoine figé, soit une réalité victime d’effacement. Ce qui
frappe, au contraire, lorsqu’on les observe dans leur profondeur
historique, c’est leur capacité a se maintenir dans le temps, a se
transformer sans se trahir, a se recomposer dans les interstices
du quotidien, méme lorsque les formes dominantes du savoir
semblaient les marginaliser. Loin d’étre de simples survivances,
ces savoirs endogénes africains constituent un socle
épistémique souple et vivant, dont la transmission, la
contextualisation et la plasticité témoignent d’« une profonde
intelligence du réel » (N. M. Kouassi, 2008, p. 49). Tout au long
des mutations historiques — dynamiques internes, échanges
transrégionaux, rencontres interculturelles — les sociétés
africaines ont su faire preuve d’« une étonnante capacité
d’intégration, de sélection et de relecture critique » (N. M.
Kouassi, 2008, p. 55). Les savoirs n’y ont jamais été isolés de la
vie sociale, mais « profondément incarnés dans les pratiques,
les gestes, les récits, les structures communautaires, et transmis
dans des cadres relationnels olU la parole, la mémoire et
I’observation tenaient lieu de laboratoire » (Ibid.). Avant méme
d’envisager leur réhabilitation contemporaine, il importe donc
de reconnaitre que ces savoirs n‘ont jamais disparu : « ils ont
circulé, résisté, évolué, parfois en silence, parfois a I'ombre des
institutions officielles, mais toujours en interaction avec les
transformations du monde » (V.Y. Mudimbe, 1988, p. 54).

264



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

1.1. Diversité des formes de savoir dans les sociétés
africaines anciennes
L’analyse de la diversité des formes de savoir dans les sociétés
africaines anciennes s’appuie sur une approche théorique qui
considere le savoir comme un systéme vivant, communautaire
et évolutif, profondément enraciné dans les contextes sociaux,
écologiques et historiques africains. Plusieurs axes structurent
ce cadre: lintégration du savoir a la vie quotidienne, la
centralité de I'oralité, la richesse des savoirs techniques et
écologiques, le rble des structures sociales dans la
transmission, et la plasticité de ces systémes cognitifs.
Premierement, le savoir africain traditionnel est holistique : il
s’inscrit dans tous les moments de I'existence et répond a des
besoins concrets tout en structurant une vision du monde
cohérente et symbolique (N.M. Kouassi, 2008, p. 49; P.
Hountondji, 1994, p. 27). Contrairement a la tradition
occidentale, il n’est pas compartimenté mais intégré a la vie
sociale et environnementale.

Deuxiémement, I'oralité occupe une place centrale. Loin d’étre
un simple moyen de communication, elle constitue un vecteur
de pensée et de transmission doté de régles et de fonctions
précises. A travers contes, proverbes, chants et épopées,
I'oralité transmet une éthique, une mémoire collective et une
pédagogie implicite, tout en incarnant une grande densité
intellectuelle (A.H. B3, cité par The Afro News, 2012 ; V.-Y.
Mudimbe, 1988, p. 54 ; A. Kane & M. Samba, 2025, p. 2).

Troisiemement, les savoirs techniques et écologiques

témoignent d’une rationalité empirique et adaptative. Les
sociétés africaines ont développé des connaissances fines sur

265



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

I’agriculture, la pharmacopée, la gestion des ressources
naturelles ou la métallurgie, fondées sur |'observation et
I’expérimentation collective (Calenda, 2024). Cette rationalité
écologique, qualifiée d’« éco-bio-communautarisme » (G.
Tangwa, cité par Calenda, 2024), repose sur une vision de la
nature comme partenaire.

Quatriemement, les structures sociales telles que les conseils
de sages, institutions initiatiques ou guildes professionnelles
jouent un réle clé dans la conservation et la transmission des
savoirs. L’éducation est collective, répartie dans le tissu social,
et repose sur une pédagogie du passage et de la reconnaissance
progressive des acquis (N.M. Kouassi, 2008, p. 55; GTENF,
2010, p. 12).

Enfin, la plasticité et la capacité d’innovation de ces systemes
sont essentielles. Loin d’étre figés, ils ont toujours su intégrer
et réinterpréter les apports extérieurs, témoignant d’une
aptitude a I'innovation et a la résilience face aux changements
du monde (V.-Y. Mudimbe, 1988, p. 54 ; A. Kane & M. Samba,
2025, p. 4).

Ce cadre théorique, inspiré des travaux sur les savoirs
endogenes africains, s’oppose a la vision occidentale du savoir
comme statique ou local. Il affirme que les savoirs africains sont
dynamiques, socialement construits et capables de dialoguer
avec d’autres systemes pour répondre aux défis
contemporains, notamment en matiére de développement, de
durabilité et de justice cognitive.

266



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

1.2. Capacités d’adaptation et de réinvention face aux
rencontres interculturelles
L’histoire du continent africain est jalonnée de contacts,
d’échanges et de circulations avec d’autres cultures, bien avant
les périodes coloniales. Loin de s’étre refermées sur elles-
mémes, les sociétés africaines ont démontré a plusieurs
reprises une remarquable capacité a intégrer des apports
extérieurs tout en préservant leurs propres fondements. Les
rencontres interculturelles — qu’elles soient commerciales,
religieuses, diplomatiques ou techniques — ont souvent donné
lieu a des formes originales d’hybridation, dans lesquelles les
éléments exogénes étaient filtrés, réinterprétés et inscrits dans
une logique d’ensemble déja existante (G.Oually, 2024, p. 246).
Comme le souligne G. Canclini, I'hybridité « suppose la
rencontre de deux parties qui tendent vers ’lhomogénéité »,
produisant ainsi « de nouvelles structures, objets et pratiques »
(G. Canclini, 2010, p. 28 cité par G. Oually, 2024, p. 247).

Cette capacité d’adaptation n’était pas une soumission, mais
une forme d’intelligence culturelle. L'intégration d’un apport
nouveau ne se faisait jamais mécaniquement : elle impliquait
un processus d’appropriation a partir de référents propres,
souvent situés dans les structures symboliques, les rapports au
temps, ou les systemes de parenté (G. Oually, 2024, p. 248).
Ainsi, des concepts ou objets venus d’ailleurs pouvaient
prendre des significations différentes en fonction du contexte,
étre détournés de leur usage initial ou se fondre dans une
cosmologie plus large. Comme I'affirme A. E. Kane, « la tradition
dont nous croyons volontiers qu'elle nous vient d'une seule
pieéce du fond des ages est en fait la résultante d'une série
d'autres qui s'emboitent et produisent une configuration

267



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

nouvelle, alors méme que celle-ci apparait comme un legs
ancien » (Kane, 2011, p. 25 cité par G. Oually, 2024, p. 253).

De nombreuses sociétés ont ainsi su créer des formes de
coexistence entre traditions endogenes et éléments venus de
I'extérieur. Les pratiques religieuses, les formes d’autorité ou
les usages techniques se sont transformés a travers le dialogue
entre continuité et innovation. Loin de provoquer une rupture
radicale, ces interactions ont souvent enrichi le répertoire
culturel, renforcé les réseaux de transmission et stimulé de
nouvelles expressions de la pensée (G. Oually, 2024, p. 250;
GTENF, 2010, p. 19). Cette dynamique d’ouverture maitrisée est
révélatrice d’une vision du monde qui refuse I'uniformité sans
exclure I'échange. L’accueil de l'altérité ne signifiait pas
I’effacement de soi, mais une négociation permanente entre le
familier et le nouveau. Dans les langues, les arts, les savoir-faire
ou les institutions, les sociétés africaines ont souvent produit
des syntheses originales, témoignant de leur capacité a faire
face a la complexité du monde sans perdre leur ancrage (G.
Oually, 2024, p. 254).

Cette aptitude a intégrer sans se diluer, a transformer sans se
renier, constitue I'un des traits les plus féconds des trajectoires
intellectuelles africaines. Elle montre que I’histoire du savoir en
Afrique n’est pas une histoire de cl6éture ou de résistance
défensive, mais une histoire de souplesse, de discernement et
de créativité dans la relation a I'autre (G. Oually, 2024, p. 254).
Cette posture, fondée sur une intelligence du contexte et une
capacité d’interprétation, a permis aux sociétés africaines de
préserver, parfois de facon discréte ou silencieuse, des
éléments fondamentaux de leur patrimoine intellectuel et
culturel, méme lorsque ceux-ci semblaient marginalisés ou
menacés par les influences extérieures. Ainsi, au coceur des

268



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

pratiques sociales, des gestes quotidiens ou des rituels
communautaires, persistent des savoirs et des logiques
endogenes qui, tout en s’adaptant aux mutations, continuent
de structurer en profondeur les dynamiques sociales et
identitaires (GTENF, 2010, p. 19). Ce sont précisément ces
persistances silencieuses et ces résurgences discretes qui
constituent le socle invisible mais vivant de la continuité des
savoirs africains.

1.3. Persistances silencieuses et résurgences discrétes dans
les pratiques sociales
Si les systemes modernes d'éducation et de savoir ont
largement contribué a transformer les cadres officiels de
transmission, ils n'ont pas pour autant effacé les savoirs
endogenes. Ces derniers ont continué d'exister en marge, dans
I'ombre, parfois de maniére discréte, mais toujours enracinés
dans les pratiques sociales, les gestes du quotidien, les relations
communautaires. Leur résilience se manifeste moins dans les
institutions formelles que dans les dynamiques vivantes des
familles, des villages, des métiers et des rites (N.M. Kouassi,
2008, p. 112). On retrouve ces persistances dans la maniere
dont les communautés organisent la vie collective, résolvent les
conflits, soignent les malades, accompagnent les ages de la vie.
Derriére chaque cérémonie, chaque parole rituelle, chaque
geste de soin ou de médiation, se cache une mémoire de la
pratique et une intelligence du contexte (GTENF, 2010, p. 23).
Le savoir se transmet alors non par accumulation de contenus,
mais par immersion dans des situations concrétes, dans un tissu
relationnel dense ou l'apprentissage passe par la présence,
I'observation et I'imitation. Comme le souligne Kouassi, « le
savoir-faire traditionnel africain se perpétue a travers I'exemple,
I'expérimentation et la participation active a la vie
communautaire » (N.M. Kouassi, 2008, p. 115). Dans les

269



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

domaines de la santé, de l'agriculture, de la construction, ou
encore de la médiation sociale, les savoirs endogenes se sont
adaptés aux conditions nouvelles tout en gardant leur
cohérence interne. lls ont parfois évolué, incorporé des
éléments modernes, dialogué avec d'autres disciplines, mais
sans perdre leur spécificité (VY. Mudimbe, 1988, p. 78).

Cette capacité a se recomposer dans le silence, hors du regard
institutionnel, témoigne d'une force de continuité qui mérite
d'étre reconnue et valorisée. « Les formes de savoir n'aspirent
pas toujours a étre visibles. Elles vivent dans la proximité, dans
I'expérience partagée, dans la transmission implicite. Leur
autorité repose sur la reconnaissance sociale plus que sur la
certification » (P. Hountondji, 1994, p. 112). Pourtant, elles
structurent en profondeur les représentations, les pratiques et
les valeurs. Leur discrétion n'est pas un signe de faiblesse, mais
un mode d'existence particulier, qui échappe aux logiques de
domination et de visibilité imposées par d'autres systemes (A.
Kane & M.Samba, 2025, p. 7).

Aujourd'hui, Il'observation attentive des sociétés africaines
révele que ces persistances silencieuses ne sont pas de simples
reliques du passé : elles connaissent parfois de véritables
résurgences, portées par des initiatives communautaires, des
mouvements associatifs ou des choix individuels. La de la
médecine traditionnelle, la réhabilitation des pratiques
agricoles ancestrales, le retour a certaines formes de médiation
coutumiére ou la revitalisation des langues locales témoignent
de cette valorisation dynamique de résurgence discrete (GTENF,
2010, p. 25). Ces phénomenes montrent que loin d'étre
condamnés a la marginalité, les savoirs endogénes africains
continuent d'irriguer la vie sociale et d'inspirer des solutions
adaptées aux défis contemporains.

270



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

En définitif, ce parcours a travers les continuités dynamiques,
les capacités d'adaptation et les persistances silencieuses des
savoirs africains rencontrés en lumiere la vitalité et la résilience
d'un patrimoine intellectuel trop souvent sous-estimé. Loin
d'étre figés ou condamnés a la disparition, les savoirs
endogenes africains ont su traverser les mutations historiques,
s'enrichir des rencontres interculturelles et se maintenir, parfois
discretement, au cceur des pratiques sociales. Cette
dynamique, révélée par l'analyse des trajectoires africaines,
atteste que I'histoire des savoirs sur le continent ne se réduit
pas a une succession de ruptures ou de pertes, mais s'inscrit
dans un processus continu de sélection, de réinvention et de
transmission (N. M. Kouassi, 2008, p. 115 ; Hountondji, 1994, p.
112).

Ainsi comprendre, la richesse de ces héritages ne reléve pas
d'une simple mémoire passive : elle constitue un socle vivant,
porteur d'avenir, a partir duquel s'invente une capacité critique
ainterroger, renouveler et affirmer les conditions de production
du savoir en Afrigue.

2. Ressources critiques des pensées africaines pour une
souveraineté cognitive

La vitalité des savoirs endogénes africains ne se limite pas a leur
survie ou a leur adaptation: elle s’accompagne d’une
dynamique critique qui remet en question les cadres de
légitimité hérités de la colonisation et de la modernité
occidentale. Des penseurs comme Hountondji, Mudimbe,
Mbembe et Sarr ont montré la nécessité de déconstruire les
mécanismes de domination symbolique qui ont longtemps
relégué les rationalités africaines a la périphérie du savoir

271



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

universel. Cette démarche vise a refonder les conditions d’une
souveraineté cognitive, permettant aux sociétés africaines de
définir elles-mémes les critéres de légitimité et d’utilité de leurs
systemes de connaissance.

Dans cette perspective, la philosophie africaine contemporaine
apparait comme un espace de résistance, d’innovation et de
proposition, s’appuyant sur la relecture des traditions,
I’ouverture au dialogue interculturel et la reconnaissance de la
pluralité des rationalités humaines. Cette exigence d’« Afrique
pensante » invite a dépasser les oppositions
tradition/modernité ou local/global, pour concevoir le savoir
comme un champ d’invention et de responsabilité partagée.

F. Sarr propose ainsi de penser I’Afrique en mouvement, en
dehors des concepts imposés et des mythes extérieurs, afin de
libérer sa créativité et sa capacité a inventer ses propres futurs.
Loin de se limiter a la critique, la pensée africaine
contemporaine élabore de nouveaux paradigmes et revendique
le droit de penser a partir de soi, dans un dialogue fécond avec
les autres traditions intellectuelles du monde. Cette dynamique
constitue le socle d’une souveraineté cognitive africaine en
devenir.

2.1. Vers une conscience épistémique africaine renouvelée
Le développement d’une conscience épistémique africaine
renouvelée s’est nourri d’'un long travail d’introspection, de
lucidité et de dépassement des modeéles cognitifs imposés de
I'extérieur. Il ne s’agit plus seulement de constater I’héritage de
schémas de pensée exogenes, mais de s’interroger : a partir de
quelles références, de quelles expériences et de quels horizons
I’Afrique peut-elle désormais penser son propre devenir ? Cette
interrogation déborde le seul cadre académique ; elle engage

272



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

I’éducation, la culture, la gouvernance et la maniéere dont les
sociétés africaines se représentent et se projettent dans un
monde en mutation (J.-M. Ela, 2009, p. 212). Cette prise de
conscience s’est éveillée a travers plusieurs constats
convergents : I'inadéquation de modeles éducatifs importés
face aux réalités locales, la difficulté a valoriser les langues et
logiques propres aux cultures africaines, ou encore le sentiment
persistant d’une parole africaine contrainte de s’exprimer dans
des cadres qui ne sont pas les siens (M.-F. Lange, 2001, p. 9-10).
Face a cela, une prise de distance progressive s’est opérée. Elle
a permis a de nombreux acteurs — enseignants, chercheurs,
artistes, communautés responsables — de reconsidérer la place
des savoirs endogénes, non plus comme de simples fragments
du passé, mais comme des ressources d’avenir (MB Mbombog,
2011).

Cette nouvelle conscience repose sur I'idée que le savoir est
indissociable du lieu d’énonciation, de I'histoire portée et des
guestions posées par les sociétés africaines elles-mémes. Elle
implique un recours aux sources, non pour les idéaliser, mais
pour les revisiter avec exigence et esprit critique, afin d’en
extraire des points d’appui culturels, symboliques et pratiques
adaptés aux défis contemporains (Revue Jangada, 2021, p. 423).
Il s’agit de repenser I'épistémologie des sciences a la lumiere
des cultures africaines, pour faire de la science en Afrique « le
témoin de la pensée africaine et non le simple reflet de modéles
extérieurs » (Revue Jangada, 2021, p. 423).

Ce renouvellement de la conscience épistémique s’observe
dans les tentatives de refondation curriculaire, les choix
linguistiques assumés, les projets de recherche ancrés
localement, ou encore dans les discours publics valorisant

273



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

I'intelligence propre au continent (MB Mbombog, 2011). Il
traduit un changement de posture profond : « ne plus attendre
la validation de I’extérieur, mais s’autoriser a produire du sens
a partir de soi, en assumant la complexité des héritages et la
diversité des contextes » (J.-M. Ela, 2009, p. 212).

Cette dynamique n’est ni homogene ni uniforme : elle prend
des formes variées selon les pays, les disciplines et les
générations. Mais elle témoigne d’'une méme volonté : celle de
redonner a I’Afrique la capacité de se dire, de se penser et de
se projeter selon ses propres logiques, tout en maintenant un
dialogue ouvert avec le reste du monde (MB Mbombog, 2011).
C'est dans cette dynamique que s’enracine aujourd’hui
I’exigence d’une souveraineté cognitive véritable, portée non
par une revendication abstraite, mais par une démarche
concréte de reprise en main du savoir (. Ndongala Maduku,
2024, p. 102).

Cette dynamique de renouveau épistémique s’exprime
également dans les choix vestimentaires et la valorisation
croissante des cultures et des arts dans plusieurs pays africains.
La tendance actuelle est a la mise en valeur des tenues
traditionnelles, qui ne se limitent plus aux cérémonies ou aux
fétes, mais s’affichent de plus en plus dans la vie quotidienne et
sur les sceénes internationales. Ce mouvement participe d’une
véritable renaissance culturelle, ou I'héritage, I'identité et la
créativité indigéne sont célébrés et intégrés dans les
expressions contemporaines. |l favorise la fierté culturelle,
I'autonomisation économique des artisans locaux et la
préservation du patrimoine immatériel.

Au-dela de I’habillement, cette valorisation touche aussi la
musique, la danse, les arts visuels et I'artisanat, contribuant a
un écosysteme culturel dynamique qui renforce la cohésion

274



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

sociale et l'identité nationale. Le Mali en offre un exemple
emblématique : le pays a officiellement dédié I'année 2025 a la
culture sous toutes ses dimensions. Cette initiative vise a
promouvoir et célébrer la richesse du patrimoine malien, a
travers des festivals, expositions, ateliers et campagnes
éducatives impliquant les communautés et la diaspora. Elle
soutient également les artistes et artisans locaux, encourage le
tourisme culturel et assure la transmission des savoirs aux
jeunes générations, tout en réaffirmant le réle central de la
culture dans la cohésion sociale et le développement durable
du pays.

Ce renouveau de la conscience épistémique, visible autant dans
les politiques publiques que dans les pratiques sociales et
culturelles, prépare ainsi le terrain a une réflexion approfondie
sur la justice cognitive et la pluralité des rationalités, enjeu
central pour la construction d’une Afrique pensante, ouverte et
souveraine.

2.2. Justice cognitive et pluralité des rationalités

L'exigence d’une souveraineté cognitive ne se limite pas a
I'affirmation d’une capacité a penser depuis I’Afrique ; elle
s’inscrit dans une perspective plus large de justice. Penser la
connaissance dans sa diversité oblige en effet a interroger les
critéres implicites qui ont longtemps servi a définir ce qui mérite
d’étre reconnu comme savoir légitime. Comme le souligne B. de
Sousa Santos, « la justice cognitive est une condition nécessaire
pour la construction d’'un monde plus équitable, ou les savoirs
de toutes les cultures peuvent coexister et dialoguer » (B. de
Sousa Santos, 2014, p. 96). Cette interrogation conduit a une
remise en cause du monopole de certaines épistémologies et a
la réhabilitation de la pluralité des rationalités humaines (P.
Hountondji, 1994, p. 40).

275



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

La justice cognitive repose sur I'idée que toutes les sociétés
humaines développent des formes de connaissance adaptées a
leur environnement, a leur histoire, a leur vision du monde. Elle
implique la reconnaissance du fait que ces formes de savoir ne
se hiérarchisent pas selon une échelle unique de scientificité,
mais qu’elles se comprennent dans leur logique propre (B. de
Sousa Santos, 2014, p. 98). En ce sens, la rationalité ne se réduit
pas aux normes d'une méthode unique; elle peut étre
expérimentale, narrative, symbolique, relationnelle ou
communautaire, selon les contextes et les besoins (P.
Hountondji, 1994, p. 42).

Dans cette perspective, Felwine Sarr, (2016, p. 25), appelle a
dépasser les logiques de rattrapage ou d’imitation, et a
« débusquer dans le réel africain les vastes espaces du possible
et les féconder ». Pour lui, la souveraineté intellectuelle passe
par la capacité de I'Afrique a s’affranchir des cadres d’analyse
hérités de I'extérieur et a repenser son devenir a partir de ses
propres réalités et de ses ressources culturelles. Il met en garde
contre le risque de s’enfermer dans des concepts préfabriqués
ou des modeéles imposés, qui projettent sur le continent des
attentes et des récits venus d’ailleurs, au détriment de sa
créativité et de son potentiel d’invention. Cette posture, qui
refuse aussi bien la « vulgate afropessimiste » que I’euphorie
naive, vise a réhabiliter la capacité du continent a inventer ses
propres horizons, a rebatir une estime de soi collective et a
proposer une nouvelle maniere d’étre au monde (F. Sarr, 2016,
p. 25).

Dans le prolongement de cette réflexion, les traditions
africaines témoignent d’'une diversité de formes de savoir
fondées sur I'observation fine, |'expérience partagée, la
transmission orale, la médiation des conflits ou encore le lien
entre ’humain et la nature. Selon V.-Y. Mudimbe, (1988, p. 90),

276



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

« ces formes de rationalité ne cherchent pas toujours a
universaliser, mais a situer, a relier, a donner du sens dans un
cadre de vie collectif ». Elles s’inscrivent dans une autre
économie du savoir, ou le sens précéde parfois la mesure, et ou
la cohérence est réalisée non seulement selon la logique, mais
aussi selon la pertinence, la sagesse et I'utilité sociale (A.Kane
& M. Samba, 2025, p. 16).

Repenser le cadre de la justice cognitive, c’est donc reconnaitre
la légitimité de ces rationalités dans I'’espace public et
académique. C'est permettre aux formes de pensée longtemps
marginalisées d’occuper une place active dans la construction
des savoirs contemporains, non comme curiosités culturelles,
mais comme contributions essentielles a I'intelligence du réel
(B. de Sousa Santos, 2014, p. 99). Cette reconnaissance passe
par des gestes concrets: I‘ouverture des programmes
d’enseignement, la valorisation des langues locales, I'accueil de
méthodologies alternatives dans la recherche, et la création
d’espaces de dialogue entre traditions intellectuelles
différentes (GTENF, 2010, p. 20).

Un tel projet ne repose pas sur le rejet de la science moderne,
mais sur son élargissement. |l appelle a une décentration, a un
déplacement du regard qui permette de penser avec l'autre, a
partir de ses logiques propres, dans un esprit de collaboration
et de co-construction (P. Hountondji, 1994, p. 45). En cela, la
pluralité des rationalités ne divise pas: elle enrichit, elle
complexifie, elle ouvre des chemins nouveaux pour une
connaissance plus juste, plus humaine et plus contextualisée.
Dans ce cadre, I’Afrique ne demande pas a étre intégrée dans
une structure existante; elle propose de contribuer a
I’édification d’un nouvel horizon du savoir, ou la diversité est
considérée comme une richesse, et non comme un écart a
corriger. C'est la un acte de confiance dans ses propres

277



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

ressources, mais aussi un appel a la responsabilité collective
dans la maniere dont le monde pense, apprend et se
transforme.

2.3. L’Afrique pensante : fondements d’un projet culturel et
politique
Penser a partir de soi n’est pas seulement un acte intellectuel ;
c’est un geste politique, culturel et existentiel. Comme le
rappelle J-M. Ela, «la libération de I'Afrique passe par la
capacité a produire ses propres références, a se donner ses
propres criteres de légitimité et a assumer la responsabilité de
ses choix » (J.-M. Ela, 2009, p. 198). Lorsqu’une société décide
de reconnaitre la valeur de ses propres savoirs, de leur accorder
un espace de déploiement, de les transmettre avec fierté et
rigueur, elle pose les fondements d’une véritable souveraineté
(P. Hountond;ji, 1994, p. 144). Une Afrique pensante n’est donc
pas une simple posture symbolique : elle engage un projet de
société ol la connaissance devient I'un des leviers majeurs de
transformation, de libération et de projection vers I'avenir (B.
de Sousa Santos, 2014, p. 102).

Ce projet repose d’abord sur une revalorisation du capital
culturel africain, non dans une logique de patrimoine figé, mais
comme ressource vivante, mobile, apte a inspirer des solutions
aux défis contemporains. Il ne s’agit pas de revenira un age d’or
idéalisé, mais de construire une modernité enracinée, capable
de conjuguer mémoire et innovation (V.-Y. Mudimbe, 1988, p.
112). Les traditions ne sont pas ici des poids, mais des points
d’appui. Selon A. Mbembe, (2010, p. 67), « la tradition n’est pas
un fardeau, mais une ressource pour penser l'avenir ». Elles
permettent de penser autrement la relation a la terre, a I'autre,
au collectif, a I'autorité, au temps. Elles ouvrent la voie a des

278



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

alternatives concretes aux modeles importés qui ont parfois
échoué a s’adapter aux réalités du continent (Kane & Samba,
2025, p. 19).

Une Afrique qui se pense elle-méme est aussi une Afrique qui
assume la diversité de ses voix, de ses langues, de ses
références. Elle n’aspire pas a I'uniformité, mais a la circulation
des idées, a la rencontre des différences, a I’élaboration d’un
projet commun a partir de la richesse des singularités (J.-M. Ela,
2009, p. 201). Dans ce cadre, « la souveraineté cognitive ne
signifie pas I'isolement, mais la capacité a choisir les termes du
dialogue, a définir ses priorités, a créer a partir de ce qui fait
sens localement » (P. Hountondji, 1994, p. 147).

Cette Afrique pensante est aussi une réponse aux défis
politiques. Car un continent qui n’est pas maitre de son récit, de
sa formation, de son imagination, risque de reproduire
indéfiniment des modeles extérieurs qui ne lui correspondent
pas (A. Mbembe, 2010, p. 70). La pensée est ici indissociable de
I’action : elle éclaire, elle oriente, elle fonde les choix éducatifs,
économiques, sociaux. Elle est au cceur du leadership, de la
gouvernance, de la justice (B. de Sousa Santos, 2014, p. 104).
A cet égard, la réflexion de F. Nyamsi, (2018, p. 15), sur la
« politique de civilisation » en Afrique contemporaine éclaire la
portée de ce projet. Pour lui, il s’agit de « produire une
humanité africaine satisfaisante pour I’Afrique elle-méme et
exemplaire pour I’lhumanité », en assumant la complexité des
héritages et en refusant toute soumission aux modeéles
extérieurs. |l insiste sur la nécessité de « définir nos propres
priorités, choisir nos alliances en fonction de nos intéréts et non
de ceux des autres », appelant a une autonomie intellectuelle
et politique du continent (F. Nyamsi, cité par 237online.com,
2023). Cette autonomie passe par une conscience historique et

279



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

une capacité a « ne pas laisser nos relations internationales étre
dictées par les intéréts des autres » (lbid.).

Enfin, ce projet culturel et politique repose sur une confiance
retrouvée : confiance en la capacité des Africains a produire du
sens, a enseigner, a créer, a contribuer a la pensée mondiale. |l
ne s’agit pas de se mesurer a d’autres selon leurs critéres, mais
d’oser proposer une voie singuliére, enracinée, ouverte,
exigeante. Une voie qui dise que I’Afrique n’est pas seulement
un lieu de défis, mais un foyer de sens, de réflexion, d’avenir (A.
Kane & M. Samba, 2025, p. 21).

En définitive, I'« Afrique pensante » ne se réduit pas a une
revendication identitaire ou a une posture de résistance : elle
incarne la capacité du continent a s’affirmer comme espace de
création, de dialogue et d’innovation intellectuelle. Cette
confiance retrouvée dans la valeur des savoirs endogénes, dans
la pluralité des voix et dans la force du dialogue, fonde un projet
culturel et politique apte a répondre aux défis contemporains.
Elle ouvre la voie a une transformation profonde des modéles
éducatifs, sociaux et politiques, ol la connaissance, enracinée
dans les réalités africaines, devient un levier d’émancipation et
de développement. Selon F. Sarr, (2016, p. 32), « I’Afrique n’a
personne a rattraper. Elle ne doit plus courir sur les sentiers
gu’on lui indique, mais marcher prestement sur le chemin
gu’elle se sera choisi ».

3. Dynamiques contemporaines de résurgence et de
valorisation des savoirs endogénes

La réflexion sur les savoirs africains ne se limite plus a une
approche théorique ou mémorielle : elle s’incarne aujourd’hui

280



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

dans une pluralité d’initiatives concretes a travers le continent.
La valorisation des savoirs endogénes se manifeste dans la
multiplication de projets éducatifs, sanitaires et culturels ancrés
dans les ressources locales, témoignant d’un mouvement de
réappropriation, d’expérimentation et de création. Cette
résurgence s’appuie sur la vitalité des pratiques traditionnelles,
la capacité des populations a conjuguer mémoire et innovation,
et 'engagement d’une jeunesse soucieuse d’articuler héritage
et avenir. Les savoirs africains démontrent ainsi leur capacité a
générer des réponses pertinentes et durables aux défis
contemporains, dans des domaines aussi variés que la santé,
I’écologie, la gouvernance ou la médiation sociale. Loin d’étre
percus comme de simples reliques folkloriques, ils sont
désormais reconnus comme des ressources essentielles de
I'intelligence collective et des leviers de transformation sociale
et d’émancipation. Dans certains pays, notamment au sein de
I’Alliance des Etats du Sahel, cette dynamique prend une
dimension politique affirmée, articulant souveraineté
intellectuelle et refondation des modéles sociaux a partir des
réalités locales. La renaissance africaine passe ainsi par la
capacité a faire de ses héritages culturels des leviers de
modernité, d’autonomie et d’innovation, participant a la
construction d’'une Afrique créative, ouverte au dialogue et
capable d’inventer a partir de ses propres ressources.

3.1. Réhabilitation des langues et des modalités endogénes
de transmission
Parmi les dynamiques majeures de la résurgence des savoirs
endogenes en Afrique, la question de la langue et des modes de
transmission occupe une place centrale. En effet, la langue n’est
pas seulement un outil de communication : elle faconne la
pensée, structure la mémoire collective et participe a la

281



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

construction du réel. Comme le souligne J.-M. Ela, (2009, p. 174)
« la langue est la matrice de la pensée, le lieu ou se forge la
vision du monde ». Dans le contexte africain, la réhabilitation
des langues locales apparait ainsi comme un enjeu fondamental
pour restaurer la vitalité des savoirs endogenes, longtemps
marginalisés par la domination des langues coloniales (GTENF,
2010, p. 32).

A travers les langues africaines se sont transmis, de génération
en génération, des systémes de pensée, des formes de sagesse,
des cosmovisions et des connaissances pratiques adaptées aux
milieux de vie. Ces dernieres années, de nombreuses initiatives
ont vu le jour pour intégrer ces langues dans les systémes
éducatifs, les médias, ou encore les espaces religieux et
communautaires. Selon A. Kane et M. Samba, (2025, p. 24),
« I'introduction des langues nationales dans I’enseignement a
permis d’améliorer la compréhension et I’ancrage culturel des
contenus pédagogiques ». Dans certains pays, des expériences
d’enseignement bilingue ou multilingue montrent que la
valorisation des référents locaux deés le jeune age ne s’oppose
pas a I'acquisition de langues internationales, mais favorise une
construction plus solide de la pensée (GTENF, 2010, p. 35).
Cependant, la revitalisation des savoirs endogénes ne saurait se
limiter a la seule question linguistique. Il s’agit aussi de
réhabiliter des modalités de transmission qui ont longtemps
structuré les sociétés africaines: apprentissage par
I'observation, usage du récit, présence des anciens, importance
du silence et de la symbolisation. Comme le rappelle V.-Y.
Mudimbe, (1988, p. 133), « I’éducation africaine traditionnelle
repose sur l'expérience, la répétition signifiante et le lien
social ». Ces formes d’éducation informelle ont permis de
transmettre des savoirs complexes dans des cadres
communautaires forts et continuent aujourd’hui a exister,

282



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

parfois en complément des systemes formels, parfois en
paralleéle, dans les cercles familiaux, professionnels ou rituels
(GTENF, 2010, p. 36).

Des efforts sont également faits pour documenter, traduire,
numériser ou revitaliser des récits, des chants, des proverbes,
des contes. Ces éléments, loin d’étre de simples formes
artistiques, constituent des archives vivantes de la pensée
africaine, de son rapport au monde, au temps, a la nature et au
collectif (J-M. Ela, 2009, p. 175). Leur présence dans les
programmes scolaires, dans les bibliotheques communautaires
ou sur des plateformes numériques devient un levier puissant
pour reconnecter les jeunes générations a leur héritage tout en
les préparant a affronter les défis du monde contemporain (A.
Kane & M. Samba, 2025, p. 25).

La réhabilitation des langues et des formes endogenes de
transmission n’est pas un simple retour aux traditions : c’est
une maniere de renouer avec des logiques éducatives
profondément humaines, sensibles, adaptées aux réalités
locales. En valorisant ces ressources, les sociétés africaines
réaffirment leur capacité a former, a transmettre et a faire
grandir selon leurs propres rythmes et leurs propres valeurs.
Comme le souligne F. Nyamsi, (2018, p. 141), « la souveraineté
cognitive commence par la reconquéte de la parole et du sens
dans les pratiques éducatives ». C'est la un pas essentiel vers
une souveraineté cognitive concréte, construite a partir de la
parole retrouvée et du sens réinscrit dans les pratiques
éducatives.

3.2. Innovations enracinées : santé, gouvernance, écologie
et médiation sociale
La résurgence des savoirs endogenes ne se limite pas a leur
reconnaissance symbolique ou a leur valorisation dans les

283



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

discours. Elle s’incarne aussi dans des pratiques concretes,
réinventées au quotidien par les communautés, les associations
locales, ou encore certaines institutions qui cherchent a
articuler efficacité et enracinement. Comme le souligne J.-M.
Ela, (2009, p. 180), « la créativité africaine consiste a puiser
dans I’héritage pour répondre aux défis du présent ». Ces
innovations enracinées montrent que les savoirs africains, loin
d’étre tournés vers le passé, sont capables de générer des
réponses pertinentes et durables aux enjeux contemporains, en
particulier dans des domaines vitaux tels que la santé,
I’écologie, la gouvernance locale et la régulation des conflits
(GTENF, 2010, p. 38).

Dans le domaine de la santé, de nombreuses communautés
continuent de faire confiance a la médecine traditionnelle, non
par défaut, mais parce qu’elle s’appuie sur une connaissance
fine des plantes, des cycles naturels, du lien entre corps, esprit
et communauté. Selon F. Nyamsi, (2018, p. 156), « la médecine
africaine traditionnelle est fondée sur I'expérience, la sensibilité
au milieu et la prise en compte du patient dans son
environnement global ». Ces savoirs, transmis par les
guérisseurs, les matrones ou les ainés, sont aujourd’hui
reconnus dans plusieurs pays, ou des efforts sont entrepris pour
les encadrer et les intégrer dans les systéemes de santé, dans une
logique de complémentarité respectueuse (GTENF, 2010, p. 39).
En matiere de gouvernance, certaines collectivités s’appuient
encore sur les conseils de village, les assemblées coutumieres
ou les figures de médiation traditionnelles pour gérer les
affaires locales, trancher les conflits, assurer la régulation
sociale. Ces instances, lorsqu’elles sont ancrées dans la
légitimité communautaire et ouvertes a ['évolution des
mentalités, offrent des modeéles de gouvernance fondés sur
I’écoute, la participation, le consensus et la mémoire collective

284



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

(A. Kane & M. Samba, 2025, p. 27). Elles illustrent une autre
maniére d’exercer l'autorité, plus relationnelle que verticale,
plus inclusive que bureaucratique.

Dans le champ de I’écologie et de I'agriculture, les pratiques
endogenes demeurent une source précieuse d’adaptation. La
gestion communautaire des ressources, la préservation des
semences locales, les techniques de culture associée, les savoirs
sur les saisons, les foréts et les points d’eau témoignent d’une
rationalité écologique profondément enracinée (GTENF, 2010,
p. 40). Ces pratiques, souvent qualifiées de « traditionnelles »,
anticipent pourtant certaines logiques de durabilité aujourd’hui
valorisées dans les approches globales du développement (A.
Mbembe, 2010, p. 150).

La médiation sociale, enfin, repose dans de nombreuses régions
sur des mécanismes anciens qui ont fait leurs preuves:
palabres, rituels de réconciliation, interventions symboliques
ou intergénérationnelles. Ces dispositifs, fondés sur la parole, |a
reconnaissance mutuelle et le rétablissement du lien,
permettent souvent d’éviter des conflits longs ou violents, en
remettant au centre les relations humaines plut6t que les seules
regles formelles (GTENF, 2010, p. 42).

Dans certains pays, notamment au sein de I’Alliance des Etats
du Sahel, ces pratiques sont aujourd’hui repensées dans un
cadre politique plus affirmé, comme éléments d’un projet de
société qui cherche a se recentrer sur les réalités du terrain. F.
Nyamsi, (2018, p. 163), insiste sur le fait que « la souveraineté
ne se limite pas aux frontiéres ou aux institutions ; elle s’étend
a la maniere de gérer les ressources, de soigner, de gouverner,
de vivre ensemble ». Cela témoigne d’une volonté de construire
des réponses enracinées, capables de renouer avec les

285



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

populations et de restaurer un lien de confiance, de proximité
et de sens.

Ces innovations enracinées montrent que les savoirs africains,
loin d’étre en concurrence avec la modernité, peuvent en étre
les partenaires actifs. lls offrent un socle a partir duquel batir
des politiques adaptées, des pratiques durables et des relations
humaines plus justes. Leur redécouverte ouvre ainsi un champ
de possibles, dans lequel I’Afrique ne copie pas, mais crée, a
partir d’elle-méme (J.-M. Ela, 2009, p. 188). Dans les pays de
I’Alliance des Etats du Sahel, ces pratiques endogénes sont
aujourd’hui repensées dans un cadre politique plus explicite,
articulant souveraineté politique, culturelle et cognitive. La
revalorisation des savoirs locaux y prend une dimension
stratégique, dans un contexte de rupture avec certaines normes
héritées. L'intégration de la médecine traditionnelle dans les
politiques sanitaires, le renforcement des médiations
coutumieres, et |'affirmation d’un modele éducatif enraciné
témoignent d’un effort de réinvention institutionnelle a partir
des savoirs populaires. Ce recentrage sur les ressources locales
s’inscrit dans une logique de légitimation interne, mais aussi de
résistance face a des injonctions extérieures souvent
inadaptées.

3.3. Vers un dialogue fécond entre les savoirs : ouverture,
hybridation et créativité
Reconnaitre et valoriser les savoirs endogenes africains ne
signifie pas se refermer sur soi, ni rejeter les autres traditions
intellectuelles. Bien au contraire, cette revalorisation ouvre la
voie a une nouvelle forme de dialogue entre les cultures et les
systemes de pensée. Comme le souligne B. de Sousa Santos, « le
dialogue des savoirs ne vise pas a établir une hiérarchie, mais a
permettre la reconnaissance mutuelle et la co-construction de

286



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

solutions » (B. de Sousa Santos, 2014, p. 121). Ce dialogue n’est
donc pas fondé sur la domination ni sur I'imitation, mais sur
I’écoute, la réciprocité et la volonté de créer ensemble. Il
permet d’envisager I’élaboration d’'un monde intellectuel
pluraliste, dans lequel chaque tradition apporte ses ressources
propres, ses intuitions, ses méthodes et ses visions (P.
Hountondji, 1994, p. 158).

L’Afrique, forte de ses héritages multiples et de sa créativité
historique, peut entrer dans cet échange avec confiance.
Comme le rappelle V.-Y. Mudimbe, (1988, p. 210), « I’Afrique n’a
pas a prouver sa capacité a penser : elle I’a toujours fait, selon
ses propres logiques, souvent en silence, parfois en
résistance ». Ce qui se joue désormais, c’est la possibilité
d’articuler cette pensée avec d’autres, dans une dynamique
d’enrichissement réciproque. Le dialogue entre les savoirs
devient alors un espace de circulation, de fécondation croisée,
de production partagée de sens (A. & M. Samba, 2025, p. 29).
Dans plusieurs domaines, on observe déja les fruits de cette
hybridation : des chercheurs croisent des méthodologies
modernes avec des approches communautaires ; des artistes
s'inspirent des récits oraux pour créer de nouvelles formes
esthétiques ; des éducateurs intégrent les traditions locales
dans des pédagogies innovantes. Comme le note F. Nyamsi,
(2018, p. 169), « I'hybridation des savoirs, loin de diluer les
identités, les amplifie et permet de penser ensemble la
complexité du monde ». Cette rencontre entre les savoirs
permet de mobiliser une palette élargie de ressources
intellectuelles et culturelles, ouvrant la voie a des solutions
inédites et adaptées aux enjeux contemporains (GTENF, 2010,
p. 44).

Ce dialogue exige cependant des conditions. Il suppose une
posture d’humilité, un respect des temporalités et des langages

287



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

propres a chaque tradition. 1l demande aussi une
reconnaissance institutionnelle réelle : les savoirs africains ne
peuvent entrer en dialogue que s’ils sont reconnus comme
légitimes, enseignés, diffusés, discutés dans des espaces ou leur
voix est entendue a égalité (P. Hountondji, 1994, p. 162). Il ne
s'agit pas de juxtaposer les discours, mais de créer les
conditions d’une réciprocité féconde.

En s’ouvrant a ce type d’hybridation, I’Afrique ne se dilue pas.
Elle affirme au contraire sa capacité a proposer une autre
maniere d’étre dans le monde, fondée sur la relation, la
mémoire et l'invention. Le dialogue entre les savoirs devient
ainsi un levier stratégique pour relever les défis globaux, qu’ils
soient écologiques, sociaux, éthiques ou spirituels (B. de Sousa
Santos, 2014, p. 126). C'est dans cet espace partagé que peut
naftre une nouvelle intelligibilité du monde, plus équitable, plus
enracinée, plus humaine.

Conclusion

La résurgence des savoirs endogenes africains, analysée a
travers les dynamiques de réhabilitation, d’innovation et de
dialogue, révele bien plus qu’un simple retour a la tradition :
elle constitue un puissant levier de transformation sociale pour
le continent. En réinscrivant les langues, les pratiques
éducatives, les modes de gouvernance, les médecines, les
techniques agricoles et les dispositifs de médiation au coeur de
la vie communautaire, I’Afrique redonne sens a des ressources
longtemps marginalisées et leur confére une nouvelle actualité.
Sur le plan social, cette valorisation des savoirs endogénes
favorise la cohésion des communautés, le sentiment
d’appartenance et la confiance collective. Elle permet de lutter
contre I'aliénation culturelle et le complexe d’infériorité, en

288



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

offrant aux jeunes générations des repéres identitaires solides
et des modéles de réussite ancrés dans leur propre histoire (G.
Oually, 2025, p. 81 ; F. Sarr, 2016, p. 32). L'intégration de ces
savoirs dans I’éducation, la santé, la gestion des ressources et
la résolution des conflits contribue a renforcer la résilience des
sociétés face aux crises, a promouvoir des pratiques durables
et a améliorer le bien-étre local (GTENF, 2010, p. 27 ; R. Levy,
2022, p. 8).

Au-dela de leur efficacité pratique, les savoirs endogénes
participent a la construction d’une société plus inclusive et
solidaire, ou la diversité des rationalités et des expériences est
reconnue comme une richesse. lls ouvrent la voie a une
modernité enracinée, capable de dialoguer avec le monde sans
se diluer, et de proposer des alternatives crédibles aux modeles
importés. En cela, la souveraineté cognitive africaine devient un
projet social : elle vise a rendre chaque citoyen acteur de son
développement, porteur de solutions adaptées et contributeur
a la construction d’un avenir commun, plus juste et plus humain
(UNESCO, 2024, p. 2).

En définitive, la renaissance des savoirs endogenes africains
n’est pas seulement un enjeu de mémoire ou de patrimoine :
elle est un moteur de cohésion, d’innovation sociale et de
dignité collective, indispensable a la refondation des sociétés
africaines et a leur pleine participation a la dynamique du
monde contemporain. Redonner voix et sens aux savoirs
endogenes, c’est offrir a I'Afrique la possibilité de se réinventer
et d’inspirer, par I'exemple, une humanité en quéte de
nouveaux horizons.

Ainsi, cette étude met clairement en lumiére la portée sociale
et utilitaire des savoirs endogenes africains : ils contribuent
concrétement a la transformation des sociétés, a la promotion

289



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

du bien-étre collectif et a la construction d’un avenir durable,
inclusif et porteur de sens pour I’Afrique et au-dela.

Bibliographie
I. Ouvrages, articles et rapports
. BA Amadou Hampaté, 2012. Cité dans : The Afro News,

« La tradition orale en Afrique serait-elle en voie de disparition
a l'aube de ce 21éme siecle ? », The Afro News, 2012.

. CALENDA, 2023. Savoirs endogénes, patrimoine culturel
et perspectives de développement, Paris, Calenda, pp. 1-6.

. CALENDA, 2024. L’Afrique subsaharienne face aux
enjeux écologiques actuels, Paris, Calenda, pp. 1-8.

. CESAIRE Aimé, 1995. Discours sur la négritude, Paris,
Présence Africaine.

. DE SOUSA SANTOS Boaventura, 2014. Epistemologies of

the South. Justice against Epistemicide, Boulder, Paradigm
Publishers.

. ELA Jean-Marc, 2009. Ma foi d’Africain, Paris, Karthala.
. GARCIA CANCLINI Néstor, 2010. Culturas hibridas,
Buenos Aires, Editorial Sudamericana.

. GTENF, 2010. Rapport analytique sur les savoirs et
savoir-faire endogénes, Paris, ADEA.

. HOUNTONDJI Paulin, 1994.La rationalité, une ou
plurielle?, Dakar, CODESRIA.

. HOUNTONDIJI Paulin, 2019. Les savoirs endogénes :
pistes pour une recherche, Cotonou, éd. Star.

. JANGADA (Revue), 2021. Les cultures africaines comme
stratégie de mieux-étre, Jangada, ano 9, n°17, pp. 409-424.

. KANE Abdoulaye Elimane, 2011.Lla tradition et la

modernité en Afrique, Dakar, L’'Harmattan.

290



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

. KANE Aminata, SAMBA Moussa, 2025.Lles savoirs
endogénes en question, Dakar, Revue sénégalaise des sciences
de I'information, n°® spécial, pp. 1-22.

o KOUASSI N’dri Marcel, 2008. Les modes de transmission
du savoir technique en Afrique, Abidjan, Editions Universitaires
de Coéte d’lvoire.

. LEVY Rachel et al, 2022. Cartographie des savoirs
endogeénes en Afrique de I’Ouest et en Occitanie, Paris, SFER, pp.
1-18.

o EYUPAR EPIETUNG Macaire, 2024. Langues africaines et
sauvegarde des savoirs endogénes, Revue du Gralifah, pp. 1-14.
. MBEMBE Achille, 2010. Sortir de la grande nuit. Essai sur

I’Afrique décolonisée, Paris, La Découverte.

. MUDIMBE Valentin-Yves, 1988. L’invention de I’Afrique :
Gnose, philosophie et ordre de la connaissance, Paris, La
Découverte.

. NYAMSI Franklin, 2018. Réflexions pour une politique de
civilisation en Afrique contemporaine, Paris, Editions Du Net.
. OUALLY Germain, 2024. Résilience des rites africains

face a I’hybridité et a I'acculturation, Ziglobitha, n°18, pp. 245-
258.

. OUALLY Germain, 2025. Les savoirs endogénes africains
dans I’enseignement/apprentissage, Revue EVALU’A, n°2, pp. 1-
20.

. SARR Felwine, 2016. Afrotopia, Paris, Philippe Rey.

. UNESCO, 2024. Transformer les savoirs pour I'avenir de
I’Afrique, Paris, UNESCO.

o WRM, 2024. Les savoirs endogénes, Montevideo, World

Rainforest Movement.

291



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Il. Webographie

. 2370NLINE.COM, 2023. «Le Prof Franklin Nyamsi
appelle a I'autonomie de I’Afrique face aux occidentaux », [en
ligne], https://237online.com/le-prof-franklin-nyamsi-appelle-

a-lautonomie-de-lafrique-face-aux-occidentaux/ (consulté le
15 mai 2025).

. THE AFRO NEWS, 2012. « La tradition orale en Afrique
serait-elle en voie de disparition a 'aube de ce 21éme siecle ? »,
[en ligne], https://theafronews.com/la-tradition-orale-en-

afrique-serait-elle-en-voie-de-disparition-a-laube-de-ce-
21leme-siecle/ (consulté le 15 mai 2025).

. CALENDA, 2023. Savoirs endogénes, patrimoine culturel
et perspectives de développement, [en

ligne], https://calenda.org/1111111 (consulté le 15 mai 2025).
. CALENDA, 2024. L’Afrique subsaharienne face aux
enjeux écologiques actuels, [en

ligne], https://calenda.org/1111111 (consulté le 15 mai 2025).

292


https://237online.com/le-prof-franklin-nyamsi-appelle-a-lautonomie-de-lafrique-face-aux-occidentaux/
https://237online.com/le-prof-franklin-nyamsi-appelle-a-lautonomie-de-lafrique-face-aux-occidentaux/
https://theafronews.com/la-tradition-orale-en-afrique-serait-elle-en-voie-de-disparition-a-laube-de-ce-21eme-siecle/
https://theafronews.com/la-tradition-orale-en-afrique-serait-elle-en-voie-de-disparition-a-laube-de-ce-21eme-siecle/
https://theafronews.com/la-tradition-orale-en-afrique-serait-elle-en-voie-de-disparition-a-laube-de-ce-21eme-siecle/
https://calenda.org/1111111
https://calenda.org/1111111

