
Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

260 

« L’Afrique pensante : relecture critique des 
épistémicides et résurgence des savoirs endogènes » 

 
Thérèse SAMAKE 
Enseignante-chercheure, Maitre-Assistant en Philosophie 
Université Catholique de l’Afrique de l’Ouest-Unité 
 Universitaire à Bamako 
mathere@hotmail.fr 
+223 76 05 49 57 
 

Résumé 
 
Cet article interroge la résurgence des savoirs endogènes africains à travers 
une lecture constructive des continuités historiques, des ressources critiques 
internes et des dynamiques contemporaines d’innovation. Il met en lumière 
la diversité et la vitalité des formes de connaissance enracinées dans les 
sociétés africaines, ainsi que leur capacité d’adaptation face aux mutations. 
La réflexion souligne l’émergence d’une conscience épistémique africaine 
tournée vers la souveraineté cognitive, la justice des savoirs et la 
reconnaissance de la pluralité des rationalités. En s’appuyant sur des 
pratiques concrètes – éducation, santé, gouvernance, médiation – l’article 
montre que ces savoirs, loin d’être dépassés, sont porteurs de solutions 
ancrées et d’un horizon partagé. Il plaide ainsi pour un dialogue fécond entre 
les traditions intellectuelles, dans une logique de co-construction des savoirs 
au service d’un avenir commun. 

Mots-clés : Savoirs endogènes – souveraineté cognitive – pluralité des 
rationalités – justice épistémique – Afrique pensante 

 
Introduction 
 
Les formes de production du savoir s’inscrivent dans des 
dynamiques historiques, politiques et culturelles qui façonnent 
la manière dont les sociétés pensent leur monde, leur mémoire 
et leur devenir. En Afrique, l’histoire de la pensée et de la 

mailto:mathere@hotmail.fr


Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

261 

connaissance a été profondément marquée par des processus 
d’extraversion et de délégitimation, au point que des pans 
entiers des systèmes de savoirs endogènes ont été réduits au 
silence ou marginalisés dans les institutions officielles (M. Kane 
& M. Samba, 2025, p. 1). Cette disqualification, souvent 
naturalisée au nom de l’universalisme scientifique, participe 
d’un phénomène plus vaste que certains auteurs analysent 
comme un épistémicide : non pas simple disparition de savoirs, 
mais, selon B. de Sousa Santos, (2014, p. 92) « effacement 
systématique de leur validité, de leur rationalité propre et de 
leur capacité à structurer le réel ». L’oralité reléguée, les 
langues locales confinées à l’espace domestique, les 
cosmologies communautaires disqualifiées au profit de grilles 
interprétatives importées : autant de manifestations d’une 
violence symbolique dont les effets continuent de peser sur les 
manières africaines de connaître et de transmettre. Comme le 
souligne V.Y. Mudimbe, (1988, p. 34), « la construction d’une 
science autochtone passe par la déconstruction des discours 
universalistes et la reconstitution d’une archéologie des 
représentations africaines ». 
Dans un contexte contemporain de crise généralisée des 
modèles dominants – économiques, écologiques, épistémiques 
– se manifeste une volonté croissante de repenser les 
fondements de la connaissance à partir des réalités africaines. 
Ce mouvement, qui traverse les milieux universitaires, 
éducatifs, artistiques et politiques, ne relève pas d’un retour 
nostalgique aux traditions, mais d’un processus critique et 
créatif de réactivation des ressources endogènes, au service 
d’une souveraineté cognitive renouvelée. P. Hountondji, (1994, 
p. 27), rappelle à ce propos que « les savoirs dits traditionnels 
ne sont pas des vestiges figés, mais des constructions 
dynamiques, évolutives, forgées dans l’expérience ». Cette 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

262 

dynamique trouve un écho particulier dans certaines régions 
comme les pays de l’Alliance des États du Sahel (AES), où les 
mutations géopolitiques s’accompagnent d’un effort visible de 
valorisation des langues nationales, de relecture des structures 
communautaires et de reconnaissance des savoirs localement 
enracinés (A. Kane & M. Samba, 2025, p. 3). 
C’est dans ce contexte que se pose la problématique centrale 
de cette recherche : comment la résurgence critique des savoirs 
endogènes africains, articulée à une relecture épistémologique 
rigoureuse et ouverte, peut-elle constituer le socle d’un projet 
africain de société fondé sur la justice cognitive, la pluralité des 
rationalités et la reconfiguration des modèles de 
développement ? Cette interrogation invite à dépasser les 
oppositions binaires entre tradition et modernité, oralité et 
écriture, local et global, pour questionner la capacité des 
sociétés africaines à mobiliser leurs propres ressources 
intellectuelles dans la construction d’alternatives enracinées, 
pertinentes et durables. 
L’objectif de cet article est de contribuer à une meilleure 
compréhension des fondements et des implications de cette 
résurgence, en montrant que les savoirs endogènes ne relèvent 
pas du seul patrimoine symbolique, mais qu’ils peuvent nourrir 
des pratiques sociales, éducatives et politiques innovantes. Il 
s’agit d’explorer les conditions dans lesquelles ces savoirs, 
longtemps marginalisés, redeviennent opérants, légitimes et 
structurants pour l’avenir du continent. 
L’hypothèse de travail soutient que la réhabilitation critique des 
savoirs endogènes africains constitue un levier essentiel de 
souveraineté cognitive. Loin de s’opposer aux formes de savoir 
issues d’autres horizons, ces rationalités peuvent participer 
activement à un dialogue des connaissances, à condition d’être 
reconnues pour ce qu’elles sont : des systèmes cohérents, 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

263 

dynamiques, porteurs de sens, et capables d’interpréter le réel 
à partir de logiques propres. 
Le cadre théorique mobilisé pour cette analyse croise plusieurs 
courants : les épistémologies du Sud (B. de Sousa Santos, 2014), 
les théories critiques postcoloniales (V.Y. Mudimbe, 1988), les 
réflexions sur la souveraineté narrative et cognitive (F. Sarr, 
2016), ainsi que les perspectives de philosophie politique 
africaine (F. Nyamsi, 2022). L’anthropologie des savoirs y joue 
un rôle transversal, en liant les formes de connaissance à leurs 
ancrages sociaux, linguistiques et symboliques. Ces approches 
permettent de déconstruire les logiques de domination 
symbolique et de faire émerger les conditions d’un pluriversel 
cognitif, dans lequel les rationalités africaines puissent 
dialoguer à égalité avec d’autres formes de pensée. 
La méthode adoptée est interdisciplinaire. Elle combine une 
analyse conceptuelle des discours critiques contemporains avec 
une lecture de pratiques concrètes de revalorisation des savoirs 
dans les domaines de l’éducation, de la santé, de l’écologie ou 
de la gouvernance communautaire (A. Ouallly, 2025, p. 81). 
L’approche adoptée articule ainsi des matériaux théoriques et 
empiriques dans une perspective à la fois critique, contextuelle 
et transformatrice. 
 
L’article s’organise autour de trois axes complémentaires : 
d’abord, une relecture des mécanismes historiques de 
marginalisation des savoirs endogènes ; ensuite, une analyse 
des ressources critiques internes portées par la pensée 
africaine contemporaine ; enfin, une mise en lumière des 
dynamiques actuelles de résurgence et de valorisation des 
savoirs enracinés, dans leur portée transformatrice pour 
l’avenir intellectuel, éducatif et politique du continent. 
 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

264 

 
1. Continuités dynamiques des savoirs africains à travers les 
mutations historiques 

 
Aborder la question des savoirs africains suppose d’abord de se 
libérer d’une vision discontinuiste ou défensive qui en ferait soit 
un patrimoine figé, soit une réalité victime d’effacement. Ce qui 
frappe, au contraire, lorsqu’on les observe dans leur profondeur 
historique, c’est leur capacité à se maintenir dans le temps, à se 
transformer sans se trahir, à se recomposer dans les interstices 
du quotidien, même lorsque les formes dominantes du savoir 
semblaient les marginaliser. Loin d’être de simples survivances, 
ces savoirs endogènes africains constituent un socle 
épistémique souple et vivant, dont la transmission, la 
contextualisation et la plasticité témoignent d’« une profonde 
intelligence du réel » (N. M. Kouassi, 2008, p. 49). Tout au long 
des mutations historiques – dynamiques internes, échanges 
transrégionaux, rencontres interculturelles – les sociétés 
africaines ont su faire preuve d’« une étonnante capacité 
d’intégration, de sélection et de relecture critique » (N. M. 
Kouassi, 2008, p. 55). Les savoirs n’y ont jamais été isolés de la 
vie sociale, mais « profondément incarnés dans les pratiques, 
les gestes, les récits, les structures communautaires, et transmis 
dans des cadres relationnels où la parole, la mémoire et 
l’observation tenaient lieu de laboratoire » (Ibid.). Avant même 
d’envisager leur réhabilitation contemporaine, il importe donc 
de reconnaître que ces savoirs n’ont jamais disparu : « ils ont 
circulé, résisté, évolué, parfois en silence, parfois à l’ombre des 
institutions officielles, mais toujours en interaction avec les 
transformations du monde » (V.Y. Mudimbe, 1988, p. 54). 
 
 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

265 

 
    1.1. Diversité des formes de savoir dans les sociétés 
africaines anciennes 
L’analyse de la diversité des formes de savoir dans les sociétés 
africaines anciennes s’appuie sur une approche théorique qui 
considère le savoir comme un système vivant, communautaire 
et évolutif, profondément enraciné dans les contextes sociaux, 
écologiques et historiques africains. Plusieurs axes structurent 
ce cadre : l’intégration du savoir à la vie quotidienne, la 
centralité de l’oralité, la richesse des savoirs techniques et 
écologiques, le rôle des structures sociales dans la 
transmission, et la plasticité de ces systèmes cognitifs. 
Premièrement, le savoir africain traditionnel est holistique : il 
s’inscrit dans tous les moments de l’existence et répond à des 
besoins concrets tout en structurant une vision du monde 
cohérente et symbolique (N.M. Kouassi, 2008, p. 49 ; P. 
Hountondji, 1994, p. 27). Contrairement à la tradition 
occidentale, il n’est pas compartimenté mais intégré à la vie 
sociale et environnementale. 
 
Deuxièmement, l’oralité occupe une place centrale. Loin d’être 
un simple moyen de communication, elle constitue un vecteur 
de pensée et de transmission doté de règles et de fonctions 
précises. À travers contes, proverbes, chants et épopées, 
l’oralité transmet une éthique, une mémoire collective et une 
pédagogie implicite, tout en incarnant une grande densité 
intellectuelle (A.H. Bâ, cité par The Afro News, 2012 ; V.-Y. 
Mudimbe, 1988, p. 54 ; A. Kane & M. Samba, 2025, p. 2). 
 
Troisièmement, les savoirs techniques et écologiques 
témoignent d’une rationalité empirique et adaptative. Les 
sociétés africaines ont développé des connaissances fines sur 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

266 

l’agriculture, la pharmacopée, la gestion des ressources 
naturelles ou la métallurgie, fondées sur l’observation et 
l’expérimentation collective (Calenda, 2024). Cette rationalité 
écologique, qualifiée d’« éco-bio-communautarisme » (G. 
Tangwa, cité par Calenda, 2024), repose sur une vision de la 
nature comme partenaire. 
 
Quatrièmement, les structures sociales telles que les conseils 
de sages, institutions initiatiques ou guildes professionnelles 
jouent un rôle clé dans la conservation et la transmission des 
savoirs. L’éducation est collective, répartie dans le tissu social, 
et repose sur une pédagogie du passage et de la reconnaissance 
progressive des acquis (N.M. Kouassi, 2008, p. 55 ; GTENF, 
2010, p. 12). 
 
Enfin, la plasticité et la capacité d’innovation de ces systèmes 
sont essentielles. Loin d’être figés, ils ont toujours su intégrer 
et réinterpréter les apports extérieurs, témoignant d’une 
aptitude à l’innovation et à la résilience face aux changements 
du monde (V.-Y. Mudimbe, 1988, p. 54 ; A. Kane & M. Samba, 
2025, p. 4). 
 
Ce cadre théorique, inspiré des travaux sur les savoirs 
endogènes africains, s’oppose à la vision occidentale du savoir 
comme statique ou local. Il affirme que les savoirs africains sont 
dynamiques, socialement construits et capables de dialoguer 
avec d’autres systèmes pour répondre aux défis 
contemporains, notamment en matière de développement, de 
durabilité et de justice cognitive. 
 
 
 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

267 

 
     1.2. Capacités d’adaptation et de réinvention face aux 
rencontres interculturelles 
L’histoire du continent africain est jalonnée de contacts, 
d’échanges et de circulations avec d’autres cultures, bien avant 
les périodes coloniales. Loin de s’être refermées sur elles-
mêmes, les sociétés africaines ont démontré à plusieurs 
reprises une remarquable capacité à intégrer des apports 
extérieurs tout en préservant leurs propres fondements. Les 
rencontres interculturelles – qu’elles soient commerciales, 
religieuses, diplomatiques ou techniques – ont souvent donné 
lieu à des formes originales d’hybridation, dans lesquelles les 
éléments exogènes étaient filtrés, réinterprétés et inscrits dans 
une logique d’ensemble déjà existante (G.Oually, 2024, p. 246). 
Comme le souligne G. Canclini, l’hybridité « suppose la 
rencontre de deux parties qui tendent vers l’homogénéité », 
produisant ainsi « de nouvelles structures, objets et pratiques » 
(G. Canclini, 2010, p. 28 cité par G. Oually, 2024, p. 247). 
 
Cette capacité d’adaptation n’était pas une soumission, mais 
une forme d’intelligence culturelle. L’intégration d’un apport 
nouveau ne se faisait jamais mécaniquement : elle impliquait 
un processus d’appropriation à partir de référents propres, 
souvent situés dans les structures symboliques, les rapports au 
temps, ou les systèmes de parenté (G. Oually, 2024, p. 248). 
Ainsi, des concepts ou objets venus d’ailleurs pouvaient 
prendre des significations différentes en fonction du contexte, 
être détournés de leur usage initial ou se fondre dans une 
cosmologie plus large. Comme l’affirme A. É. Kane, « la tradition 
dont nous croyons volontiers qu'elle nous vient d'une seule 
pièce du fond des âges est en fait la résultante d'une série 
d'autres qui s'emboîtent et produisent une configuration 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

268 

nouvelle, alors même que celle-ci apparaît comme un legs 
ancien » (Kane, 2011, p. 25 cité par G. Oually, 2024, p. 253). 
De nombreuses sociétés ont ainsi su créer des formes de 
coexistence entre traditions endogènes et éléments venus de 
l’extérieur. Les pratiques religieuses, les formes d’autorité ou 
les usages techniques se sont transformés à travers le dialogue 
entre continuité et innovation. Loin de provoquer une rupture 
radicale, ces interactions ont souvent enrichi le répertoire 
culturel, renforcé les réseaux de transmission et stimulé de 
nouvelles expressions de la pensée (G. Oually, 2024, p. 250 ; 
GTENF, 2010, p. 19). Cette dynamique d’ouverture maîtrisée est 
révélatrice d’une vision du monde qui refuse l’uniformité sans 
exclure l’échange. L’accueil de l’altérité ne signifiait pas 
l’effacement de soi, mais une négociation permanente entre le 
familier et le nouveau. Dans les langues, les arts, les savoir-faire 
ou les institutions, les sociétés africaines ont souvent produit 
des synthèses originales, témoignant de leur capacité à faire 
face à la complexité du monde sans perdre leur ancrage (G. 
Oually, 2024, p. 254). 
 
Cette aptitude à intégrer sans se diluer, à transformer sans se 
renier, constitue l’un des traits les plus féconds des trajectoires 
intellectuelles africaines. Elle montre que l’histoire du savoir en 
Afrique n’est pas une histoire de clôture ou de résistance 
défensive, mais une histoire de souplesse, de discernement et 
de créativité dans la relation à l’autre (G. Oually, 2024, p. 254). 
Cette posture, fondée sur une intelligence du contexte et une 
capacité d’interprétation, a permis aux sociétés africaines de 
préserver, parfois de façon discrète ou silencieuse, des 
éléments fondamentaux de leur patrimoine intellectuel et 
culturel, même lorsque ceux-ci semblaient marginalisés ou 
menacés par les influences extérieures. Ainsi, au cœur des 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

269 

pratiques sociales, des gestes quotidiens ou des rituels 
communautaires, persistent des savoirs et des logiques 
endogènes qui, tout en s’adaptant aux mutations, continuent 
de structurer en profondeur les dynamiques sociales et 
identitaires (GTENF, 2010, p. 19). Ce sont précisément ces 
persistances silencieuses et ces résurgences discrètes qui 
constituent le socle invisible mais vivant de la continuité des 
savoirs africains. 

     1.3. Persistances silencieuses et résurgences discrètes dans 
les pratiques sociales 
Si les systèmes modernes d'éducation et de savoir ont 
largement contribué à transformer les cadres officiels de 
transmission, ils n'ont pas pour autant effacé les savoirs 
endogènes. Ces derniers ont continué d'exister en marge, dans 
l'ombre, parfois de manière discrète, mais toujours enracinés 
dans les pratiques sociales, les gestes du quotidien, les relations 
communautaires. Leur résilience se manifeste moins dans les 
institutions formelles que dans les dynamiques vivantes des 
familles, des villages, des métiers et des rites (N.M. Kouassi, 
2008, p. 112). On retrouve ces persistances dans la manière 
dont les communautés organisent la vie collective, résolvent les 
conflits, soignent les malades, accompagnent les âges de la vie. 
Derrière chaque cérémonie, chaque parole rituelle, chaque 
geste de soin ou de médiation, se cache une mémoire de la 
pratique et une intelligence du contexte (GTENF, 2010, p. 23). 
Le savoir se transmet alors non par accumulation de contenus, 
mais par immersion dans des situations concrètes, dans un tissu 
relationnel dense où l'apprentissage passe par la présence, 
l'observation et l'imitation. Comme le souligne Kouassi, « le 
savoir-faire traditionnel africain se perpétue à travers l'exemple, 
l'expérimentation et la participation active à la vie 
communautaire » (N.M. Kouassi, 2008, p. 115). Dans les 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

270 

domaines de la santé, de l'agriculture, de la construction, ou 
encore de la médiation sociale, les savoirs endogènes se sont 
adaptés aux conditions nouvelles tout en gardant leur 
cohérence interne. Ils ont parfois évolué, incorporé des 
éléments modernes, dialogué avec d'autres disciplines, mais 
sans perdre leur spécificité (V.Y. Mudimbe, 1988, p. 78). 
Cette capacité à se recomposer dans le silence, hors du regard 
institutionnel, témoigne d'une force de continuité qui mérite 
d'être reconnue et valorisée. « Les formes de savoir n'aspirent 
pas toujours à être visibles. Elles vivent dans la proximité, dans 
l'expérience partagée, dans la transmission implicite. Leur 
autorité repose sur la reconnaissance sociale plus que sur la 
certification » (P. Hountondji, 1994, p. 112). Pourtant, elles 
structurent en profondeur les représentations, les pratiques et 
les valeurs. Leur discrétion n'est pas un signe de faiblesse, mais 
un mode d'existence particulier, qui échappe aux logiques de 
domination et de visibilité imposées par d'autres systèmes (A. 
Kane & M.Samba, 2025, p. 7). 
 
Aujourd'hui, l'observation attentive des sociétés africaines 
révèle que ces persistances silencieuses ne sont pas de simples 
reliques du passé : elles connaissent parfois de véritables 
résurgences, portées par des initiatives communautaires, des 
mouvements associatifs ou des choix individuels. La de la 
médecine traditionnelle, la réhabilitation des pratiques 
agricoles ancestrales, le retour à certaines formes de médiation 
coutumière ou la revitalisation des langues locales témoignent 
de cette valorisation dynamique de résurgence discrète (GTENF, 
2010, p. 25). Ces phénomènes montrent que loin d'être 
condamnés à la marginalité, les savoirs endogènes africains 
continuent d'irriguer la vie sociale et d'inspirer des solutions 
adaptées aux défis contemporains. 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

271 

En définitif, ce parcours à travers les continuités dynamiques, 
les capacités d'adaptation et les persistances silencieuses des 
savoirs africains rencontrés en lumière la vitalité et la résilience 
d'un patrimoine intellectuel trop souvent sous-estimé. Loin 
d'être figés ou condamnés à la disparition, les savoirs 
endogènes africains ont su traverser les mutations historiques, 
s'enrichir des rencontres interculturelles et se maintenir, parfois 
discrètement, au cœur des pratiques sociales. Cette 
dynamique, révélée par l'analyse des trajectoires africaines, 
atteste que l'histoire des savoirs sur le continent ne se réduit 
pas à une succession de ruptures ou de pertes, mais s'inscrit 
dans un processus continu de sélection, de réinvention et de 
transmission (N. M. Kouassi, 2008, p. 115 ; Hountondji, 1994, p. 
112). 
 
Ainsi comprendre, la richesse de ces héritages ne relève pas 
d'une simple mémoire passive : elle constitue un socle vivant, 
porteur d'avenir, à partir duquel s'invente une capacité critique 
à interroger, renouveler et affirmer les conditions de production 
du savoir en Afrique. 
 
2. Ressources critiques des pensées africaines pour une 
souveraineté cognitive 

 
La vitalité des savoirs endogènes africains ne se limite pas à leur 
survie ou à leur adaptation : elle s’accompagne d’une 
dynamique critique qui remet en question les cadres de 
légitimité hérités de la colonisation et de la modernité 
occidentale. Des penseurs comme Hountondji, Mudimbe, 
Mbembe et Sarr ont montré la nécessité de déconstruire les 
mécanismes de domination symbolique qui ont longtemps 
relégué les rationalités africaines à la périphérie du savoir 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

272 

universel. Cette démarche vise à refonder les conditions d’une 
souveraineté cognitive, permettant aux sociétés africaines de 
définir elles-mêmes les critères de légitimité et d’utilité de leurs 
systèmes de connaissance. 
 
Dans cette perspective, la philosophie africaine contemporaine 
apparaît comme un espace de résistance, d’innovation et de 
proposition, s’appuyant sur la relecture des traditions, 
l’ouverture au dialogue interculturel et la reconnaissance de la 
pluralité des rationalités humaines. Cette exigence d’« Afrique 
pensante » invite à dépasser les oppositions 
tradition/modernité ou local/global, pour concevoir le savoir 
comme un champ d’invention et de responsabilité partagée. 
F. Sarr propose ainsi de penser l’Afrique en mouvement, en 
dehors des concepts imposés et des mythes extérieurs, afin de 
libérer sa créativité et sa capacité à inventer ses propres futurs. 
Loin de se limiter à la critique, la pensée africaine 
contemporaine élabore de nouveaux paradigmes et revendique 
le droit de penser à partir de soi, dans un dialogue fécond avec 
les autres traditions intellectuelles du monde. Cette dynamique 
constitue le socle d’une souveraineté cognitive africaine en 
devenir. 
 
    2.1. Vers une conscience épistémique africaine renouvelée 
Le développement d’une conscience épistémique africaine 
renouvelée s’est nourri d’un long travail d’introspection, de 
lucidité et de dépassement des modèles cognitifs imposés de 
l’extérieur. Il ne s’agit plus seulement de constater l’héritage de 
schémas de pensée exogènes, mais de s’interroger : à partir de 
quelles références, de quelles expériences et de quels horizons 
l’Afrique peut-elle désormais penser son propre devenir ? Cette 
interrogation déborde le seul cadre académique ; elle engage 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

273 

l’éducation, la culture, la gouvernance et la manière dont les 
sociétés africaines se représentent et se projettent dans un 
monde en mutation (J.-M. Ela, 2009, p. 212). Cette prise de 
conscience s’est éveillée à travers plusieurs constats 
convergents : l’inadéquation de modèles éducatifs importés 
face aux réalités locales, la difficulté à valoriser les langues et 
logiques propres aux cultures africaines, ou encore le sentiment 
persistant d’une parole africaine contrainte de s’exprimer dans 
des cadres qui ne sont pas les siens (M.-F. Lange, 2001, p. 9-10). 
Face à cela, une prise de distance progressive s’est opérée. Elle 
a permis à de nombreux acteurs – enseignants, chercheurs, 
artistes, communautés responsables – de reconsidérer la place 
des savoirs endogènes, non plus comme de simples fragments 
du passé, mais comme des ressources d’avenir (MB Mbombog, 
2011). 
 
Cette nouvelle conscience repose sur l’idée que le savoir est 
indissociable du lieu d’énonciation, de l’histoire portée et des 
questions posées par les sociétés africaines elles-mêmes. Elle 
implique un recours aux sources, non pour les idéaliser, mais 
pour les revisiter avec exigence et esprit critique, afin d’en 
extraire des points d’appui culturels, symboliques et pratiques 
adaptés aux défis contemporains (Revue Jangada, 2021, p. 423). 
Il s’agit de repenser l’épistémologie des sciences à la lumière 
des cultures africaines, pour faire de la science en Afrique « le 
témoin de la pensée africaine et non le simple reflet de modèles 
extérieurs » (Revue Jangada, 2021, p. 423). 
 
Ce renouvellement de la conscience épistémique s’observe 
dans les tentatives de refondation curriculaire, les choix 
linguistiques assumés, les projets de recherche ancrés 
localement, ou encore dans les discours publics valorisant 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

274 

l’intelligence propre au continent (MB Mbombog, 2011). Il 
traduit un changement de posture profond : « ne plus attendre 
la validation de l’extérieur, mais s’autoriser à produire du sens 
à partir de soi, en assumant la complexité des héritages et la 
diversité des contextes » (J.-M. Ela, 2009, p. 212).  
Cette dynamique n’est ni homogène ni uniforme : elle prend 
des formes variées selon les pays, les disciplines et les 
générations. Mais elle témoigne d’une même volonté : celle de 
redonner à l’Afrique la capacité de se dire, de se penser et de 
se projeter selon ses propres logiques, tout en maintenant un 
dialogue ouvert avec le reste du monde (MB Mbombog, 2011). 
C’est dans cette dynamique que s’enracine aujourd’hui 
l’exigence d’une souveraineté cognitive véritable, portée non 
par une revendication abstraite, mais par une démarche 
concrète de reprise en main du savoir (I. Ndongala Maduku, 
2024, p. 102). 
 
Cette dynamique de renouveau épistémique s’exprime 
également dans les choix vestimentaires et la valorisation 
croissante des cultures et des arts dans plusieurs pays africains. 
La tendance actuelle est à la mise en valeur des tenues 
traditionnelles, qui ne se limitent plus aux cérémonies ou aux 
fêtes, mais s’affichent de plus en plus dans la vie quotidienne et 
sur les scènes internationales. Ce mouvement participe d’une 
véritable renaissance culturelle, où l’héritage, l’identité et la 
créativité indigène sont célébrés et intégrés dans les 
expressions contemporaines. Il favorise la fierté culturelle, 
l’autonomisation économique des artisans locaux et la 
préservation du patrimoine immatériel.  
Au-delà de l’habillement, cette valorisation touche aussi la 
musique, la danse, les arts visuels et l’artisanat, contribuant à 
un écosystème culturel dynamique qui renforce la cohésion 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

275 

sociale et l’identité nationale. Le Mali en offre un exemple 
emblématique : le pays a officiellement dédié l’année 2025 à la 
culture sous toutes ses dimensions. Cette initiative vise à 
promouvoir et célébrer la richesse du patrimoine malien, à 
travers des festivals, expositions, ateliers et campagnes 
éducatives impliquant les communautés et la diaspora. Elle 
soutient également les artistes et artisans locaux, encourage le 
tourisme culturel et assure la transmission des savoirs aux 
jeunes générations, tout en réaffirmant le rôle central de la 
culture dans la cohésion sociale et le développement durable 
du pays. 
Ce renouveau de la conscience épistémique, visible autant dans 
les politiques publiques que dans les pratiques sociales et 
culturelles, prépare ainsi le terrain à une réflexion approfondie 
sur la justice cognitive et la pluralité des rationalités, enjeu 
central pour la construction d’une Afrique pensante, ouverte et 
souveraine. 
 
     2.2. Justice cognitive et pluralité des rationalités 
L’exigence d’une souveraineté cognitive ne se limite pas à 
l’affirmation d’une capacité à penser depuis l’Afrique ; elle 
s’inscrit dans une perspective plus large de justice. Penser la 
connaissance dans sa diversité oblige en effet à interroger les 
critères implicites qui ont longtemps servi à définir ce qui mérite 
d’être reconnu comme savoir légitime. Comme le souligne B. de 
Sousa Santos, « la justice cognitive est une condition nécessaire 
pour la construction d’un monde plus équitable, où les savoirs 
de toutes les cultures peuvent coexister et dialoguer » (B. de 
Sousa Santos, 2014, p. 96). Cette interrogation conduit à une 
remise en cause du monopole de certaines épistémologies et à 
la réhabilitation de la pluralité des rationalités humaines (P. 
Hountondji, 1994, p. 40). 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

276 

La justice cognitive repose sur l’idée que toutes les sociétés 
humaines développent des formes de connaissance adaptées à 
leur environnement, à leur histoire, à leur vision du monde. Elle 
implique la reconnaissance du fait que ces formes de savoir ne 
se hiérarchisent pas selon une échelle unique de scientificité, 
mais qu’elles se comprennent dans leur logique propre (B. de 
Sousa Santos, 2014, p. 98). En ce sens, la rationalité ne se réduit 
pas aux normes d’une méthode unique ; elle peut être 
expérimentale, narrative, symbolique, relationnelle ou 
communautaire, selon les contextes et les besoins (P. 
Hountondji, 1994, p. 42). 
Dans cette perspective, Felwine Sarr, (2016, p. 25), appelle à 
dépasser les logiques de rattrapage ou d’imitation, et à 
« débusquer dans le réel africain les vastes espaces du possible 
et les féconder ». Pour lui, la souveraineté intellectuelle passe 
par la capacité de l’Afrique à s’affranchir des cadres d’analyse 
hérités de l’extérieur et à repenser son devenir à partir de ses 
propres réalités et de ses ressources culturelles. Il met en garde 
contre le risque de s’enfermer dans des concepts préfabriqués 
ou des modèles imposés, qui projettent sur le continent des 
attentes et des récits venus d’ailleurs, au détriment de sa 
créativité et de son potentiel d’invention. Cette posture, qui 
refuse aussi bien la « vulgate afropessimiste » que l’euphorie 
naïve, vise à réhabiliter la capacité du continent à inventer ses 
propres horizons, à rebâtir une estime de soi collective et à 
proposer une nouvelle manière d’être au monde (F. Sarr, 2016, 
p. 25). 
Dans le prolongement de cette réflexion, les traditions 
africaines témoignent d’une diversité de formes de savoir 
fondées sur l’observation fine, l’expérience partagée, la 
transmission orale, la médiation des conflits ou encore le lien 
entre l’humain et la nature. Selon V.-Y. Mudimbe, (1988, p. 90), 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

277 

« ces formes de rationalité ne cherchent pas toujours à 
universaliser, mais à situer, à relier, à donner du sens dans un 
cadre de vie collectif ». Elles s’inscrivent dans une autre 
économie du savoir, où le sens précède parfois la mesure, et où 
la cohérence est réalisée non seulement selon la logique, mais 
aussi selon la pertinence, la sagesse et l’utilité sociale (A.Kane 
& M. Samba, 2025, p. 16).  
Repenser le cadre de la justice cognitive, c’est donc reconnaître 
la légitimité de ces rationalités dans l’espace public et 
académique. C’est permettre aux formes de pensée longtemps 
marginalisées d’occuper une place active dans la construction 
des savoirs contemporains, non comme curiosités culturelles, 
mais comme contributions essentielles à l’intelligence du réel 
(B. de Sousa Santos, 2014, p. 99). Cette reconnaissance passe 
par des gestes concrets : l’ouverture des programmes 
d’enseignement, la valorisation des langues locales, l’accueil de 
méthodologies alternatives dans la recherche, et la création 
d’espaces de dialogue entre traditions intellectuelles 
différentes (GTENF, 2010, p. 20). 
Un tel projet ne repose pas sur le rejet de la science moderne, 
mais sur son élargissement. Il appelle à une décentration, à un 
déplacement du regard qui permette de penser avec l’autre, à 
partir de ses logiques propres, dans un esprit de collaboration 
et de co-construction (P. Hountondji, 1994, p. 45). En cela, la 
pluralité des rationalités ne divise pas : elle enrichit, elle 
complexifie, elle ouvre des chemins nouveaux pour une 
connaissance plus juste, plus humaine et plus contextualisée. 
Dans ce cadre, l’Afrique ne demande pas à être intégrée dans 
une structure existante ; elle propose de contribuer à 
l’édification d’un nouvel horizon du savoir, où la diversité est 
considérée comme une richesse, et non comme un écart à 
corriger. C’est là un acte de confiance dans ses propres 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

278 

ressources, mais aussi un appel à la responsabilité collective 
dans la manière dont le monde pense, apprend et se 
transforme. 
 
    2.3. L’Afrique pensante : fondements d’un projet culturel et 
politique 
Penser à partir de soi n’est pas seulement un acte intellectuel ; 
c’est un geste politique, culturel et existentiel. Comme le 
rappelle J.-M. Ela, « la libération de l’Afrique passe par la 
capacité à produire ses propres références, à se donner ses 
propres critères de légitimité et à assumer la responsabilité de 
ses choix » (J.-M. Ela, 2009, p. 198). Lorsqu’une société décide 
de reconnaître la valeur de ses propres savoirs, de leur accorder 
un espace de déploiement, de les transmettre avec fierté et 
rigueur, elle pose les fondements d’une véritable souveraineté 
(P. Hountondji, 1994, p. 144). Une Afrique pensante n’est donc 
pas une simple posture symbolique : elle engage un projet de 
société où la connaissance devient l’un des leviers majeurs de 
transformation, de libération et de projection vers l’avenir (B. 
de Sousa Santos, 2014, p. 102). 
 
Ce projet repose d’abord sur une revalorisation du capital 
culturel africain, non dans une logique de patrimoine figé, mais 
comme ressource vivante, mobile, apte à inspirer des solutions 
aux défis contemporains. Il ne s’agit pas de revenir à un âge d’or 
idéalisé, mais de construire une modernité enracinée, capable 
de conjuguer mémoire et innovation (V.-Y. Mudimbe, 1988, p. 
112). Les traditions ne sont pas ici des poids, mais des points 
d’appui. Selon A. Mbembe, (2010, p. 67), « la tradition n’est pas 
un fardeau, mais une ressource pour penser l’avenir ». Elles 
permettent de penser autrement la relation à la terre, à l’autre, 
au collectif, à l’autorité, au temps. Elles ouvrent la voie à des 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

279 

alternatives concrètes aux modèles importés qui ont parfois 
échoué à s’adapter aux réalités du continent (Kane & Samba, 
2025, p. 19). 
Une Afrique qui se pense elle-même est aussi une Afrique qui 
assume la diversité de ses voix, de ses langues, de ses 
références. Elle n’aspire pas à l’uniformité, mais à la circulation 
des idées, à la rencontre des différences, à l’élaboration d’un 
projet commun à partir de la richesse des singularités (J.-M. Ela, 
2009, p. 201). Dans ce cadre, « la souveraineté cognitive ne 
signifie pas l’isolement, mais la capacité à choisir les termes du 
dialogue, à définir ses priorités, à créer à partir de ce qui fait 
sens localement » (P. Hountondji, 1994, p. 147). 
Cette Afrique pensante est aussi une réponse aux défis 
politiques. Car un continent qui n’est pas maître de son récit, de 
sa formation, de son imagination, risque de reproduire 
indéfiniment des modèles extérieurs qui ne lui correspondent 
pas (A. Mbembe, 2010, p. 70). La pensée est ici indissociable de 
l’action : elle éclaire, elle oriente, elle fonde les choix éducatifs, 
économiques, sociaux. Elle est au cœur du leadership, de la 
gouvernance, de la justice (B. de Sousa Santos, 2014, p. 104). 
À cet égard, la réflexion de F. Nyamsi,(2018, p. 15), sur la 
« politique de civilisation » en Afrique contemporaine éclaire la 
portée de ce projet. Pour lui, il s’agit de « produire une 
humanité africaine satisfaisante pour l’Afrique elle-même et 
exemplaire pour l’humanité », en assumant la complexité des 
héritages et en refusant toute soumission aux modèles 
extérieurs. Il insiste sur la nécessité de « définir nos propres 
priorités, choisir nos alliances en fonction de nos intérêts et non 
de ceux des autres », appelant à une autonomie intellectuelle 
et politique du continent (F. Nyamsi, cité par 237online.com, 
2023). Cette autonomie passe par une conscience historique et 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

280 

une capacité à « ne pas laisser nos relations internationales être 
dictées par les intérêts des autres » (Ibid.). 
 
Enfin, ce projet culturel et politique repose sur une confiance 
retrouvée : confiance en la capacité des Africains à produire du 
sens, à enseigner, à créer, à contribuer à la pensée mondiale. Il 
ne s’agit pas de se mesurer à d’autres selon leurs critères, mais 
d’oser proposer une voie singulière, enracinée, ouverte, 
exigeante. Une voie qui dise que l’Afrique n’est pas seulement 
un lieu de défis, mais un foyer de sens, de réflexion, d’avenir (A. 
Kane & M. Samba, 2025, p. 21). 
 
En définitive, l’« Afrique pensante » ne se réduit pas à une 
revendication identitaire ou à une posture de résistance : elle 
incarne la capacité du continent à s’affirmer comme espace de 
création, de dialogue et d’innovation intellectuelle. Cette 
confiance retrouvée dans la valeur des savoirs endogènes, dans 
la pluralité des voix et dans la force du dialogue, fonde un projet 
culturel et politique apte à répondre aux défis contemporains. 
Elle ouvre la voie à une transformation profonde des modèles 
éducatifs, sociaux et politiques, où la connaissance, enracinée 
dans les réalités africaines, devient un levier d’émancipation et 
de développement. Selon F. Sarr, (2016, p. 32), « l’Afrique n’a 
personne à rattraper. Elle ne doit plus courir sur les sentiers 
qu’on lui indique, mais marcher prestement sur le chemin 
qu’elle se sera choisi ». 
 
3. Dynamiques contemporaines de résurgence et de 
valorisation des savoirs endogènes 

 
La réflexion sur les savoirs africains ne se limite plus à une 
approche théorique ou mémorielle : elle s’incarne aujourd’hui 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

281 

dans une pluralité d’initiatives concrètes à travers le continent. 
La valorisation des savoirs endogènes se manifeste dans la 
multiplication de projets éducatifs, sanitaires et culturels ancrés 
dans les ressources locales, témoignant d’un mouvement de 
réappropriation, d’expérimentation et de création. Cette 
résurgence s’appuie sur la vitalité des pratiques traditionnelles, 
la capacité des populations à conjuguer mémoire et innovation, 
et l’engagement d’une jeunesse soucieuse d’articuler héritage 
et avenir. Les savoirs africains démontrent ainsi leur capacité à 
générer des réponses pertinentes et durables aux défis 
contemporains, dans des domaines aussi variés que la santé, 
l’écologie, la gouvernance ou la médiation sociale. Loin d’être 
perçus comme de simples reliques folkloriques, ils sont 
désormais reconnus comme des ressources essentielles de 
l’intelligence collective et des leviers de transformation sociale 
et d’émancipation. Dans certains pays, notamment au sein de 
l’Alliance des États du Sahel, cette dynamique prend une 
dimension politique affirmée, articulant souveraineté 
intellectuelle et refondation des modèles sociaux à partir des 
réalités locales. La renaissance africaine passe ainsi par la 
capacité à faire de ses héritages culturels des leviers de 
modernité, d’autonomie et d’innovation, participant à la 
construction d’une Afrique créative, ouverte au dialogue et 
capable d’inventer à partir de ses propres ressources. 
 
    3.1. Réhabilitation des langues et des modalités endogènes 
de transmission 
Parmi les dynamiques majeures de la résurgence des savoirs 
endogènes en Afrique, la question de la langue et des modes de 
transmission occupe une place centrale. En effet, la langue n’est 
pas seulement un outil de communication : elle façonne la 
pensée, structure la mémoire collective et participe à la 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

282 

construction du réel. Comme le souligne J.-M. Ela, (2009, p. 174) 
« la langue est la matrice de la pensée, le lieu où se forge la 
vision du monde ». Dans le contexte africain, la réhabilitation 
des langues locales apparaît ainsi comme un enjeu fondamental 
pour restaurer la vitalité des savoirs endogènes, longtemps 
marginalisés par la domination des langues coloniales (GTENF, 
2010, p. 32). 
À travers les langues africaines se sont transmis, de génération 
en génération, des systèmes de pensée, des formes de sagesse, 
des cosmovisions et des connaissances pratiques adaptées aux 
milieux de vie. Ces dernières années, de nombreuses initiatives 
ont vu le jour pour intégrer ces langues dans les systèmes 
éducatifs, les médias, ou encore les espaces religieux et 
communautaires. Selon A. Kane et M. Samba, (2025, p. 24), 
« l’introduction des langues nationales dans l’enseignement a 
permis d’améliorer la compréhension et l’ancrage culturel des 
contenus pédagogiques ». Dans certains pays, des expériences 
d’enseignement bilingue ou multilingue montrent que la 
valorisation des référents locaux dès le jeune âge ne s’oppose 
pas à l’acquisition de langues internationales, mais favorise une 
construction plus solide de la pensée (GTENF, 2010, p. 35). 
Cependant, la revitalisation des savoirs endogènes ne saurait se 
limiter à la seule question linguistique. Il s’agit aussi de 
réhabiliter des modalités de transmission qui ont longtemps 
structuré les sociétés africaines : apprentissage par 
l’observation, usage du récit, présence des anciens, importance 
du silence et de la symbolisation. Comme le rappelle V.-Y. 
Mudimbe, (1988, p. 133), « l’éducation africaine traditionnelle 
repose sur l’expérience, la répétition signifiante et le lien 
social ». Ces formes d’éducation informelle ont permis de 
transmettre des savoirs complexes dans des cadres 
communautaires forts et continuent aujourd’hui à exister, 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

283 

parfois en complément des systèmes formels, parfois en 
parallèle, dans les cercles familiaux, professionnels ou rituels 
(GTENF, 2010, p. 36). 
Des efforts sont également faits pour documenter, traduire, 
numériser ou revitaliser des récits, des chants, des proverbes, 
des contes. Ces éléments, loin d’être de simples formes 
artistiques, constituent des archives vivantes de la pensée 
africaine, de son rapport au monde, au temps, à la nature et au 
collectif (J.-M. Ela, 2009, p. 175). Leur présence dans les 
programmes scolaires, dans les bibliothèques communautaires 
ou sur des plateformes numériques devient un levier puissant 
pour reconnecter les jeunes générations à leur héritage tout en 
les préparant à affronter les défis du monde contemporain (A. 
Kane & M. Samba, 2025, p. 25). 
La réhabilitation des langues et des formes endogènes de 
transmission n’est pas un simple retour aux traditions : c’est 
une manière de renouer avec des logiques éducatives 
profondément humaines, sensibles, adaptées aux réalités 
locales. En valorisant ces ressources, les sociétés africaines 
réaffirment leur capacité à former, à transmettre et à faire 
grandir selon leurs propres rythmes et leurs propres valeurs. 
Comme le souligne F. Nyamsi, (2018, p. 141), « la souveraineté 
cognitive commence par la reconquête de la parole et du sens 
dans les pratiques éducatives ». C’est là un pas essentiel vers 
une souveraineté cognitive concrète, construite à partir de la 
parole retrouvée et du sens réinscrit dans les pratiques 
éducatives. 
 
    3.2. Innovations enracinées : santé, gouvernance, écologie 
et médiation sociale 
La résurgence des savoirs endogènes ne se limite pas à leur 
reconnaissance symbolique ou à leur valorisation dans les 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

284 

discours. Elle s’incarne aussi dans des pratiques concrètes, 
réinventées au quotidien par les communautés, les associations 
locales, ou encore certaines institutions qui cherchent à 
articuler efficacité et enracinement. Comme le souligne J.-M. 
Ela, (2009, p. 180), « la créativité africaine consiste à puiser 
dans l’héritage pour répondre aux défis du présent ». Ces 
innovations enracinées montrent que les savoirs africains, loin 
d’être tournés vers le passé, sont capables de générer des 
réponses pertinentes et durables aux enjeux contemporains, en 
particulier dans des domaines vitaux tels que la santé, 
l’écologie, la gouvernance locale et la régulation des conflits 
(GTENF, 2010, p. 38). 
Dans le domaine de la santé, de nombreuses communautés 
continuent de faire confiance à la médecine traditionnelle, non 
par défaut, mais parce qu’elle s’appuie sur une connaissance 
fine des plantes, des cycles naturels, du lien entre corps, esprit 
et communauté. Selon F. Nyamsi, (2018, p. 156), « la médecine 
africaine traditionnelle est fondée sur l’expérience, la sensibilité 
au milieu et la prise en compte du patient dans son 
environnement global ». Ces savoirs, transmis par les 
guérisseurs, les matrones ou les aînés, sont aujourd’hui 
reconnus dans plusieurs pays, où des efforts sont entrepris pour 
les encadrer et les intégrer dans les systèmes de santé, dans une 
logique de complémentarité respectueuse (GTENF, 2010, p. 39). 
En matière de gouvernance, certaines collectivités s’appuient 
encore sur les conseils de village, les assemblées coutumières 
ou les figures de médiation traditionnelles pour gérer les 
affaires locales, trancher les conflits, assurer la régulation 
sociale. Ces instances, lorsqu’elles sont ancrées dans la 
légitimité communautaire et ouvertes à l’évolution des 
mentalités, offrent des modèles de gouvernance fondés sur 
l’écoute, la participation, le consensus et la mémoire collective 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

285 

(A. Kane & M. Samba, 2025, p. 27). Elles illustrent une autre 
manière d’exercer l’autorité, plus relationnelle que verticale, 
plus inclusive que bureaucratique. 
Dans le champ de l’écologie et de l’agriculture, les pratiques 
endogènes demeurent une source précieuse d’adaptation. La 
gestion communautaire des ressources, la préservation des 
semences locales, les techniques de culture associée, les savoirs 
sur les saisons, les forêts et les points d’eau témoignent d’une 
rationalité écologique profondément enracinée (GTENF, 2010, 
p. 40). Ces pratiques, souvent qualifiées de « traditionnelles », 
anticipent pourtant certaines logiques de durabilité aujourd’hui 
valorisées dans les approches globales du développement (A. 
Mbembe, 2010, p. 150). 
 
La médiation sociale, enfin, repose dans de nombreuses régions 
sur des mécanismes anciens qui ont fait leurs preuves : 
palabres, rituels de réconciliation, interventions symboliques 
ou intergénérationnelles. Ces dispositifs, fondés sur la parole, la 
reconnaissance mutuelle et le rétablissement du lien, 
permettent souvent d’éviter des conflits longs ou violents, en 
remettant au centre les relations humaines plutôt que les seules 
règles formelles (GTENF, 2010, p. 42). 
Dans certains pays, notamment au sein de l’Alliance des États 
du Sahel, ces pratiques sont aujourd’hui repensées dans un 
cadre politique plus affirmé, comme éléments d’un projet de 
société qui cherche à se recentrer sur les réalités du terrain. F. 
Nyamsi, (2018, p. 163), insiste sur le fait que « la souveraineté 
ne se limite pas aux frontières ou aux institutions ; elle s’étend 
à la manière de gérer les ressources, de soigner, de gouverner, 
de vivre ensemble ». Cela témoigne d’une volonté de construire 
des réponses enracinées, capables de renouer avec les 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

286 

populations et de restaurer un lien de confiance, de proximité 
et de sens. 
Ces innovations enracinées montrent que les savoirs africains, 
loin d’être en concurrence avec la modernité, peuvent en être 
les partenaires actifs. Ils offrent un socle à partir duquel bâtir 
des politiques adaptées, des pratiques durables et des relations 
humaines plus justes. Leur redécouverte ouvre ainsi un champ 
de possibles, dans lequel l’Afrique ne copie pas, mais crée, à 
partir d’elle-même (J.-M. Ela, 2009, p. 188). Dans les pays de 
l’Alliance des États du Sahel, ces pratiques endogènes sont 
aujourd’hui repensées dans un cadre politique plus explicite, 
articulant souveraineté politique, culturelle et cognitive. La 
revalorisation des savoirs locaux y prend une dimension 
stratégique, dans un contexte de rupture avec certaines normes 
héritées. L’intégration de la médecine traditionnelle dans les 
politiques sanitaires, le renforcement des médiations 
coutumières, et l’affirmation d’un modèle éducatif enraciné 
témoignent d’un effort de réinvention institutionnelle à partir 
des savoirs populaires. Ce recentrage sur les ressources locales 
s’inscrit dans une logique de légitimation interne, mais aussi de 
résistance face à des injonctions extérieures souvent 
inadaptées. 
 
    3.3. Vers un dialogue fécond entre les savoirs : ouverture, 
hybridation et créativité 
Reconnaître et valoriser les savoirs endogènes africains ne 
signifie pas se refermer sur soi, ni rejeter les autres traditions 
intellectuelles. Bien au contraire, cette revalorisation ouvre la 
voie à une nouvelle forme de dialogue entre les cultures et les 
systèmes de pensée. Comme le souligne B. de Sousa Santos, « le 
dialogue des savoirs ne vise pas à établir une hiérarchie, mais à 
permettre la reconnaissance mutuelle et la co-construction de 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

287 

solutions » (B. de Sousa Santos, 2014, p. 121). Ce dialogue n’est 
donc pas fondé sur la domination ni sur l’imitation, mais sur 
l’écoute, la réciprocité et la volonté de créer ensemble. Il 
permet d’envisager l’élaboration d’un monde intellectuel 
pluraliste, dans lequel chaque tradition apporte ses ressources 
propres, ses intuitions, ses méthodes et ses visions (P. 
Hountondji, 1994, p. 158). 
L’Afrique, forte de ses héritages multiples et de sa créativité 
historique, peut entrer dans cet échange avec confiance. 
Comme le rappelle V.-Y. Mudimbe, (1988, p. 210), « l’Afrique n’a 
pas à prouver sa capacité à penser : elle l’a toujours fait, selon 
ses propres logiques, souvent en silence, parfois en 
résistance ». Ce qui se joue désormais, c’est la possibilité 
d’articuler cette pensée avec d’autres, dans une dynamique 
d’enrichissement réciproque. Le dialogue entre les savoirs 
devient alors un espace de circulation, de fécondation croisée, 
de production partagée de sens (A.  & M. Samba, 2025, p. 29). 
Dans plusieurs domaines, on observe déjà les fruits de cette 
hybridation : des chercheurs croisent des méthodologies 
modernes avec des approches communautaires ; des artistes 
s’inspirent des récits oraux pour créer de nouvelles formes 
esthétiques ; des éducateurs intègrent les traditions locales 
dans des pédagogies innovantes. Comme le note F. Nyamsi, 
(2018, p. 169), « l’hybridation des savoirs, loin de diluer les 
identités, les amplifie et permet de penser ensemble la 
complexité du monde ». Cette rencontre entre les savoirs 
permet de mobiliser une palette élargie de ressources 
intellectuelles et culturelles, ouvrant la voie à des solutions 
inédites et adaptées aux enjeux contemporains (GTENF, 2010, 
p. 44). 
Ce dialogue exige cependant des conditions. Il suppose une 
posture d’humilité, un respect des temporalités et des langages 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

288 

propres à chaque tradition. Il demande aussi une 
reconnaissance institutionnelle réelle : les savoirs africains ne 
peuvent entrer en dialogue que s’ils sont reconnus comme 
légitimes, enseignés, diffusés, discutés dans des espaces où leur 
voix est entendue à égalité (P. Hountondji, 1994, p. 162). Il ne 
s’agit pas de juxtaposer les discours, mais de créer les 
conditions d’une réciprocité féconde. 
En s’ouvrant à ce type d’hybridation, l’Afrique ne se dilue pas. 
Elle affirme au contraire sa capacité à proposer une autre 
manière d’être dans le monde, fondée sur la relation, la 
mémoire et l’invention. Le dialogue entre les savoirs devient 
ainsi un levier stratégique pour relever les défis globaux, qu’ils 
soient écologiques, sociaux, éthiques ou spirituels (B. de Sousa 
Santos, 2014, p. 126). C’est dans cet espace partagé que peut 
naître une nouvelle intelligibilité du monde, plus équitable, plus 
enracinée, plus humaine. 
 
Conclusion  
                                                                                                                   
La résurgence des savoirs endogènes africains, analysée à 
travers les dynamiques de réhabilitation, d’innovation et de 
dialogue, révèle bien plus qu’un simple retour à la tradition : 
elle constitue un puissant levier de transformation sociale pour 
le continent. En réinscrivant les langues, les pratiques 
éducatives, les modes de gouvernance, les médecines, les 
techniques agricoles et les dispositifs de médiation au cœur de 
la vie communautaire, l’Afrique redonne sens à des ressources 
longtemps marginalisées et leur confère une nouvelle actualité. 
Sur le plan social, cette valorisation des savoirs endogènes 
favorise la cohésion des communautés, le sentiment 
d’appartenance et la confiance collective. Elle permet de lutter 
contre l’aliénation culturelle et le complexe d’infériorité, en 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

289 

offrant aux jeunes générations des repères identitaires solides 
et des modèles de réussite ancrés dans leur propre histoire (G. 
Oually, 2025, p. 81 ; F. Sarr, 2016, p. 32). L’intégration de ces 
savoirs dans l’éducation, la santé, la gestion des ressources et 
la résolution des conflits contribue à renforcer la résilience des 
sociétés face aux crises, à promouvoir des pratiques durables 
et à améliorer le bien-être local (GTENF, 2010, p. 27 ; R. Levy, 
2022, p. 8). 
Au-delà de leur efficacité pratique, les savoirs endogènes 
participent à la construction d’une société plus inclusive et 
solidaire, où la diversité des rationalités et des expériences est 
reconnue comme une richesse. Ils ouvrent la voie à une 
modernité enracinée, capable de dialoguer avec le monde sans 
se diluer, et de proposer des alternatives crédibles aux modèles 
importés. En cela, la souveraineté cognitive africaine devient un 
projet social : elle vise à rendre chaque citoyen acteur de son 
développement, porteur de solutions adaptées et contributeur 
à la construction d’un avenir commun, plus juste et plus humain 
(UNESCO, 2024, p. 2). 
En définitive, la renaissance des savoirs endogènes africains 
n’est pas seulement un enjeu de mémoire ou de patrimoine : 
elle est un moteur de cohésion, d’innovation sociale et de 
dignité collective, indispensable à la refondation des sociétés 
africaines et à leur pleine participation à la dynamique du 
monde contemporain. Redonner voix et sens aux savoirs 
endogènes, c’est offrir à l’Afrique la possibilité de se réinventer 
et d’inspirer, par l’exemple, une humanité en quête de 
nouveaux horizons. 
Ainsi, cette étude met clairement en lumière la portée sociale 
et utilitaire des savoirs endogènes africains : ils contribuent 
concrètement à la transformation des sociétés, à la promotion 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

290 

du bien-être collectif et à la construction d’un avenir durable, 
inclusif et porteur de sens pour l’Afrique et au-delà. 
 
Bibliographie 
 
I. Ouvrages, articles et rapports 

 
 BÂ Amadou Hampâté, 2012. Cité dans : The Afro News, 
« La tradition orale en Afrique serait-elle en voie de disparition 
à l’aube de ce 21ème siècle ? », The Afro News, 2012. 
 CALENDA, 2023. Savoirs endogènes, patrimoine culturel 
et perspectives de développement, Paris, Calenda, pp. 1-6. 
 CALENDA, 2024. L’Afrique subsaharienne face aux 
enjeux écologiques actuels, Paris, Calenda, pp. 1-8. 
 CÉSAIRE Aimé, 1995. Discours sur la négritude, Paris, 
Présence Africaine. 
 DE SOUSA SANTOS Boaventura, 2014. Epistemologies of 
the South. Justice against Epistemicide, Boulder, Paradigm 
Publishers. 
 ELA Jean-Marc, 2009. Ma foi d’Africain, Paris, Karthala. 
 GARCIA CANCLINI Néstor, 2010. Culturas híbridas, 
Buenos Aires, Editorial Sudamericana. 
 GTENF, 2010. Rapport analytique sur les savoirs et 
savoir-faire endogènes, Paris, ADEA. 
 HOUNTONDJI Paulin, 1994. La rationalité, une ou 
plurielle?, Dakar, CODESRIA. 
 HOUNTONDJI Paulin, 2019. Les savoirs endogènes : 
pistes pour une recherche, Cotonou, éd. Star. 
 JANGADA (Revue), 2021. Les cultures africaines comme 
stratégie de mieux-être, Jangada, ano 9, n°17, pp. 409-424. 
 KANE Abdoulaye Élimane, 2011. La tradition et la 
modernité en Afrique, Dakar, L’Harmattan. 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

291 

 KANE Aminata, SAMBA Moussa, 2025. Les savoirs 
endogènes en question, Dakar, Revue sénégalaise des sciences 
de l’information, n° spécial, pp. 1-22. 
 KOUASSI N’dri Marcel, 2008. Les modes de transmission 
du savoir technique en Afrique, Abidjan, Éditions Universitaires 
de Côte d’Ivoire. 
 LEVY Rachel et al, 2022. Cartographie des savoirs 
endogènes en Afrique de l’Ouest et en Occitanie, Paris, SFER, pp. 
1-18. 
 EYUPAR EPIETUNG Macaire, 2024. Langues africaines et 
sauvegarde des savoirs endogènes, Revue du Gralifah, pp. 1-14. 
 MBEMBE Achille, 2010. Sortir de la grande nuit. Essai sur 
l’Afrique décolonisée, Paris, La Découverte. 

 MUDIMBE Valentin-Yves, 1988. L’invention de l’Afrique : 
Gnose, philosophie et ordre de la connaissance, Paris, La 
Découverte. 
 NYAMSI Franklin, 2018. Réflexions pour une politique de 
civilisation en Afrique contemporaine, Paris, Éditions Du Net. 
 OUALLY Germain, 2024. Résilience des rites africains 
face à l’hybridité et à l’acculturation, Ziglôbitha, n°18, pp. 245-
258. 
 OUALLY Germain, 2025. Les savoirs endogènes africains 
dans l’enseignement/apprentissage, Revue EVALU’A, n°2, pp. 1-
20. 
 SARR Felwine, 2016. Afrotopia, Paris, Philippe Rey. 
 UNESCO, 2024. Transformer les savoirs pour l’avenir de 
l’Afrique, Paris, UNESCO. 
 WRM, 2024. Les savoirs endogènes, Montevideo, World 
Rainforest Movement. 
 
 
 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

292 

 
II. Webographie 

 
 237ONLINE.COM, 2023. « Le Prof Franklin Nyamsi 
appelle à l’autonomie de l’Afrique face aux occidentaux », [en 
ligne], https://237online.com/le-prof-franklin-nyamsi-appelle-
a-lautonomie-de-lafrique-face-aux-occidentaux/ (consulté le 
15 mai 2025). 
 THE AFRO NEWS, 2012. « La tradition orale en Afrique 
serait-elle en voie de disparition à l’aube de ce 21ème siècle ? », 
[en ligne], https://theafronews.com/la-tradition-orale-en-
afrique-serait-elle-en-voie-de-disparition-a-laube-de-ce-
21eme-siecle/ (consulté le 15 mai 2025). 
 CALENDA, 2023. Savoirs endogènes, patrimoine culturel 
et perspectives de développement, [en 
ligne], https://calenda.org/1111111 (consulté le 15 mai 2025). 
 CALENDA, 2024. L’Afrique subsaharienne face aux 
enjeux écologiques actuels, [en 
ligne], https://calenda.org/1111111 (consulté le 15 mai 2025). 
 

 

https://237online.com/le-prof-franklin-nyamsi-appelle-a-lautonomie-de-lafrique-face-aux-occidentaux/
https://237online.com/le-prof-franklin-nyamsi-appelle-a-lautonomie-de-lafrique-face-aux-occidentaux/
https://theafronews.com/la-tradition-orale-en-afrique-serait-elle-en-voie-de-disparition-a-laube-de-ce-21eme-siecle/
https://theafronews.com/la-tradition-orale-en-afrique-serait-elle-en-voie-de-disparition-a-laube-de-ce-21eme-siecle/
https://theafronews.com/la-tradition-orale-en-afrique-serait-elle-en-voie-de-disparition-a-laube-de-ce-21eme-siecle/
https://calenda.org/1111111
https://calenda.org/1111111

