Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

« L’éthique de la parole dans les sociétés
africaines : entre vérité, tabou et responsabilité
communautaire »

Sceur Thérése SAMAKE

Enseignante-chercheure, Maitre-Assistant en Philosophie
Université Catholique de I'Afrique de |’Ouest-Unité
Universitaire a Bamako

mathere@hotmail fr

+22376 0549 57

Résumé

Dans les sociétés africaines, la parole est un acte a haute portée éthique,
situé entre verité, tabou et responsabilité collective. Mais comment préserver
cette éthique dans un contexte de mutations sociotechniques ot chacun peut
tout dire, souvent sans filtre ni repére ? A partir d’une approche
interdisciplinaire, ’article analyse les formes traditionnelles de régulation
de la parole et les tensions actuelles liées a sa dérégulation numérique. 11
plaide pour une parole libre mais responsable, enracinée dans les valeurs
culturelles africaines et consciente de sa portée sociale.

Mots-clés : parole — éthique — vérité — tabou — réseaux sociaux —
responsabilité — oralité — transformation culturelle

Abstract

In African societies, speech is a deeply ethical act, situated between truth,
taboo, and communal responsibility. But how can this ethic be preserved in a
digital era where anyone can say anything, often without filters or shared
norms? Using an interdisciplinary approach, this article examines
traditional mechanisms of speech regulation and the current tensions caused
by discursive deregulation. It advocates for a form of speech that remains
free yet responsible, rooted in African cultural values and aware of its social
impact.

Keywords: speech — ethics — truth — taboo — social media —responsibility —
orality — cultural transformation

235


mailto:mathere@hotmail.fr

Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

Introduction

Dans les sociétés africaines traditionnelles, la parole ne se réduit
pas a un simple vecteur de communication. Elle constitue un acte
éthique, social et ontologique, profondément enraciné dans
I’histoire et les structures communautaires. Dire une parole,
c’est prendre position dans 1’ordre du monde ; ¢’est engager a la
fois sa propre personne, la mémoire collective et 1’équilibre
social. Comme le souligne F. E. Boulaga (1981 : 47), «la parole
n’est pas seulement un moyen d’expression, elle est un acte qui
engage I’étre tout entier, et qui relie Il’'individu a la
communauté ». Bien avant 1’émergence de la philosophie
analytique et sa théorie des actes de langage (J. L. Austin, 1962 :
22), de nombreuses cultures africaines avaient développé une
praxis de la parole reconnaissant sa performativité : parler, ¢’est
faire, construire, relier ou délier. Cette conception situe la parole
au coeur d’une éthique communautaire fondée sur trois piliers :
la vérité, le tabou et la responsabilité.

Or, a I’¢re contemporaine, ces reperes s’effritent. L’expansion
du numérique, la mondialisation des discours, la
désinstitutionalisation des médiations traditionnelles et
I’individualisation des comportements bouleversent les régimes
anciens de la parole. Comme 1’observe P. Hountondji (1994 :
112), «la modernité, en introduisant de nouveaux modes
d’expression, met a 1’épreuve les anciennes formes de régulation
de la parole ». Ce basculement génére un double déséquilibre :
d’une part, une fragilisation des figures d’autorité et des normes
héritées ; d’autre part, une prolifération de paroles libérées mais
parfois désengagées, agressives ou désincarnées. Le clivage
génerationnel entre une parole mesurée, ritualisée, et une parole
instantanée et expressive, manifeste un choc de rationalités. M.
Towa (1971: 89) y voit 'un des signes de I’évolution des

236



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

sociétés africaines, oscillant entre fidélité a la tradition et quéte
d’autonomie individuelle.

C’est dans ce contexte de tension qu’émerge la problématique
centrale : comment repenser 1’éthique de la parole dans les
sociétés africaines contemporaines, a l’intersection de la
tradition et des mutations numériques, en articulant veérité, tabou
et responsabilité communautaire ? Cette interrogation invite a
une double lecture critique: comprendre les mécanismes
traditionnels de régulation du langage, et analyser les
transformations en cours dans les pratiques discursives
contemporaines.

Deux hypotheses guident cette réflexion. La premiere postule
que la parole reste traversée, dans les cultures africaines, par une
triple exigence : dire vrai selon une vérité relationnelle, respecter
le tabou comme gardien du lien symbolique, et assumer une
responsabilité communautaire. La seconde défend que cette
éthique ancienne, bien que fragilisée par les bouleversements
actuels, demeure une ressource féconde pour construire une
parole significative et responsable dans un monde globalisé et
numérique.

L’objectif poursuivi consiste a mettre en lumiere les fondements
éthiques du langage dans les sociétés africaines, tout en
examinant les effets des dynamiques sociales et médiatiques
contemporaines sur les pratiques discursives. L’approche
adoptée se veut résolument interdisciplinaire, a la croisée de la
philosophie, de 1’anthropologie et de la sociolinguistique.

Le cadre théorique s’articule autour de plusieurs axes
complémentaires. La théorie des actes de langage de J. L. Austin
(1962) permet de penser la parole comme un acte performatif,
porteur d’effets concrets dans le monde social. P. Ricceur (1990)
introduit, quant a lui, la notion de responsabilité narrative,
insistant sur le lien intrinséque entre dire et répondre de ce que
1’on dit. A ces fondements s’ajoute une constellation de penseurs
africains qui éclairent la specificité des rationalités discursives

237



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

endogenes : F. E. Boulaga (1981) concoit la parole comme acte
ontologique et lien communautaire ; M. Towa (1971) insiste sur
la nécessité d’une relecture critique des héritages culturels ; C.
A. Diop (1981) met en valeur la cohérence des systémes
symboliques africains ; P. Hountondji (1994) souligne
I’ébranlement des normes traditionnelles sous I’effet de la
modernité ; et K. Wiredu (1996) explore I’articulation entre
vérité relationnelle et responsabilité collective.

Ce socle théorique ouvre un champ d’analyse fécond pour
interroger la parole comme acte éthique, médiation symbolique
et matrice du lien social, dans un monde traversé par les tensions
entre héritage culturel et accélération numérique.

L’analyse se déploiera en trois temps : d’abord, I’examen de la
parole comme fondement éthique du lien communautaire dans
les sociétés africaines ; ensuite, I’exploration des tensions entre
vérité et tabou dans la régulation discursive ; enfin, I’étude des
mutations contemporaines des usages de la parole et des pistes
d’une éthique renouvelée de la communication, enracinée dans
les valeurs africaines tout en étant ouverte aux exigences du
monde actuel.

1. La parole comme fondement éthique du lien
communautaire

Dans les sociétés africaines, la parole n’est pas un simple outil
de communication utilitaire. Elle constitue une institution
culturelle a part entiere, fondée sur une vision du monde ou le
langage porte la mémoire des ancétres, incarne les équilibres
sociaux et engage la responsabilit¢ de celui qui parle.
Contrairement a certaines conceptions occidentales ou la parole
peut étre envisagée dans une logique individuelle ou expressive,
les cultures africaines 1’inscrivent dans une dynamique
collective : la parole est relation, médiation, fondement de la
paix et de la justice. Elle est a la fois sacralisée et codifiée,

238



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

soumise a des régles implicites qui en font un acte chargé
d’éthique et de conséquences.

Cette parole communautaire repose sur un ensemble de
médiations : elle ne circule pas librement, mais suit des canaux
1égitimes, obéit a des statuts sociaux précis, et est souvent portée
par des figures reconnues pour leur sagesse. C’est a travers cette
architecture que la parole devient un véritable pilier du vivre-
ensemble. Dans cette perspective, il convient d’examiner tour a
tour le statut symbolique et sacré de la parole, les figures
légitimes du dire, et la fonction performative et sociale qu’elle
remplit au sein du groupe.

1.1. Statut symbolique et sacré de la parole dans les sociétés
africaines
Dans les sociétés africaines, la parole dépasse la simple fonction
utilitaire pour devenir une institution culturelle et spirituelle,
investie d’une puissance symbolique et rituelle. Elle est chargée
de mémoire, de cohésion sociale et d’efficacit¢ symbolique.
Comme I’a montré M. Griaule (1948 : 22) a propos des Dogons,
la parole, identifiée au Nommo primordial, est « principe vivant
et créateur, dont le verbe structure 1’univers et relie les vivants
aux ancétres ainsi qu’aux puissances invisibles ». Parler, dans ce
contexte, engage non seulement le locuteur, mais la communauté
tout enticre, les aieux, les générations futures et les forces
invisibles.
Ce caractére sacré de la parole se manifeste dans sa mise en
forme sociale. Elle ne circule pas librement ni de manicre
anarchique : elle suit des canaux légitimes, obéit a des
hiérarchies symboliques, et est portée par des figures reconnues
pour leur autorité morale. A Ségou, un doyen résume ainsi cette
régulation du dire : « La bouche est un tambour. Si tu la tapes
sans rythme, tu casses la danse » (S. Diarra, 2019). Parler, c’est
donc entrer dans une chorégraphie sociale ou le mot est geste,
cadence et responsabilité.

239



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

D¢s lors, la parole engage profondément celui qui la prononce.
Elle est un acte a conséquences, et la prudence est au coeur de
son usage. A Falajé-Kati au Mali, un agriculteur déclare : « La
parole, lorsqu’elle est prononcée avec douceur, elle construit ;
lorsqu’elle est dite avec violence, elle est dévastatrice » (enquéte
de terrain, 2025). Ce témoignage rejoint le proverbe bambara
souvent cité : « La parole est comme de 1’eau : une fois versée,
elle ne se ramasse plus. » Ces expressions rappellent que le
langage est doté d’une portée irréversible, capable de bénir,
d’unir, mais aussi de maudire ou de détruire.

Cette puissance d’agir se manifeste particulierement dans le
registre rituel et symbolique. Dans 1’univers mandingue, par
exemple, la parole du griot ne se limite pas a 1’¢loge funébre :
elle rappelle I’histoire du lignage, ravive les alliances et oriente
la communauté vers la réconciliation. Chez les Yoruba au Bénin,
certains mots ou noms ne peuvent étre prononcés que dans un
cadre rituel précis, et leur profanation peut troubler 1’ordre
spirituel (P. Hountondji, 1994 : 112). Ainsi, la parole n’est pas
qu’informative : elle est acte symbolique, capable d’ordonner ou
de dérégler.

A coté de la parole explicite, le silence joue un role
complémentaire et structurant. Il ne marque pas ’absence de
sens, mais une forme supérieure de présence, de respect ou de
préparation intérieure. Chez les Baoulés, « le silence est la parole
des sages » (Niangoran-Bouah, 2005 : 14). Il entoure le mot, en
révele la gravité, et participe de la méme économie éthique : se
taire, ¢’est parfois protéger, temporiser, éviter I’offense ou marir
un mot juste. Le silence, comme la parole, a ses rituels, ses
fonctions, ses moments.

Ces conceptions trouvent des applications concretes dans les
pratiques sociales et cérémonielles. Chez les Mossi du Burkina
Faso, la parole du chef coutumier lors de la féte des récoltes est
un acte attendu : « Si le chef ne parle pas, la féte ne commence
pas, et le champ reste stérile » (enquéte de terrain, 2024). La

240



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

parole, dans ces rituels, est action efficace, liée a la santé, a la
fertilité, a 1’ordre cosmique.

Mais cette efficacité ne se limite pas au moment rituel : la parole
est aussi mémoire vivante. Elle porte les généalogies, les lois,
les tabous, les récits fondateurs. C’est par elle que les sociétés
orales assurent leur continuité. C. Achebe, (1959 : 7), rappelle
que : « les proverbes sont la palme d’huile avec laquelle les mots
sont mangés ». Cette image exprime le raffinement de la parole
africaine : dense, codée, porteuse de vérité, de pédagogie et de
beauté.

En définitive, la parole, dans les sociétés africaines, est sacrée
parce qu’elle est sociale, historique et spirituelle. Elle relie les
vivants entre eux, les vivants aux ancétres, les hommes aux
puissances invisibles. Elle fonde la cohésion du groupe, assure
la continuité de la mémoire, et structure 1’ordre du monde. Sa
maitrise demande prudence, écoute, humilité. Car dans cet
univers symbolique, chaque mot prononcé est un acte chargé
d’implications éthiques, sociales et ontologiques.

1.2. Les détenteurs légitimes de la parole
Dans les sociétés africaines, la parole n’est pas un acte anodin ni
un droit universel exercé indistinctement par tous. Elle s’inscrit
dans une organisation sociale précise, ou chaque mot, chaque
prise de parole, répond a des codes et a des hiérarchies bien
¢tablis. La parole est ainsi distribuée selon des criteres de
légitimité et de responsabilité, de sorte qu’elle ne circule jamais
de maniére anarchique ou désordonnée. Comme le souligne P.
Hountondji, (1994 : 112), «la parole publique n’est jamais
neutre : elle est socialement controlée, ritualisée et distribuée
selon les roles ». Cette régulation du dire traduit une vision du
monde ou la parole engage non seulement celui qui la prononce,
mais aussi I’ensemble du groupe, et ou chaque intervention

241



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

publique a le pouvoir de renforcer ou de fragiliser 1’harmonie
collective.

Dans ce contexte, seuls certains membres de la communauté —
anciens, chefs coutumiers, griots, devins, méres initiées — sont
habilités a prendre la parole dans des circonstances précises.
Leur légitimité ne tient pas seulement a leur age ou a leur statut,
mais aussi a leur expérience, a leur maitrise du verbe et a leur
capacité a incarner la mémoire collective. Hamadi, un griot,
interviewé¢ a Kati lors d’un atelier sur le patrimoine oral
déclarait : « Nous parlons avec les morts sur notre dos. Nos mots
viennent de trés loin. » (entretien 2024). Cette parole « habitée »
est dépositaire d’'une mémoire et d’une légitimité qui ne
s’improvisent pas, mais s’héritent et se cultivent par
I’apprentissage et la transmission intergénérationnelle.

Cette rigueur dans ’accés a la parole s’accompagne d’un
véritable apprentissage du silence et de 1’écoute. Amadou
Hampaté Ba, (1960 : 83), insistait sur le fait que le droit a la
parole doit s’accompagner d’une maitrise intérieure : « La parole
doit étre moulue dans la meule du cceur avant de franchir les
leévres ». Il ne suffit pas de parler, il faut savoir quand et comment
dire. Les jeunes sont ainsi éduqués a 1’observation, a la retenue,
au respect du tour de parole et a la prudence dans les conseils
des anciens. Cette pédagogie du silence et de la mesure vise a
préserver ’harmonie sociale et a éviter les conflits inutiles.

La hiérarchisation du dire permet d’éviter la cacophonie et de
structurer ’espace public, garantissant ainsi la paix et la
cohésion du groupe. Lors d’une assemblée de quartier a Kati,
Bakary Traoré, un chef coutumier concluait un débat en ces
termes : « La parole de I’ainé est une cloture. On peut y entrer,
mais on ne saute pas par-dessus. » Cette image traduit la
reconnaissance symbolique accordée a ceux qui portent la parole
de la communauté, mais aussi la nécessité de respecter les

242



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

frontiéres du dire pour préserver 1’ordre social. On retrouve ce
méme principe chez les Sénoufo, ou la parole du doyen, lors des
cérémonies d’initiation, est considérée comme irrévocable et
engage la totalit¢ du groupe. De méme, chez les Fang du Gabon,
seuls les notables et les anciens peuvent intervenir lors des
proces coutumiers, leur parole ayant force de loi.

En somme, la distribution sociale de la parole dans les sociétés
africaines n’est pas une simple question de protocole, mais le
reflet d’une éthique communautaire ou le dire est toujours un
acte de responsabilité. La parole 1égitime est celle qui relie le
présent a la mémoire des ancétres, qui protege le groupe et qui
contribue a la paix. Sa maitrise, loin d’étre innée, s’acquiert par
I’écoute, D’apprentissage et le respect des hiérarchies
symboliques qui structurent la vie collective.

1.3. Fonction sociale et performative de la parole

Loin d’étre un simple outil d’expression, la parole constitue un
pouvoir d’action sur le monde. Elle fagconne la réalité, structure
les relations sociales et intervient concrétement dans la vie
communautaire. Ce pouvoir, conceptualisé par J. L. Austin
(1962 : 22) sous le nom de performativité — « dire, c’est faire »—
se vérifie quotidiennement dans les pratiques africaines ou le
mot prononcé engage, transforme, ou répare.

Cette efficacité se manifeste de mani¢re exemplaire dans les
rituels sociaux et les médiations traditionnelles. A Lomé, lors
d’un procés coutumier, un notable affirmait : « Si 1’arbre a
poussé tordu, c’est a la parole de le redresser » (enquéte de
terrain, 2024). Ici, le mot ne se contente pas de trancher : il
rétablit I’ordre symbolique, referme les blessures collectives et
restaure la paix.

Ce pouvoir du dire repose sur un socle de sagesse collective,
incarné notamment par les proverbes. Véritables condensés

243



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

d’expérience, ils sont mobilisés pour éduquer, pacifier ou
conseiller. « Le mot est comme le feu : il éclaire ou il briile », ou
encore : « Une bouche sans frein est un tambour sans rythme ».
Ces maximes permettent d’aborder des sujets sensibles avec
tact, tout en rappelant a chacun la portée de ses paroles.

La dimension réparatrice du langage se manifeste de manicre
¢loquente dans les rituels de réconciliation. Au Mali, lors d’une
cérémonie de sanankuya (cousinage a plaisanterie) précédant un
accord de paix entre familles, un ancien déclarait : « Une parole
bien placée essuie plus de larmes qu’un panier de cola. »
(enquéte de terrain, Bougouni, 2024). Dans ce type de médiation
coutumiere, le mot prononcé n’est pas une simple formalité : il
panse les blessures invisibles, restaure la confiance et rouvre le
chemin du lien. La parole devient ainsi un geste de guérison
sociale, capable de réparer ce que la rupture avait dispersé.

Mais son effet ne se limite pas a I’instant de la réconciliation.
Dans les cultures orales, la parole est aussi mémoire vivante :
elle conserve les récits fondateurs, les généalogies, les lois et les
tabous. Véritable archive du groupe, elle transmet les reperes
symboliques et moraux de génération en génération. Comme
I’écrit K. Wiredu, (1996 : 134), « dans une culture sans écrit, la
parole est le principal support de la vérité sociale ». Elle ne relie
pas seulement les individus : elle articule le passé au présent, et
forge une continuité identitaire au sein de la communauté.

La parole, par sa fonction régulatrice, éducative et symbolique,
s’impose donc comme un pilier du lien communautaire. Mais
cette force n’est pas sans limite : elle évolue dans un cadre balisé,
ou tout ne peut étre dit a tout moment. Certaines vérités doivent
étre tempérées, certains mots réservées. Il existe ainsi une tension
permanente entre la puissance du dire et la nécessité de la
retenue, entre la vérité a transmettre, le tabou a respecter, et
I’équilibre a préserver.

244



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

2. Vérité et tabou : une dialectique au cceur de I’éthique de
la parole

La parole, pilier du lien communautaire, s’inscrit dans une
tension constante entre vérité et tabou. Dire vrai releve d’une
exigence éthique, mais cette vérité n’est ni absolue ni toujours
opportune : elle se module selon les circonstances, les liens en
jeu et la nécessité de préserver I’harmonie sociale. A ’inverse,
le tabou n’est pas seulement une interdiction arbitraire : il balise
les limites du dicible, protége le sacré et encadre la parole pour
¢viter la transgression.

Plutot qu’une opposition, cette tension dessine une éthique du
langage fondée sur la retenue, le discernement et la
responsabilité. Parler, c’est doser ce qui peut étre dit, a quel
moment, devant qui et dans quel but. Entre dévoilement et
silence, les sociétés africaines ont élaboré des formes subtiles de
régulation du langage, ou taire peut parfois étre plus juste que
dire.

2.1. Vérité relationnelle et non-contradictoire

Plut6t que de s’en tenir a une définition strictement factuelle ou
objective, la vérité, dans I’univers africain, se construit d’abord
comme une dynamique relationnelle. Elle s’enracine dans le
souci du lien, la préservation de I’équilibre communautaire et la
restauration de la paix sociale. Ce qui importe n’est pas tant de
démontrer ou de s’imposer par la force du vrai, mais de dire ce
qui permet a la communauté de continuer a vivre ensemble, dans
I’harmonie et le respect mutuel. La vérité, ainsi comprise, vise
moins la démonstration que la réconciliation.

P. Ricceur, (1990 : 312), dans sa réflexion sur la vérité éthique,
distingue la véracité brute de la fidélité a la parole donnée. Ce
n’est pas tant la conformité a une réalité¢ factuelle qui importe,
mais la capacité a tenir parole, a respecter 1’engagement pris

245



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

devant les autres, et a agir avec discernement. Cette fidélité,
contextualisée et dialogique, se retrouve dans les conceptions
africaines de la vérité, ou la parole doit étre adaptée au contexte,
a la relation et aux conséquences attendues.

Ainsi, la vérité n’est jamais dite de maniere brutale ou dénudée
de toute forme. Un doyen peul interrogé a Mopti en 2024
affirmait : « Méme la vérité doit porter ses habits pour sortir.
Sinon, elle fait honte a ceux qu’elle touche. » Cette métaphore
¢éclaire la nécessité d’enrober la vérité de respect, de tact et de
mesure, afin de ne pas blesser inutilement et de préserver la
dignit¢ de chacun. Dire vrai, dans ce sens, n’est pas taire la
réalité, mais la dire avec discernement, en tenant compte des
enjeux sociaux, des sensibilités et du bien commun.

F. E. Boulaga (1981 : 54) souligne que la vérité, en contexte
africain, n’est pas une opération logique ou une simple
adéquation entre le discours et le réel, mais un acte de
positionnement au sein d’un monde de relations. Elle est ce qui
maintient le tissu social, ce qui permet a la communauté de
continuer a vivre ensemble malgré les tensions et les différences.
Mentir peut étre une faute, mais dire une vérité blessante dans
un contexte inapproprié peut 1’étre encore davantage. Ce que
certaines logiques occidentales qualifieraient de « relativisme »
apparait ici comme une éthique du dire juste, non du dire brutal.
Cette conception n’exclut pas la sincérité, mais 1’encadre. La
vérité est un chemin, pas une arme. Elle se construit patiemment,
a travers le dialogue, la négociation et 1’écoute. Lors d’une
session de formation des jeunes leaders a Bamako, une étudiante
en communication expliquait : « Chez nous, on apprend que dire
vrai, ce n’est pas crier sur les gens. C’est leur faire voir
doucement ce qu’ils refusent de regarder. » Ce témoignage
illustre la pédagogie africaine de la parole, ou I’enseignement du
vrai se fait souvent par détour, par récit, par métaphore, afin de
permettre a chacun de s’approprier la vérité sans violence.

246



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

Les contes africains, fréquemment construits autour de
dilemmes moraux, constituent des moyens privilégiés pour faire
émerger une vérité sans la violenter. A travers la parole contée,
la vérité devient une responsabilité, non un simple droit
d’expression. Elle engage le sujet, mais aussi sa communauté, et
rappelle que la parole vraie doit toujours viser la préservation du
lien social et la restauration de I’harmonie collective.

2.2. Le tabou comme limite éthique et symbolique

Si la vérité relationnelle appelle a dire avec discernement, le
tabou vient, en contrepoint, rappeler qu’il existe des domaines
ou le silence ou le détour s’imposent comme des impératifs
¢thiques. Il marque les limites du dicible, protége le sacré,
I’intime, et I’équilibre collectif. Entre la vérité a dire et la retenue
a observer, le langage oscille, tissant une éthique fondée sur la
mesure et la responsabilité.

Le tabou ne reléve pas d’une simple interdiction arbitraire ni
d’un héritage irrationnel : il constitue un dispositif symbolique
sophistiqué, destiné a réguler la parole et a préserver les
fondements invisibles de la communauté. Il délimite les
frontieres entre le sacré et le profane, le permis et 1’interdit,
structurant ainsi 1’espace social et les hiérarchies. Il n’interdit
pas seulement de dire, mais enseigne a dire autrement ou a se
taire avec justesse.

M. Douglas (1966) y voit un mécanisme de classification du pur
et de I’impur, du convenable et du déplacé. Dans les sociétés
africaines, cette logique s’incarne dans une pédagogie du
respect, souvent non dite mais profondément intériorisée. Le
tabou impose une vigilance constante sur ce qui peut étre
prononcé sans troubler la paix ou rouvrir des blessures.

Chez les Sénoufos, par exemple, certains noms ou récits liés aux
ancétres sont tenus dans le secret. Une dame initiée de Korhogo,

247



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

confiait : « Il y a des choses qu’on dit a ’ombre, pas au soleil.
La bouche ne doit pas réveiller les douleurs qu’elle ne peut pas
guérir » (enquéte de terrain, 2025). Le tabou agit ici comme
protection de la sensibilité collective, en évitant de raviver les
tensions ou de profaner ce qui appartient au silence.

Cela dit, le tabou n’est pas intouchable. M. Towa (1971) rappelle
que certains interdits doivent étre réinterrogés a la lumicre de la
justice et de la raison critique, surtout lorsqu’ils bloquent
I’émancipation ou entretiennent des inégalités. Mais il reconnait
aussi que, dans des contextes fragiles, le silence peut préserver
davantage que la parole mal placée.

En pratique, le respect du tabou donne lieu a un art du détour, a
des formules codées, a des récits allusifs. Dans les discours des
anciens comme dans les rites de passage, le non-dit devient un
langage subtil, porteur de sens. Un chef du pays lobi affirmait :
« Le tabou n’interdit pas de comprendre ; il oblige a chercher un
autre chemin pour le dire. » Cette pédagogie de I’implicite évite
la rupture tout en transmettant le fond.

Le tabou, ainsi compris, n’est pas un refus de la parole, mais une
forme de sagesse. Il enseigne que tout ne peut étre dit a tout
moment, devant tout le monde. Il invite a reconnaitre que la
parole juste n’est pas seulement celle qui dit, mais aussi celle qui
sait s’arréter. Limiter le dire, ici, c’est préserver le lien, protéger
le mystére, et honorer la vie.

2.3. Mécanismes culturels d’arbitrage : proverbes,
métaphores et silence
L’expression du vrai et la gestion des tabous, dans les sociétés
africaines, ne se limitent pas a une simple opposition entre dire
et ne pas dire. Elles reposent sur un art raffiné du « dire
autrement », qui mobilise une palette de dispositifs subtils :
proverbes, métaphores, figures détournées, rythmes et silences.

A travers cette pédagogie du langage, les communautés
africaines ont su développer des stratégies discursives

248



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

permettant d’ajuster la parole aux sensibilités sociales, d’éviter
la brutalité du dévoilement et de préserver I’harmonie collective.
Les proverbes, en particulier, constituent I’un des moyens les
plus ¢élaborés de dire sans heurter. Ils condensent des vérités
complexes en quelques mots denses, faciles 8 mémoriser mais
riches de sens, et permettent de pointer une réalit¢ sans la
désigner frontalement. Par exemple, au Mali, lorsqu’on souhaite
évoquer un comportement jugé ¢égoiste sans accuser
directement, on dira : « Celui qui mange seul s’étouffe. » La
force du proverbe réside dans sa polyvalence : il peut étre
entendu comme conseil, avertissement ou critique, selon le
contexte et I’intonation. Comme le souligne K. Wiredu, (1996 :
142), les proverbes africains sont « des formes de raisonnement
implicite qui permettent de maintenir 1’ordre sans violence
verbale ». Ils servent a la fois d’outils de régulation sociale et de
véhicules de la mémoire morale du groupe, fréquemment utilisés
dans les conseils de famille, les médiations, les récits éducatifs
et les interventions publiques.

Les métaphores jouent €galement un role fondamental dans cette
économie du langage. Elles permettent d’aborder I’indicible, de
désigner le sacré, de signaler un interdit sans le nommer. Lors
d’un entretien avec une doyenne songhai, celle-ci expliquait
comment on évoque la mort sans dire « il est mort » : « On dit :
il est rentré. Parce que le nom de la mort réveille les douleurs. »
Le choix des mots, le rythme de la voix, les silences entre les
phrases sont autant de marques d’une éthique du langage qui
privilégie le détour et la délicatesse.

Le silence, enfin, n’est jamais neutre : il est lui-méme un langage
a part enticre. Il peut étre approbation, interrogation,
contestation ou sacralité. Dans certaines cérémonies, garder le
silence vaut assentiment ou pardon. Lors d’une palabre a Bobo-
Dioulasso, un médiateur expliquait : « Quand quelqu’un se tait
apres un long débat, ce n’est pas qu’il ne sait pas parler. C’est
que sa parole péserait trop. » Le silence est ainsi reconnu comme

249



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

une parole en puissance, parfois plus lourde de sens que le mot
lui-méme.

Ces stratégies discursives révelent une culture du tact, du
discernement et de la responsabilité. Elles permettent d’articuler
vérité et respect, mémoire et pudeur, message et préservation du
lien social. Elles traduisent une éthique du langage qui refuse la
brutalité¢ de I’exposition totale, au profit d’une parole ajustée,
contextuelle, toujours soucieuse du bien commun.

Or, si la parole, dans les sociétés africaines, s’est longtemps
construite sur des équilibres subtils entre vérité, tabou et
responsabilité, les mutations contemporaines bouleversent en
profondeur ces repéres. L’émergence des technologies
numériques, la mondialisation des discours, 1’individualisation
des subjectivités et I’effritement des médiations traditionnelles
redéfinissent les usages du langage. Ces transformations
affectent non seulement la maniére de parler, mais aussi le sens
méme de la parole, son autorité et son ancrage dans 1’éthique
communautaire. A travers cette reconfiguration, c’est
I’ensemble du rapport a la parole, a la vérité et a la responsabilité
qui se trouve interrogé, ouvrant ainsi la voie a une réflexion sur
les enjeux contemporains de I’éthique du langage en Afrique.

3. Mutations contemporaines et recomposition de I’éthique
de la parole

L’Afrique contemporaine traverse une phase de profonds
bouleversements dans les usages de la parole. Les reperes
traditionnels qui encadraient sa valeur, sa portée et ses
médiations sont mis a 1’épreuve par 1’urbanisation, la montée de
I’individualisme, et surtout D’irruption du numérique et des
réseaux sociaux. Ce qui relevait d’un langage ancré dans la
mémoire orale et les structures communautaires glisse
désormais vers des espaces ouverts, rapides et souvent

250



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

anonymes, ou les frontiéres entre le vrai et le faux, le privé et le
public, deviennent floues.

Dans ce nouvel environnement, la parole tend a se déconnecter
de sa charge symbolique. Elle devient réactionnelle,
performative, immédiate — moins outil de transmission que
vecteur d’exposition. Ce glissement fragilise le lien social,
efface certaines médiations et interroge la capacité des sociétés
a repenser une éthique du langage adaptée a ces transformations.
Dés lors, il devient urgent de comprendre les nouvelles pratiques
discursives, les tensions intergénérationnelles qu’elles suscitent,
et les conditions possibles d’un renouveau éthique. Comment
repenser une parole a la fois libre et responsable, capable de
conjuguer enracinement culturel et adaptation aux exigences du
monde contemporain ?

3.1. Nouvelles pratiques de la parole a ’ére numérique

La généralisation du numérique opere une transformation
profonde et rapide des usages de la parole. Ce changement ne
concerne pas seulement les supports, mais la parole elle-méme :
son statut, sa fonction, sa légitimité. Autrefois filtrée par des
médiations symboliques — les anciens, les rites, la hiérarchie —
elle se déploie désormais dans des espaces dématérialisés,
ouverts, mouvants, souvent anonymes. Les repeéres anciens
vacillent, et avec eux, I’équilibre entre dire, écouter, et répondre.
L’irruption des réseaux sociaux et des plateformes numériques
a permis une prise de parole immédiate, sans autorisation ni
hiérarchie. Chacun peut désormais s’exprimer librement, sans
filtre, sans conseil, sans rituel. Cette démocratisation a certes
ouvert de nouveaux espaces d’expression, en particulier pour les
jeunes et les femmes, souvent marginalisés dans les dispositifs
traditionnels. Mais elle a aussi produit des effets ambivalents :
accélération du discours, multiplication des voix, saturation de
I’espace public, fragilisation du lien entre parole et
responsabilité.

251



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

Comme le souligne A. Mbembe, (2020 : 41), « la saturation des
mots dans 1’espace numérique génére moins du sens que du
bruit, moins de lien que de dispersion ». L’efficacité de la parole
n’est plus mesurée a sa justesse ou a sa profondeur, mais a son
impact émotionnel et viral. Une jeune influenceuse ivoirienne
I’exprime ainsi : « Ce n’est pas ce que tu dis qui compte, c’est
combien de personnes vont le partager. » Et a Dakar, une
lycéenne confiait : « Je poste pour exister. Si je ne dis rien, on
oublie que je suis la. » Ces paroles illustrent la maniére dont le
numérique transforme le langage en instrument de visibilité, ou
I’on parle moins pour dialoguer que pour exister
symboliquement.

Ce glissement du sens vers la performance, du lien vers la scéne,
modifie la posture du sujet parlant. La parole devient outil de
distinction, parfois d’attaque ou de dénonciation, et non plus
recherche de compréhension mutuelle. L’éthique relationnelle
du langage — fondée sur 1’écoute, la retenue et la responsabilité
— se trouve mise en tension par une parole rapide, impulsive,
souvent détachée de la mémoire et du conseil.

La disparition progressive des médiateurs coutumiers aggrave
cette situation. Familles, communautés religieuses, chefferies —
autrefois espaces de transmission du langage — peinent a jouer
ce role dans un monde fragmenté. Un chef du centre du Mali
résumait : « Avant, pour parler, il fallait s’asseoir avec les
anciens. Aujourd’hui, les jeunes parlent debout, vite, et a tout le
monde. » Cette parole souligne la perte du temps du dire, du
silence avant le mot, de 1’écoute avant ’affirmation.

Or, dans les traditions africaines, parler est indissociable de
I’écoute, du dialogue et de la co-présence. La palabre, les cercles
de parole, les pratiques communautaires du langage valorisent la
patience, I’alternance des roles, la vérité construite a plusieurs
voix. « On ne parle bien qu’apres avoir bien écouté », dit un
proverbe wolof. Dans la philosophie de I’Ubuntu, comme dans

252



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

la tradition bantoue, le respect de 1’autre précede le droit de dire,
et I’échange suppose d’abord de reconnaitre 1’humanité
partagée.

Ce rapport a la parole comme relation avant tout est
profondément fragilisé par I’univers numérique, ou 1’on parle
souvent pour étre vu, pour répondre a 1’instant, sans souci du
destinataire. Le manque d’écoute affaiblit la parole elle-méme,
la vide de sa résonance et de sa fécondité. Comme 1’ont souligné
plusieurs évéques africains lors des récents synodes, « le désir
d’étre entendu est 1’'un des besoins humains les plus
fondamentaux » — et seule une écoute véritable peut fonder une
parole qui édifie.

Le défi est donc clair : comment maintenir une parole
responsable, quand 1’écoute disparait ? Comment conjuguer
liberté d’expression et exigence de discernement ? Il ne s’agit
pas d’opposer tradition et modernité, mais de réinventer les
médiations, pour que le langage, méme a 1’¢re du numérique,
reste un vecteur de lien, de justice et de vérité partagée.

3.2. Choc des générations : parole des anciens vs parole des
jeunes
Les mutations contemporaines de la parole dans les sociétés
africaines révelent une fracture générationnelle de plus en plus
marquée. Entre les anciens, garants d’une parole mesurée,
ritualisée et porteuse de mémoire, et les jeunes, investis dans une
parole spontanée, libre et numérique, 1’écart ne se limite plus a
un simple style d’expression : il refléte deux visions du monde,
deux rapports au temps, a la vérité et a la responsabilité. Ce choc
générationnel met en tension la lenteur du dire et la rapidité du
numérique, la symbolisation du langage et la transparence de
I’expression, la mémoire collective et la quéte individuelle de
visibilité.

253



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

Cette fracture a ¢ét¢ magistralement analysée par Amadou
Hampaté Ba, (cit¢ dans Poropango, 2025) qui rappelait :
« Quand un vieillard meurt, c¢’est une bibliothéque qui brile ».
Cette image exprime la perte inestimable de savoirs,
d’expérience et de mémoire que représente la disparition des
anciens, dépositaires de la parole fondatrice. Chez les ainés, la
parole est indissociable d’une pédagogie du silence, de la lenteur
et du respect du rythme collectif. Elle se mérite, se prépare,
s’exerce dans la retenue et 1’écoute. Dans une enquéte menée au
nord du Bénin (2024), un doyen affirmait : « Celui qui parle
avant d’écouter a perdu sa parole. » Cette sagesse traduit une
conception de la parole comme fruit d’une maturation intérieure,
alignée avec I’histoire, les ancétres et les équilibres du groupe.
Ce mode¢le traditionnel de la parole, fondé sur la transmission,
I’écoute et la patience, est au cceur de 1’éthique communautaire.
I. Bisewo Pesa, (2011 : 104), montre que la palabre, institution
fondée sur I’écoute, la responsabilité et la justice, demeure un
modele de régulation du dire et d’apprentissage
intergénérationnel : «La palabre est un processus
d’intercompréhension, de régulation sociale, ou la parole n’est
jamais un acte individuel, mais une quéte collective de vérité et
d’harmonie. Autrefois, les jeunes étaient initiés a la parole a
travers les veillées, les contes, les rituels d’initiation et les
cérémonies familiales, ou I’écoute attentive et la patience étaient
valorisées.

Or, cette architecture du langage est aujourd’hui confrontée a
une nouvelle dynamique portée par les jeunes générations. Pour
ces derniers, la parole se vit de plus en plus comme un droit
d’expression immédiat, souvent 1i¢ a la reconnaissance sociale
et a la visibilité. Le numérique, les médias et 1’école ont
contribué a développer une culture de la prise de parole
personnelle, affranchie des codes traditionnels et portée par le
désir de participation citoyenne. Un étudiant a 1’Université de

254



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

Lomé¢ déclarait : « Les anciens nous disent de nous taire, mais
nous, on veut dire ce qu’on pense. On veut que notre parole
compte. » Cette revendication d’égalité dans 1’espace discursif
traduit une aspiration légitime a la reconnaissance, mais elle
s’accompagne parfois d’une méconnaissance ou d’un rejet des
normes symboliques de la parole communautaire.

Ce glissement générationnel s’accentue sous [’effet de la
révolution numérique, qui modifie en profondeur la fonction et
la valeur de la parole. A. Mbembe, (2020 : 41), éclaire la
transformation contemporaine de la parole africaine sous I’effet
du numérique et de la mondialisation : « La saturation des mots
dans I’espace numérique génere moins du sens que du bruit,
moins de lien que de dispersion ». Le griot ceéde la place a
I’influenceur, le conteur a la vidéo virale, la palabre au tweet. Ce
glissement du sens vers 1’effet, du collectif vers 1’individuel, du
respect vers la compétition symbolique, marque une rupture
profonde avec 1’éthique traditionnelle du langage.

Pour les anciens, cette évolution est fréquemment vécue comme
une perte de reperes et une crise de transmission. Une femme
agée a Sikasso confiait: « Les enfants d’aujourd’hui parlent
avant de réfléchir. Ils croient que parler fort, c’est étre vrai. » Ce
sentiment traduit une inquiétude face a une modernité percue
comme disloquante, ou la mémoire du langage et le sens du
collectif semblent s’effriter.

Pourtant, loin de se limiter a une opposition stérile ou a une
nostalgie du passé, cette situation peut aussi €tre lue comme une
opportunité de dialogue et de transformation. L. Miano, (2013 :
145), dans ses ceuvres, explore cette prise de parole des jeunes
générations sur des sujets autrefois tabous, révélant une volonté
de redéfinir les normes et les espaces du dicible, mais aussi les
risques de rupture avec la mémoire collective. Il ne s’agit donc
pas de restaurer une parole figée ni de diaboliser la liberté
d’expression des jeunes, mais de créer des passerelles entre
I’ancien et le nouveau, en réhabilitant une pédagogie du langage

255



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

fondée sur le respect, I’écoute, I’ancrage culturel et I’intelligence
critique.

En définitive, la question n’est pas seulement celle d’un
affrontement entre générations, mais celle d’une transformation
féconde des usages de la parole. Le véritable défi est d’imaginer
une éthique renouvelée du langage : une parole qui demeure
enracinée dans les valeurs africaines tout en s’adaptant aux
conditions nouvelles de communication, de citoyenneté et
d’engagement collectif.

3.3. Vers une éthique renouvelée de la parole

L’irruption du numérique dans les sociétés africaines ne
bouleverse pas seulement les supports de la parole, elle interroge
en profondeur son statut, sa fonction et sa portée éthique. La ou
la parole était autrefois médiatisée par des figures d’autorité, des
rites et des codes communautaires, elle circule aujourd’hui dans
des espaces ou I’anonymat, la rapidité et la viralité tendent a
dissoudre la responsabilit¢ individuelle et collective. Ce
nouveau régime de la parole, s’il offre une liberté inédite, expose
aussi a de nouveaux risques : la désincarnation du langage, la
perte du sens du lien, et I’oubli de la dimension fondatrice du
mot.

L’anthropologie de la parole africaine rappelle que le langage
n’est jamais neutre. Comme le souligne J. Fédry, (2015 : 17),
« par la bouche, la parole sort de la matrice du corps : elle est
chair, souffle, alliance ». Dire, ¢’est toujours s’engager, prendre
place dans le monde, relier I’individu a la communauté et
inscrire son propos dans une histoire longue. Ce n’est pas un
hasard si, dans la tradition, la parole est investie d’un double
pouvoir : elle peut tuer comme elle peut guérir. Cette
ambivalence fonciére, qui fait du langage un outil de vie ou de
mort, exige une vigilance éthique d’autant plus grande a 1’ére

256



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

numérique, ou la portée des paroles est démultipliée et souvent
irréversible.

La philosophie africaine contemporaine invite a ne pas séparer
la technique de la sagesse. Cheikh Anta Diop (cité in IFAN,
2024) insistait : « La culture est la mémoire de tout un peuple »
et la parole, pour rester vivante, doit garder son ancrage dans
cette mémoire collective. Déconnectée de ses racines, elle risque
de devenir un simple flux, soumis aux logiques de I’instant et du
spectacle. E. Mveng, (cité in Théologiques, 2011) dans sa
réflexion sur I’anthropologie de la vie, rappelle que « la parole,
en Afrique, est un acte de vie, un engagement pour la justice, la
mémoire et la dignité partagée ». La responsabilité du locuteur
n’est donc jamais purement individuelle: elle engage la
communauté, la filiation, et méme le monde invisible.

Dans ce contexte, il ne suffit pas de dénoncer les dérives du
langage numérique ou de plaider pour un retour nostalgique au
passé. Il s’agit d’inventer une nouvelle éthique de la parole,
capable de conjuguer liberté d’expression et exigence de
responsabilité. Comme 1’écrit D. Dossou, (2019 : 132) «la
philosophie africaine doit se faire intelligence sociale pour
clarifier les sources du malaise actuel et imaginer de nouvelles
institutions ou I’aspiration a une vie bonne puisse s’accomplir ».
Cette tache passe par une réappropriation des ressources
symboliques africaines : la sagesse des proverbes, la pratique du
dialogue, la mémoire orale, mais aussi par 1’intégration d’une
réflexion critique sur la circulation des mots a I’¢re du
numérique.

Promouvoir une parole responsable aujourd’hui, c’est donc
redonner sens a un acte fondamentalement humain, social et
transformateur. C’est reconnaitre que chaque mot engage non
seulement celui qui le prononce, mais aussi la communauté et
I’avenir du lien social. A I’ére numérique, la parole africaine ne
doit pas seulement €tre libre : elle doit rester vivante, enracinée,
créatrice de sens et porteuse de justice.

257



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

Conclusion

La parole, dans les sociétés africaines, est bien plus qu’un simple
échange verbal : elle constitue une institution sociale, un espace
de verité, un lieu de mémoire et un acte éthique par excellence.
Elle articule de maniére subtile des dimensions aussi diverses
que la transmission, la médiation, la régulation et la
réconciliation. Régie par une éthique implicite fondée sur la
retenue, le respect, la vérité relationnelle et la responsabilité
collective, la parole a longtemps constitué un pilier de la
coheésion sociale et du vivre-ensemble. Elle a permis de tisser
des liens, de résoudre les conflits, de transmettre les valeurs et
de garantir la continuité du groupe, en faisant du langage un
veéritable ciment social.

Cependant, cette parole, longtemps filtrée par les traditions,
hiérarchisée par les rbles sociaux et structurée par des symboles
collectifs, traverse aujourd’hui une zone de turbulence. La
révolution numérique, 1I’effondrement progressif des médiations
coutumieres, la fragmentation des espaces communautaires et
I’émergence de subjectivités revendicatrices ont profondément
transformé les modalités de prise de parole. Désormais, chacun
dispose de moyens d’expression quasi illimités, souvent sous
anonymat, dans des espaces ou I’exces, 1I’émotion, voire
I’agression, I’emportent sur la réflexion et la construction. La
parole se désincarne, se désengage, se libere de ses attaches
sociales pour devenir flux, bruit, voire arme. Ce déplacement
n’est pas sans conséquence : il fragilise le lien social, brouille les
reperes de la mémoire collective et met a I’épreuve la capacité
des sociétés a préserver la paix et la justice.

Face a cette évolution, il serait illusoire de préner un retour a une
parole traditionnelle figée. Le véritable défi est de penser une
éthique renouvelée du langage, qui assume les acquis de la
modernité — liberté d’expression, pluralisme, circulation ouverte

258



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

du savoir — tout en réhabilitant les fondamentaux d’une parole
enracinée, porteuse de sens, de paix et de responsabilité. Il s’agit
d’inventer une parole qui sache conjuguer la créativité de
I’individu et la sagesse du collectif, la liberté du dire et la
responsabilité de I’écoute.

Cela suppose une triple mobilisation. D’abord, une mobilisation
éducative, pour réinscrire la parole dans un cadre formatif : a
I’école, dans les familles, dans les mouvements de jeunesse, a
travers I’initiation a 1’écoute active, au débat respectueux, a la
pensée critique et a la maitrise du langage numérique. Ensuite,
une mobilisation culturelle, pour sauvegarder et réinterpréter les
ressources symboliques africaines — proverbes, contes, rituels de
parole, silence — en tant qu’outils pédagogiques contemporains,
capables de nourrir I’imaginaire collectif et d’offrir des reperes
dans un monde en mutation. Enfin, une mobilisation politique et
sociale, pour intégrer 1’éthique de la parole dans les politiques
publigues de communication, dans les dispositifs de
gouvernance, de justice et de cohésion nationale, afin de garantir
que la parole demeure un instrument de dialogue, de justice et
de construction du commun.

La portée sociale de cet article apparait avec clarté : repenser
I’éthique de la parole dans les sociétés africaines
contemporaines, c’est contribuer a la reconstruction du lien
social, a la prévention des conflits et a la valorisation des
médiations culturelles dans la régulation des interactions. Alors
que la parole circule aujourd’hui dans des espaces numériques
ouverts, souvent détachée de toute ancrage symbolique, cette
réflexion invite a restaurer sa fonction régulatrice et son poids
éthique dans les dynamiques communautaires.

La parole en Afrique a toujours été ambivalente : capable de
faire vivre ou de blesser, de rassembler ou de fracturer. C’est
précisément cette ambivalence qui rend urgente la redéfinition
de ses usages. Repenser son éthique aujourd’hui, c’est rappeler
que le mot n’est jamais neutre : il engage, il oriente, il laisse

259



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

trace. Dans un monde saturé de messages volatils, la qualité de
la parole partagée devient une condition essentielle de la
démocratie, de la paix sociale et de la justice culturelle.

Plus que jamais, il nous revient de transmettre aux générations
présentes et futures le sens de cette parole lourde de mémoire et
féconde d’avenir : une parole qui édifie, qui relie, qui soigne et
qui engage, au service d’une société plus juste, plus solidaire et
plus humaine.

Bibliographie
Ouvrages et articles

BISEWO PESA Ignace, 2011. L éthique communicationnelle
de la palabre africaine, Berne, Peter Lang.

DIOP Cheikh Anta, 1981. Civilisation ou barbarie, Paris,
Présence Africaine.

DOSSOU Dominique,2019. Philosophie africaine : principaux
courants et perspectives, Paris, Présence Africaine.

FEDRY Jacques, 2015. L homme, c’est la parole. Pour une
anthropologie de la parole en Afrique, Paris, L’Harmattan.
GRIAULE Marcel, 1948. Dieu d’eau. Entretiens avec
Ogotemméli, Paris, Editions du Chéne.

HAMPATE BA Amadou, 1991. Amkoullel, [’enfant peul,
Paris, Actes Sud.

HOUNTONDJI Paulin, 1994. La rationalité, une ou
plurielle?, Paris, Karthala.

MBEMBE Achille, 2020. Brutalisme, Paris, La Découverte.
MIANO Léonora, 2013. Ecrits pour la parole, Paris, Présence
Africaine.

MVENG Engelbert,2011. Anthropologie africaine de la vie,
Montréal, Théologiques.

NIANGORAN-BOUAH Georges, 2005. Parole africaine et
poétique, Abidjan, NEA.

260



Revue Enclume d’lvoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025

RICEUR Paul, 1990. Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil.
TOWA Marcien, 1971. Essai sur la problématique
philosophique dans I’Afrique actuelle, Yaoundé, CI¢é.

WIREDU Kwasi, 1996. Cultural Universals and Particulars:
An African Perspective, Bloomington, Indiana University Press.

Enquétes de terrain et entretiens

2025. Enquéte de terrain sur la parole et la régulation sociale,
Falaje-Kati (Mali).

2025. Enquéte de terrain sur la parole rituelle, Ségou (Mali).
2025. Entretien sur le tabou et la parole initiatique, Korhogo
(Cote d’Ivoire).

2025. Entretien sur la parole coutumiere, Kati (Mali).

2025. Entretien sur la parole du griot, Kati (Mali).

2025. Enquéte sur la parole judiciaire coutumiere, Lomé
(Togo).

2024. Enquéte sur la parole de bénédiction, Mossi, Ziniaré
(Burkina Faso).

2024. Enquéte sur la parole familiale et générationnelle,
Sikasso (Mali).

2024. Enquéte sur la parole générationnelle, Nord Bénin

(Bénin).

2024. Entretien sur la parole médiatrice, Bobo-Dioulasso
(Burkina Faso).

2024. Entretien sur la parole métaphorique autour de la mort,
Songhai (Mali).

2024. Enquéte sur la parole numérique et jeunes internautes,
Abidjan (Coéte d’Ivoire) et Dakar (Sénégal).

261



