
Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

235 

« L’éthique de la parole dans les sociétés  

africaines : entre vérité, tabou et responsabilité 

communautaire » 
 

 
Sœur Thérèse SAMAKE 

Enseignante-chercheure, Maitre-Assistant en Philosophie 

Université Catholique de l’Afrique de l’Ouest-Unité  

Universitaire à Bamako 

mathere@hotmail.fr 

+223 76 05 49 57 

 

Résumé 

 
Dans les sociétés africaines, la parole est un acte à haute portée éthique, 

situé entre vérité, tabou et responsabilité collective. Mais comment préserver 

cette éthique dans un contexte de mutations sociotechniques où chacun peut 

tout dire, souvent sans filtre ni repère ? À partir d’une approche 

interdisciplinaire, l’article analyse les formes traditionnelles de régulation 

de la parole et les tensions actuelles liées à sa dérégulation numérique. Il 

plaide pour une parole libre mais responsable, enracinée dans les valeurs 

culturelles africaines et consciente de sa portée sociale. 

Mots-clés : parole – éthique – vérité – tabou – réseaux sociaux –

responsabilité – oralité – transformation culturelle 

 

Abstract 

 
In African societies, speech is a deeply ethical act, situated between truth, 

taboo, and communal responsibility. But how can this ethic be preserved in a 

digital era where anyone can say anything, often without filters or shared 

norms? Using an interdisciplinary approach, this article examines 

traditional mechanisms of speech regulation and the current tensions caused 

by discursive deregulation. It advocates for a form of speech that remains 

free yet responsible, rooted in African cultural values and aware of its social 

impact. 

Keywords: speech – ethics – truth – taboo – social media –responsibility – 

orality – cultural transformation 

 

mailto:mathere@hotmail.fr


Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

236 

 

Introduction 

 

Dans les sociétés africaines traditionnelles, la parole ne se réduit 

pas à un simple vecteur de communication. Elle constitue un acte 

éthique, social et ontologique, profondément enraciné dans 

l’histoire et les structures communautaires. Dire une parole, 

c’est prendre position dans l’ordre du monde ; c’est engager à la 

fois sa propre personne, la mémoire collective et l’équilibre 

social. Comme le souligne F. E. Boulaga (1981 : 47), « la parole 

n’est pas seulement un moyen d’expression, elle est un acte qui 

engage l’être tout entier, et qui relie l’individu à la 

communauté ». Bien avant l’émergence de la philosophie 

analytique et sa théorie des actes de langage (J. L. Austin, 1962 : 

22), de nombreuses cultures africaines avaient développé une 

praxis de la parole reconnaissant sa performativité : parler, c’est 

faire, construire, relier ou délier. Cette conception situe la parole 

au cœur d’une éthique communautaire fondée sur trois piliers : 

la vérité, le tabou et la responsabilité. 

Or, à l’ère contemporaine, ces repères s’effritent. L’expansion 

du numérique, la mondialisation des discours, la 

désinstitutionalisation des médiations traditionnelles et 

l’individualisation des comportements bouleversent les régimes 

anciens de la parole. Comme l’observe P. Hountondji (1994 : 

112), « la modernité, en introduisant de nouveaux modes 

d’expression, met à l’épreuve les anciennes formes de régulation 

de la parole ». Ce basculement génère un double déséquilibre : 

d’une part, une fragilisation des figures d’autorité et des normes 

héritées ; d’autre part, une prolifération de paroles libérées mais 

parfois désengagées, agressives ou désincarnées. Le clivage 

générationnel entre une parole mesurée, ritualisée, et une parole 

instantanée et expressive, manifeste un choc de rationalités. M. 

Towa (1971 : 89) y voit l’un des signes de l’évolution des 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

237 

sociétés africaines, oscillant entre fidélité à la tradition et quête 

d’autonomie individuelle. 

C’est dans ce contexte de tension qu’émerge la problématique 

centrale : comment repenser l’éthique de la parole dans les 

sociétés africaines contemporaines, à l’intersection de la 

tradition et des mutations numériques, en articulant vérité, tabou 

et responsabilité communautaire ? Cette interrogation invite à 

une double lecture critique : comprendre les mécanismes 

traditionnels de régulation du langage, et analyser les 

transformations en cours dans les pratiques discursives 

contemporaines. 

Deux hypothèses guident cette réflexion. La première postule 

que la parole reste traversée, dans les cultures africaines, par une 

triple exigence : dire vrai selon une vérité relationnelle, respecter 

le tabou comme gardien du lien symbolique, et assumer une 

responsabilité communautaire. La seconde défend que cette 

éthique ancienne, bien que fragilisée par les bouleversements 

actuels, demeure une ressource féconde pour construire une 

parole significative et responsable dans un monde globalisé et 

numérique. 

L’objectif poursuivi consiste à mettre en lumière les fondements 

éthiques du langage dans les sociétés africaines, tout en 

examinant les effets des dynamiques sociales et médiatiques 

contemporaines sur les pratiques discursives. L’approche 

adoptée se veut résolument interdisciplinaire, à la croisée de la 

philosophie, de l’anthropologie et de la sociolinguistique. 

Le cadre théorique s’articule autour de plusieurs axes 

complémentaires. La théorie des actes de langage de J. L. Austin 

(1962) permet de penser la parole comme un acte performatif, 

porteur d’effets concrets dans le monde social. P. Ricœur (1990) 

introduit, quant à lui, la notion de responsabilité narrative, 

insistant sur le lien intrinsèque entre dire et répondre de ce que 

l’on dit. À ces fondements s’ajoute une constellation de penseurs 

africains qui éclairent la spécificité des rationalités discursives 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

238 

endogènes : F. E. Boulaga (1981) conçoit la parole comme acte 

ontologique et lien communautaire ; M. Towa (1971) insiste sur 

la nécessité d’une relecture critique des héritages culturels ; C. 

A. Diop (1981) met en valeur la cohérence des systèmes 

symboliques africains ; P. Hountondji (1994) souligne 

l’ébranlement des normes traditionnelles sous l’effet de la 

modernité ; et K. Wiredu (1996) explore l’articulation entre 

vérité relationnelle et responsabilité collective. 

Ce socle théorique ouvre un champ d’analyse fécond pour 

interroger la parole comme acte éthique, médiation symbolique 

et matrice du lien social, dans un monde traversé par les tensions 

entre héritage culturel et accélération numérique. 

L’analyse se déploiera en trois temps : d’abord, l’examen de la 

parole comme fondement éthique du lien communautaire dans 

les sociétés africaines ; ensuite, l’exploration des tensions entre 

vérité et tabou dans la régulation discursive ; enfin, l’étude des 

mutations contemporaines des usages de la parole et des pistes 

d’une éthique renouvelée de la communication, enracinée dans 

les valeurs africaines tout en étant ouverte aux exigences du 

monde actuel. 

 

1. La parole comme fondement éthique du lien 

communautaire 

 

Dans les sociétés africaines, la parole n’est pas un simple outil 

de communication utilitaire. Elle constitue une institution 

culturelle à part entière, fondée sur une vision du monde où le 

langage porte la mémoire des ancêtres, incarne les équilibres 

sociaux et engage la responsabilité de celui qui parle. 

Contrairement à certaines conceptions occidentales où la parole 

peut être envisagée dans une logique individuelle ou expressive, 

les cultures africaines l’inscrivent dans une dynamique 

collective : la parole est relation, médiation, fondement de la 

paix et de la justice. Elle est à la fois sacralisée et codifiée, 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

239 

soumise à des règles implicites qui en font un acte chargé 

d’éthique et de conséquences.  

Cette parole communautaire repose sur un ensemble de 

médiations : elle ne circule pas librement, mais suit des canaux 

légitimes, obéit à des statuts sociaux précis, et est souvent portée 

par des figures reconnues pour leur sagesse. C’est à travers cette 

architecture que la parole devient un véritable pilier du vivre-

ensemble. Dans cette perspective, il convient d’examiner tour à 

tour le statut symbolique et sacré de la parole, les figures 

légitimes du dire, et la fonction performative et sociale qu’elle 

remplit au sein du groupe. 

 

    1.1. Statut symbolique et sacré de la parole dans les sociétés 

africaines 

Dans les sociétés africaines, la parole dépasse la simple fonction 

utilitaire pour devenir une institution culturelle et spirituelle, 

investie d’une puissance symbolique et rituelle. Elle est chargée 

de mémoire, de cohésion sociale et d’efficacité symbolique. 

Comme l’a montré M. Griaule (1948 : 22) à propos des Dogons, 

la parole, identifiée au Nommo primordial, est « principe vivant 

et créateur, dont le verbe structure l’univers et relie les vivants 

aux ancêtres ainsi qu’aux puissances invisibles ». Parler, dans ce 

contexte, engage non seulement le locuteur, mais la communauté 

tout entière, les aïeux, les générations futures et les forces 

invisibles. 

Ce caractère sacré de la parole se manifeste dans sa mise en 

forme sociale. Elle ne circule pas librement ni de manière 

anarchique : elle suit des canaux légitimes, obéit à des 

hiérarchies symboliques, et est portée par des figures reconnues 

pour leur autorité morale. À Ségou, un doyen résume ainsi cette 

régulation du dire : « La bouche est un tambour. Si tu la tapes 

sans rythme, tu casses la danse » (S. Diarra, 2019). Parler, c’est 

donc entrer dans une chorégraphie sociale où le mot est geste, 

cadence et responsabilité. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

240 

Dès lors, la parole engage profondément celui qui la prononce. 

Elle est un acte à conséquences, et la prudence est au cœur de 

son usage. À Falajè-Kati au Mali, un agriculteur déclare : « La 

parole, lorsqu’elle est prononcée avec douceur, elle construit ; 

lorsqu’elle est dite avec violence, elle est dévastatrice » (enquête 

de terrain, 2025). Ce témoignage rejoint le proverbe bambara 

souvent cité : « La parole est comme de l’eau : une fois versée, 

elle ne se ramasse plus. » Ces expressions rappellent que le 

langage est doté d’une portée irréversible, capable de bénir, 

d’unir, mais aussi de maudire ou de détruire. 

Cette puissance d’agir se manifeste particulièrement dans le 

registre rituel et symbolique. Dans l’univers mandingue, par 

exemple, la parole du griot ne se limite pas à l’éloge funèbre : 

elle rappelle l’histoire du lignage, ravive les alliances et oriente 

la communauté vers la réconciliation. Chez les Yoruba au Bénin, 

certains mots ou noms ne peuvent être prononcés que dans un 

cadre rituel précis, et leur profanation peut troubler l’ordre 

spirituel (P. Hountondji, 1994 : 112). Ainsi, la parole n’est pas 

qu’informative : elle est acte symbolique, capable d’ordonner ou 

de dérégler. 

À côté de la parole explicite, le silence joue un rôle 

complémentaire et structurant. Il ne marque pas l’absence de 

sens, mais une forme supérieure de présence, de respect ou de 

préparation intérieure. Chez les Baoulés, « le silence est la parole 

des sages » (Niangoran-Bouah, 2005 : 14). Il entoure le mot, en 

révèle la gravité, et participe de la même économie éthique : se 

taire, c’est parfois protéger, temporiser, éviter l’offense ou mûrir 

un mot juste. Le silence, comme la parole, a ses rituels, ses 

fonctions, ses moments. 

Ces conceptions trouvent des applications concrètes dans les 

pratiques sociales et cérémonielles. Chez les Mossi du Burkina 

Faso, la parole du chef coutumier lors de la fête des récoltes est 

un acte attendu : « Si le chef ne parle pas, la fête ne commence 

pas, et le champ reste stérile » (enquête de terrain, 2024). La 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

241 

parole, dans ces rituels, est action efficace, liée à la santé, à la 

fertilité, à l’ordre cosmique. 

 

Mais cette efficacité ne se limite pas au moment rituel : la parole 

est aussi mémoire vivante. Elle porte les généalogies, les lois, 

les tabous, les récits fondateurs. C’est par elle que les sociétés 

orales assurent leur continuité. C. Achebe, (1959 : 7), rappelle 

que : « les proverbes sont la palme d’huile avec laquelle les mots 

sont mangés ». Cette image exprime le raffinement de la parole 

africaine : dense, codée, porteuse de vérité, de pédagogie et de 

beauté. 

 

En définitive, la parole, dans les sociétés africaines, est sacrée 

parce qu’elle est sociale, historique et spirituelle. Elle relie les 

vivants entre eux, les vivants aux ancêtres, les hommes aux 

puissances invisibles. Elle fonde la cohésion du groupe, assure 

la continuité de la mémoire, et structure l’ordre du monde. Sa 

maîtrise demande prudence, écoute, humilité. Car dans cet 

univers symbolique, chaque mot prononcé est un acte chargé 

d’implications éthiques, sociales et ontologiques. 

 

    1.2. Les détenteurs légitimes de la parole 

Dans les sociétés africaines, la parole n’est pas un acte anodin ni 

un droit universel exercé indistinctement par tous. Elle s’inscrit 

dans une organisation sociale précise, où chaque mot, chaque 

prise de parole, répond à des codes et à des hiérarchies bien 

établis. La parole est ainsi distribuée selon des critères de 

légitimité et de responsabilité, de sorte qu’elle ne circule jamais 

de manière anarchique ou désordonnée. Comme le souligne P. 

Hountondji, (1994 : 112), « la parole publique n’est jamais 

neutre : elle est socialement contrôlée, ritualisée et distribuée 

selon les rôles ». Cette régulation du dire traduit une vision du 

monde où la parole engage non seulement celui qui la prononce, 

mais aussi l’ensemble du groupe, et où chaque intervention 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

242 

publique a le pouvoir de renforcer ou de fragiliser l’harmonie 

collective. 

Dans ce contexte, seuls certains membres de la communauté – 

anciens, chefs coutumiers, griots, devins, mères initiées – sont 

habilités à prendre la parole dans des circonstances précises. 

Leur légitimité ne tient pas seulement à leur âge ou à leur statut, 

mais aussi à leur expérience, à leur maîtrise du verbe et à leur 

capacité à incarner la mémoire collective. Hamadi, un griot, 

interviewé à Kati lors d’un atelier sur le patrimoine oral 

déclarait : « Nous parlons avec les morts sur notre dos. Nos mots 

viennent de très loin. » (entretien 2024). Cette parole « habitée » 

est dépositaire d’une mémoire et d’une légitimité qui ne 

s’improvisent pas, mais s’héritent et se cultivent par 

l’apprentissage et la transmission intergénérationnelle. 

 

Cette rigueur dans l’accès à la parole s’accompagne d’un 

véritable apprentissage du silence et de l’écoute. Amadou 

Hampâté Bâ, (1960 : 83), insistait sur le fait que le droit à la 

parole doit s’accompagner d’une maîtrise intérieure : « La parole 

doit être moulue dans la meule du cœur avant de franchir les 

lèvres ». Il ne suffit pas de parler, il faut savoir quand et comment 

dire. Les jeunes sont ainsi éduqués à l’observation, à la retenue, 

au respect du tour de parole et à la prudence dans les conseils 

des anciens. Cette pédagogie du silence et de la mesure vise à 

préserver l’harmonie sociale et à éviter les conflits inutiles. 

 

La hiérarchisation du dire permet d’éviter la cacophonie et de 

structurer l’espace public, garantissant ainsi la paix et la 

cohésion du groupe. Lors d’une assemblée de quartier à Kati, 

Bakary Traoré, un chef coutumier concluait un débat en ces 

termes : « La parole de l’aîné est une clôture. On peut y entrer, 

mais on ne saute pas par-dessus. » Cette image traduit la 

reconnaissance symbolique accordée à ceux qui portent la parole 

de la communauté, mais aussi la nécessité de respecter les 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

243 

frontières du dire pour préserver l’ordre social. On retrouve ce 

même principe chez les Sénoufo, où la parole du doyen, lors des 

cérémonies d’initiation, est considérée comme irrévocable et 

engage la totalité du groupe. De même, chez les Fang du Gabon, 

seuls les notables et les anciens peuvent intervenir lors des 

procès coutumiers, leur parole ayant force de loi. 

 

En somme, la distribution sociale de la parole dans les sociétés 

africaines n’est pas une simple question de protocole, mais le 

reflet d’une éthique communautaire où le dire est toujours un 

acte de responsabilité. La parole légitime est celle qui relie le 

présent à la mémoire des ancêtres, qui protège le groupe et qui 

contribue à la paix. Sa maîtrise, loin d’être innée, s’acquiert par 

l’écoute, l’apprentissage et le respect des hiérarchies 

symboliques qui structurent la vie collective. 

 

     1.3. Fonction sociale et performative de la parole 

Loin d’être un simple outil d’expression, la parole constitue un 

pouvoir d’action sur le monde. Elle façonne la réalité, structure 

les relations sociales et intervient concrètement dans la vie 

communautaire. Ce pouvoir, conceptualisé par J. L. Austin 

(1962 : 22) sous le nom de performativité – « dire, c’est faire »– 

se vérifie quotidiennement dans les pratiques africaines où le 

mot prononcé engage, transforme, ou répare. 

 

Cette efficacité se manifeste de manière exemplaire dans les 

rituels sociaux et les médiations traditionnelles. À Lomé, lors 

d’un procès coutumier, un notable affirmait : « Si l’arbre a 

poussé tordu, c’est à la parole de le redresser » (enquête de 

terrain, 2024). Ici, le mot ne se contente pas de trancher : il 

rétablit l’ordre symbolique, referme les blessures collectives et 

restaure la paix. 

Ce pouvoir du dire repose sur un socle de sagesse collective, 

incarné notamment par les proverbes. Véritables condensés 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

244 

d’expérience, ils sont mobilisés pour éduquer, pacifier ou 

conseiller. « Le mot est comme le feu : il éclaire ou il brûle », ou 

encore : « Une bouche sans frein est un tambour sans rythme ». 

Ces maximes permettent d’aborder des sujets sensibles avec 

tact, tout en rappelant à chacun la portée de ses paroles. 

 

La dimension réparatrice du langage se manifeste de manière 

éloquente dans les rituels de réconciliation. Au Mali, lors d’une 

cérémonie de sanankuya (cousinage à plaisanterie) précédant un 

accord de paix entre familles, un ancien déclarait : « Une parole 

bien placée essuie plus de larmes qu’un panier de cola. » 

(enquête de terrain, Bougouni, 2024). Dans ce type de médiation 

coutumière, le mot prononcé n’est pas une simple formalité : il 

panse les blessures invisibles, restaure la confiance et rouvre le 

chemin du lien. La parole devient ainsi un geste de guérison 

sociale, capable de réparer ce que la rupture avait dispersé. 

Mais son effet ne se limite pas à l’instant de la réconciliation. 

Dans les cultures orales, la parole est aussi mémoire vivante : 

elle conserve les récits fondateurs, les généalogies, les lois et les 

tabous. Véritable archive du groupe, elle transmet les repères 

symboliques et moraux de génération en génération. Comme 

l’écrit K. Wiredu, (1996 : 134), « dans une culture sans écrit, la 

parole est le principal support de la vérité sociale ». Elle ne relie 

pas seulement les individus : elle articule le passé au présent, et 

forge une continuité identitaire au sein de la communauté. 

 

La parole, par sa fonction régulatrice, éducative et symbolique, 

s’impose donc comme un pilier du lien communautaire. Mais 

cette force n’est pas sans limite : elle évolue dans un cadre balisé, 

où tout ne peut être dit à tout moment. Certaines vérités doivent 

être tempérées, certains mots réservés. Il existe ainsi une tension 

permanente entre la puissance du dire et la nécessité de la 

retenue, entre la vérité à transmettre, le tabou à respecter, et 

l’équilibre à préserver. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

245 

 

2. Vérité et tabou : une dialectique au cœur de l’éthique de 

la parole 
 

La parole, pilier du lien communautaire, s’inscrit dans une 

tension constante entre vérité et tabou. Dire vrai relève d’une 

exigence éthique, mais cette vérité n’est ni absolue ni toujours 

opportune : elle se module selon les circonstances, les liens en 

jeu et la nécessité de préserver l’harmonie sociale. À l’inverse, 

le tabou n’est pas seulement une interdiction arbitraire : il balise 

les limites du dicible, protège le sacré et encadre la parole pour 

éviter la transgression. 

Plutôt qu’une opposition, cette tension dessine une éthique du 

langage fondée sur la retenue, le discernement et la 

responsabilité. Parler, c’est doser ce qui peut être dit, à quel 

moment, devant qui et dans quel but. Entre dévoilement et 

silence, les sociétés africaines ont élaboré des formes subtiles de 

régulation du langage, où taire peut parfois être plus juste que 

dire. 

 

    2.1. Vérité relationnelle et non-contradictoire 

Plutôt que de s’en tenir à une définition strictement factuelle ou 

objective, la vérité, dans l’univers africain, se construit d’abord 

comme une dynamique relationnelle. Elle s’enracine dans le 

souci du lien, la préservation de l’équilibre communautaire et la 

restauration de la paix sociale. Ce qui importe n’est pas tant de 

démontrer ou de s’imposer par la force du vrai, mais de dire ce 

qui permet à la communauté de continuer à vivre ensemble, dans 

l’harmonie et le respect mutuel. La vérité, ainsi comprise, vise 

moins la démonstration que la réconciliation. 

P. Ricœur, (1990 : 312), dans sa réflexion sur la vérité éthique, 

distingue la véracité brute de la fidélité à la parole donnée. Ce 

n’est pas tant la conformité à une réalité factuelle qui importe, 

mais la capacité à tenir parole, à respecter l’engagement pris 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

246 

devant les autres, et à agir avec discernement. Cette fidélité, 

contextualisée et dialogique, se retrouve dans les conceptions 

africaines de la vérité, où la parole doit être adaptée au contexte, 

à la relation et aux conséquences attendues. 

Ainsi, la vérité n’est jamais dite de manière brutale ou dénudée 

de toute forme. Un doyen peul interrogé à Mopti en 2024 

affirmait : « Même la vérité doit porter ses habits pour sortir. 

Sinon, elle fait honte à ceux qu’elle touche. » Cette métaphore 

éclaire la nécessité d’enrober la vérité de respect, de tact et de 

mesure, afin de ne pas blesser inutilement et de préserver la 

dignité de chacun. Dire vrai, dans ce sens, n’est pas taire la 

réalité, mais la dire avec discernement, en tenant compte des 

enjeux sociaux, des sensibilités et du bien commun. 

F. E. Boulaga (1981 : 54) souligne que la vérité, en contexte 

africain, n’est pas une opération logique ou une simple 

adéquation entre le discours et le réel, mais un acte de 

positionnement au sein d’un monde de relations. Elle est ce qui 

maintient le tissu social, ce qui permet à la communauté de 

continuer à vivre ensemble malgré les tensions et les différences. 

Mentir peut être une faute, mais dire une vérité blessante dans 

un contexte inapproprié peut l’être encore davantage. Ce que 

certaines logiques occidentales qualifieraient de « relativisme » 

apparaît ici comme une éthique du dire juste, non du dire brutal. 

Cette conception n’exclut pas la sincérité, mais l’encadre. La 

vérité est un chemin, pas une arme. Elle se construit patiemment, 

à travers le dialogue, la négociation et l’écoute. Lors d’une 

session de formation des jeunes leaders à Bamako, une étudiante 

en communication expliquait : « Chez nous, on apprend que dire 

vrai, ce n’est pas crier sur les gens. C’est leur faire voir 

doucement ce qu’ils refusent de regarder. » Ce témoignage 

illustre la pédagogie africaine de la parole, où l’enseignement du 

vrai se fait souvent par détour, par récit, par métaphore, afin de 

permettre à chacun de s’approprier la vérité sans violence. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

247 

Les contes africains, fréquemment construits autour de 

dilemmes moraux, constituent des moyens privilégiés pour faire 

émerger une vérité sans la violenter. À travers la parole contée, 

la vérité devient une responsabilité, non un simple droit 

d’expression. Elle engage le sujet, mais aussi sa communauté, et 

rappelle que la parole vraie doit toujours viser la préservation du 

lien social et la restauration de l’harmonie collective. 

 

    2.2. Le tabou comme limite éthique et symbolique 

Si la vérité relationnelle appelle à dire avec discernement, le 

tabou vient, en contrepoint, rappeler qu’il existe des domaines 

où le silence ou le détour s’imposent comme des impératifs 

éthiques. Il marque les limites du dicible, protège le sacré, 

l’intime, et l’équilibre collectif. Entre la vérité à dire et la retenue 

à observer, le langage oscille, tissant une éthique fondée sur la 

mesure et la responsabilité. 

 

Le tabou ne relève pas d’une simple interdiction arbitraire ni 

d’un héritage irrationnel : il constitue un dispositif symbolique 

sophistiqué, destiné à réguler la parole et à préserver les 

fondements invisibles de la communauté. Il délimite les 

frontières entre le sacré et le profane, le permis et l’interdit, 

structurant ainsi l’espace social et les hiérarchies. Il n’interdit 

pas seulement de dire, mais enseigne à dire autrement ou à se 

taire avec justesse. 

 

M. Douglas (1966) y voit un mécanisme de classification du pur 

et de l’impur, du convenable et du déplacé. Dans les sociétés 

africaines, cette logique s’incarne dans une pédagogie du 

respect, souvent non dite mais profondément intériorisée. Le 

tabou impose une vigilance constante sur ce qui peut être 

prononcé sans troubler la paix ou rouvrir des blessures. 

Chez les Sénoufos, par exemple, certains noms ou récits liés aux 

ancêtres sont tenus dans le secret. Une dame initiée de Korhogo, 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

248 

confiait : « Il y a des choses qu’on dit à l’ombre, pas au soleil. 

La bouche ne doit pas réveiller les douleurs qu’elle ne peut pas 

guérir » (enquête de terrain, 2025). Le tabou agit ici comme 

protection de la sensibilité collective, en évitant de raviver les 

tensions ou de profaner ce qui appartient au silence. 

Cela dit, le tabou n’est pas intouchable. M. Towa (1971) rappelle 

que certains interdits doivent être réinterrogés à la lumière de la 

justice et de la raison critique, surtout lorsqu’ils bloquent 

l’émancipation ou entretiennent des inégalités. Mais il reconnaît 

aussi que, dans des contextes fragiles, le silence peut préserver 

davantage que la parole mal placée. 

En pratique, le respect du tabou donne lieu à un art du détour, à 

des formules codées, à des récits allusifs. Dans les discours des 

anciens comme dans les rites de passage, le non-dit devient un 

langage subtil, porteur de sens. Un chef du pays lobi affirmait : 

« Le tabou n’interdit pas de comprendre ; il oblige à chercher un 

autre chemin pour le dire. » Cette pédagogie de l’implicite évite 

la rupture tout en transmettant le fond. 

Le tabou, ainsi compris, n’est pas un refus de la parole, mais une 

forme de sagesse. Il enseigne que tout ne peut être dit à tout 

moment, devant tout le monde. Il invite à reconnaître que la 

parole juste n’est pas seulement celle qui dit, mais aussi celle qui 

sait s’arrêter. Limiter le dire, ici, c’est préserver le lien, protéger 

le mystère, et honorer la vie. 

 

    2.3. Mécanismes culturels d’arbitrage : proverbes, 

métaphores et silence 

L’expression du vrai et la gestion des tabous, dans les sociétés 

africaines, ne se limitent pas à une simple opposition entre dire 

et ne pas dire. Elles reposent sur un art raffiné du « dire 

autrement », qui mobilise une palette de dispositifs subtils : 

proverbes, métaphores, figures détournées, rythmes et silences. 

À travers cette pédagogie du langage, les communautés 

africaines ont su développer des stratégies discursives 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

249 

permettant d’ajuster la parole aux sensibilités sociales, d’éviter 

la brutalité du dévoilement et de préserver l’harmonie collective. 

Les proverbes, en particulier, constituent l’un des moyens les 

plus élaborés de dire sans heurter. Ils condensent des vérités 

complexes en quelques mots denses, faciles à mémoriser mais 

riches de sens, et permettent de pointer une réalité sans la 

désigner frontalement. Par exemple, au Mali, lorsqu’on souhaite 

évoquer un comportement jugé égoïste sans accuser 

directement, on dira : « Celui qui mange seul s’étouffe. » La 

force du proverbe réside dans sa polyvalence : il peut être 

entendu comme conseil, avertissement ou critique, selon le 

contexte et l’intonation. Comme le souligne K. Wiredu, (1996 : 

142), les proverbes africains sont « des formes de raisonnement 

implicite qui permettent de maintenir l’ordre sans violence 

verbale ». Ils servent à la fois d’outils de régulation sociale et de 

véhicules de la mémoire morale du groupe, fréquemment utilisés 

dans les conseils de famille, les médiations, les récits éducatifs 

et les interventions publiques. 

Les métaphores jouent également un rôle fondamental dans cette 

économie du langage. Elles permettent d’aborder l’indicible, de 

désigner le sacré, de signaler un interdit sans le nommer. Lors 

d’un entretien avec une doyenne songhaï, celle-ci expliquait 

comment on évoque la mort sans dire « il est mort » : « On dit : 

il est rentré. Parce que le nom de la mort réveille les douleurs. » 

Le choix des mots, le rythme de la voix, les silences entre les 

phrases sont autant de marques d’une éthique du langage qui 

privilégie le détour et la délicatesse. 

Le silence, enfin, n’est jamais neutre : il est lui-même un langage 

à part entière. Il peut être approbation, interrogation, 

contestation ou sacralité. Dans certaines cérémonies, garder le 

silence vaut assentiment ou pardon. Lors d’une palabre à Bobo-

Dioulasso, un médiateur expliquait : « Quand quelqu’un se tait 

après un long débat, ce n’est pas qu’il ne sait pas parler. C’est 

que sa parole pèserait trop. » Le silence est ainsi reconnu comme 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

250 

une parole en puissance, parfois plus lourde de sens que le mot 

lui-même. 

Ces stratégies discursives révèlent une culture du tact, du 

discernement et de la responsabilité. Elles permettent d’articuler 

vérité et respect, mémoire et pudeur, message et préservation du 

lien social. Elles traduisent une éthique du langage qui refuse la 

brutalité de l’exposition totale, au profit d’une parole ajustée, 

contextuelle, toujours soucieuse du bien commun. 

Or, si la parole, dans les sociétés africaines, s’est longtemps 

construite sur des équilibres subtils entre vérité, tabou et 

responsabilité, les mutations contemporaines bouleversent en 

profondeur ces repères. L’émergence des technologies 

numériques, la mondialisation des discours, l’individualisation 

des subjectivités et l’effritement des médiations traditionnelles 

redéfinissent les usages du langage. Ces transformations 

affectent non seulement la manière de parler, mais aussi le sens 

même de la parole, son autorité et son ancrage dans l’éthique 

communautaire. À travers cette reconfiguration, c’est 

l’ensemble du rapport à la parole, à la vérité et à la responsabilité 

qui se trouve interrogé, ouvrant ainsi la voie à une réflexion sur 

les enjeux contemporains de l’éthique du langage en Afrique. 

 

3. Mutations contemporaines et recomposition de l’éthique 

de la parole 

 

L’Afrique contemporaine traverse une phase de profonds 

bouleversements dans les usages de la parole. Les repères 

traditionnels qui encadraient sa valeur, sa portée et ses 

médiations sont mis à l’épreuve par l’urbanisation, la montée de 

l’individualisme, et surtout l’irruption du numérique et des 

réseaux sociaux. Ce qui relevait d’un langage ancré dans la 

mémoire orale et les structures communautaires glisse 

désormais vers des espaces ouverts, rapides et souvent 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

251 

anonymes, où les frontières entre le vrai et le faux, le privé et le 

public, deviennent floues. 

Dans ce nouvel environnement, la parole tend à se déconnecter 

de sa charge symbolique. Elle devient réactionnelle, 

performative, immédiate — moins outil de transmission que 

vecteur d’exposition. Ce glissement fragilise le lien social, 

efface certaines médiations et interroge la capacité des sociétés 

à repenser une éthique du langage adaptée à ces transformations. 

Dès lors, il devient urgent de comprendre les nouvelles pratiques 

discursives, les tensions intergénérationnelles qu’elles suscitent, 

et les conditions possibles d’un renouveau éthique. Comment 

repenser une parole à la fois libre et responsable, capable de 

conjuguer enracinement culturel et adaptation aux exigences du 

monde contemporain ? 

 

    3.1. Nouvelles pratiques de la parole à l’ère numérique 
La généralisation du numérique opère une transformation 

profonde et rapide des usages de la parole. Ce changement ne 

concerne pas seulement les supports, mais la parole elle-même : 

son statut, sa fonction, sa légitimité. Autrefois filtrée par des 

médiations symboliques – les anciens, les rites, la hiérarchie – 

elle se déploie désormais dans des espaces dématérialisés, 

ouverts, mouvants, souvent anonymes. Les repères anciens 

vacillent, et avec eux, l’équilibre entre dire, écouter, et répondre. 

L’irruption des réseaux sociaux et des plateformes numériques 

a permis une prise de parole immédiate, sans autorisation ni 

hiérarchie. Chacun peut désormais s’exprimer librement, sans 

filtre, sans conseil, sans rituel. Cette démocratisation a certes 

ouvert de nouveaux espaces d’expression, en particulier pour les 

jeunes et les femmes, souvent marginalisés dans les dispositifs 

traditionnels. Mais elle a aussi produit des effets ambivalents : 

accélération du discours, multiplication des voix, saturation de 

l’espace public, fragilisation du lien entre parole et 

responsabilité. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

252 

Comme le souligne A. Mbembe, (2020 : 41), « la saturation des 

mots dans l’espace numérique génère moins du sens que du 

bruit, moins de lien que de dispersion ». L’efficacité de la parole 

n’est plus mesurée à sa justesse ou à sa profondeur, mais à son 

impact émotionnel et viral. Une jeune influenceuse ivoirienne 

l’exprime ainsi : « Ce n’est pas ce que tu dis qui compte, c’est 

combien de personnes vont le partager. » Et à Dakar, une 

lycéenne confiait : « Je poste pour exister. Si je ne dis rien, on 

oublie que je suis là. » Ces paroles illustrent la manière dont le 

numérique transforme le langage en instrument de visibilité, où 

l’on parle moins pour dialoguer que pour exister 

symboliquement. 

 

Ce glissement du sens vers la performance, du lien vers la scène, 

modifie la posture du sujet parlant. La parole devient outil de 

distinction, parfois d’attaque ou de dénonciation, et non plus 

recherche de compréhension mutuelle. L’éthique relationnelle 

du langage – fondée sur l’écoute, la retenue et la responsabilité 

– se trouve mise en tension par une parole rapide, impulsive, 

souvent détachée de la mémoire et du conseil. 

La disparition progressive des médiateurs coutumiers aggrave 

cette situation. Familles, communautés religieuses, chefferies – 

autrefois espaces de transmission du langage – peinent à jouer 

ce rôle dans un monde fragmenté. Un chef du centre du Mali 

résumait : « Avant, pour parler, il fallait s’asseoir avec les 

anciens. Aujourd’hui, les jeunes parlent debout, vite, et à tout le 

monde. » Cette parole souligne la perte du temps du dire, du 

silence avant le mot, de l’écoute avant l’affirmation. 

Or, dans les traditions africaines, parler est indissociable de 

l’écoute, du dialogue et de la co-présence. La palabre, les cercles 

de parole, les pratiques communautaires du langage valorisent la 

patience, l’alternance des rôles, la vérité construite à plusieurs 

voix. « On ne parle bien qu’après avoir bien écouté », dit un 

proverbe wolof. Dans la philosophie de l’Ubuntu, comme dans 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

253 

la tradition bantoue, le respect de l’autre précède le droit de dire, 

et l’échange suppose d’abord de reconnaître l’humanité 

partagée. 

 

Ce rapport à la parole comme relation avant tout est 

profondément fragilisé par l’univers numérique, où l’on parle 

souvent pour être vu, pour répondre à l’instant, sans souci du 

destinataire. Le manque d’écoute affaiblit la parole elle-même, 

la vide de sa résonance et de sa fécondité. Comme l’ont souligné 

plusieurs évêques africains lors des récents synodes, « le désir 

d’être entendu est l’un des besoins humains les plus 

fondamentaux » – et seule une écoute véritable peut fonder une 

parole qui édifie. 

Le défi est donc clair : comment maintenir une parole 

responsable, quand l’écoute disparaît ? Comment conjuguer 

liberté d’expression et exigence de discernement ? Il ne s’agit 

pas d’opposer tradition et modernité, mais de réinventer les 

médiations, pour que le langage, même à l’ère du numérique, 

reste un vecteur de lien, de justice et de vérité partagée. 

 

    3.2. Choc des générations : parole des anciens vs parole des 

jeunes 

Les mutations contemporaines de la parole dans les sociétés 

africaines révèlent une fracture générationnelle de plus en plus 

marquée. Entre les anciens, garants d’une parole mesurée, 

ritualisée et porteuse de mémoire, et les jeunes, investis dans une 

parole spontanée, libre et numérique, l’écart ne se limite plus à 

un simple style d’expression : il reflète deux visions du monde, 

deux rapports au temps, à la vérité et à la responsabilité. Ce choc 

générationnel met en tension la lenteur du dire et la rapidité du 

numérique, la symbolisation du langage et la transparence de 

l’expression, la mémoire collective et la quête individuelle de 

visibilité. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

254 

Cette fracture a été magistralement analysée par Amadou 

Hampâté Bâ, (cité dans Poropango, 2025) qui rappelait : 

« Quand un vieillard meurt, c’est une bibliothèque qui brûle ». 

Cette image exprime la perte inestimable de savoirs, 

d’expérience et de mémoire que représente la disparition des 

anciens, dépositaires de la parole fondatrice. Chez les aînés, la 

parole est indissociable d’une pédagogie du silence, de la lenteur 

et du respect du rythme collectif. Elle se mérite, se prépare, 

s’exerce dans la retenue et l’écoute. Dans une enquête menée au 

nord du Bénin (2024), un doyen affirmait : « Celui qui parle 

avant d’écouter a perdu sa parole. » Cette sagesse traduit une 

conception de la parole comme fruit d’une maturation intérieure, 

alignée avec l’histoire, les ancêtres et les équilibres du groupe. 

Ce modèle traditionnel de la parole, fondé sur la transmission, 

l’écoute et la patience, est au cœur de l’éthique communautaire. 

I. Bisewo Pesa, (2011 : 104), montre que la palabre, institution 

fondée sur l’écoute, la responsabilité et la justice, demeure un 

modèle de régulation du dire et d’apprentissage 

intergénérationnel : « La palabre est un processus 

d’intercompréhension, de régulation sociale, où la parole n’est 

jamais un acte individuel, mais une quête collective de vérité et 

d’harmonie. Autrefois, les jeunes étaient initiés à la parole à 

travers les veillées, les contes, les rituels d’initiation et les 

cérémonies familiales, où l’écoute attentive et la patience étaient 

valorisées. 

 

Or, cette architecture du langage est aujourd’hui confrontée à 

une nouvelle dynamique portée par les jeunes générations. Pour 

ces derniers, la parole se vit de plus en plus comme un droit 

d’expression immédiat, souvent lié à la reconnaissance sociale 

et à la visibilité. Le numérique, les médias et l’école ont 

contribué à développer une culture de la prise de parole 

personnelle, affranchie des codes traditionnels et portée par le 

désir de participation citoyenne. Un étudiant à l’Université de 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

255 

Lomé déclarait : « Les anciens nous disent de nous taire, mais 

nous, on veut dire ce qu’on pense. On veut que notre parole 

compte. » Cette revendication d’égalité dans l’espace discursif 

traduit une aspiration légitime à la reconnaissance, mais elle 

s’accompagne parfois d’une méconnaissance ou d’un rejet des 

normes symboliques de la parole communautaire. 

Ce glissement générationnel s’accentue sous l’effet de la 

révolution numérique, qui modifie en profondeur la fonction et 

la valeur de la parole. A. Mbembe, (2020 : 41), éclaire la 

transformation contemporaine de la parole africaine sous l’effet 

du numérique et de la mondialisation : « La saturation des mots 

dans l’espace numérique génère moins du sens que du bruit, 

moins de lien que de dispersion ». Le griot cède la place à 

l’influenceur, le conteur à la vidéo virale, la palabre au tweet. Ce 

glissement du sens vers l’effet, du collectif vers l’individuel, du 

respect vers la compétition symbolique, marque une rupture 

profonde avec l’éthique traditionnelle du langage. 

Pour les anciens, cette évolution est fréquemment vécue comme 

une perte de repères et une crise de transmission. Une femme 

âgée à Sikasso confiait : « Les enfants d’aujourd’hui parlent 

avant de réfléchir. Ils croient que parler fort, c’est être vrai. » Ce 

sentiment traduit une inquiétude face à une modernité perçue 

comme disloquante, où la mémoire du langage et le sens du 

collectif semblent s’effriter. 

Pourtant, loin de se limiter à une opposition stérile ou à une 

nostalgie du passé, cette situation peut aussi être lue comme une 

opportunité de dialogue et de transformation. L. Miano, (2013 : 

145), dans ses œuvres, explore cette prise de parole des jeunes 

générations sur des sujets autrefois tabous, révélant une volonté 

de redéfinir les normes et les espaces du dicible, mais aussi les 

risques de rupture avec la mémoire collective. Il ne s’agit donc 

pas de restaurer une parole figée ni de diaboliser la liberté 

d’expression des jeunes, mais de créer des passerelles entre 

l’ancien et le nouveau, en réhabilitant une pédagogie du langage 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

256 

fondée sur le respect, l’écoute, l’ancrage culturel et l’intelligence 

critique. 

 

En définitive, la question n’est pas seulement celle d’un 

affrontement entre générations, mais celle d’une transformation 

féconde des usages de la parole. Le véritable défi est d’imaginer 

une éthique renouvelée du langage : une parole qui demeure 

enracinée dans les valeurs africaines tout en s’adaptant aux 

conditions nouvelles de communication, de citoyenneté et 

d’engagement collectif. 

 

    3.3. Vers une éthique renouvelée de la parole 

L’irruption du numérique dans les sociétés africaines ne 

bouleverse pas seulement les supports de la parole, elle interroge 

en profondeur son statut, sa fonction et sa portée éthique. Là où 

la parole était autrefois médiatisée par des figures d’autorité, des 

rites et des codes communautaires, elle circule aujourd’hui dans 

des espaces où l’anonymat, la rapidité et la viralité tendent à 

dissoudre la responsabilité individuelle et collective. Ce 

nouveau régime de la parole, s’il offre une liberté inédite, expose 

aussi à de nouveaux risques : la désincarnation du langage, la 

perte du sens du lien, et l’oubli de la dimension fondatrice du 

mot. 

L’anthropologie de la parole africaine rappelle que le langage 

n’est jamais neutre. Comme le souligne J. Fédry, (2015 : 17), 

« par la bouche, la parole sort de la matrice du corps : elle est 

chair, souffle, alliance ». Dire, c’est toujours s’engager, prendre 

place dans le monde, relier l’individu à la communauté et 

inscrire son propos dans une histoire longue. Ce n’est pas un 

hasard si, dans la tradition, la parole est investie d’un double 

pouvoir : elle peut tuer comme elle peut guérir . Cette 

ambivalence foncière, qui fait du langage un outil de vie ou de 

mort, exige une vigilance éthique d’autant plus grande à l’ère 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

257 

numérique, où la portée des paroles est démultipliée et souvent 

irréversible. 

La philosophie africaine contemporaine invite à ne pas séparer 

la technique de la sagesse. Cheikh Anta Diop (cité in IFAN, 

2024) insistait : « La culture est la mémoire de tout un peuple » 

et la parole, pour rester vivante, doit garder son ancrage dans 

cette mémoire collective. Déconnectée de ses racines, elle risque 

de devenir un simple flux, soumis aux logiques de l’instant et du 

spectacle. E. Mveng, (cité in Théologiques, 2011) dans sa 

réflexion sur l’anthropologie de la vie, rappelle que « la parole, 

en Afrique, est un acte de vie, un engagement pour la justice, la 

mémoire et la dignité partagée ». La responsabilité du locuteur 

n’est donc jamais purement individuelle : elle engage la 

communauté, la filiation, et même le monde invisible. 

Dans ce contexte, il ne suffit pas de dénoncer les dérives du 

langage numérique ou de plaider pour un retour nostalgique au 

passé. Il s’agit d’inventer une nouvelle éthique de la parole, 

capable de conjuguer liberté d’expression et exigence de 

responsabilité. Comme l’écrit D. Dossou, (2019 : 132) « la 

philosophie africaine doit se faire intelligence sociale pour 

clarifier les sources du malaise actuel et imaginer de nouvelles 

institutions où l’aspiration à une vie bonne puisse s’accomplir ». 

Cette tâche passe par une réappropriation des ressources 

symboliques africaines : la sagesse des proverbes, la pratique du 

dialogue, la mémoire orale, mais aussi par l’intégration d’une 

réflexion critique sur la circulation des mots à l’ère du 

numérique. 

Promouvoir une parole responsable aujourd’hui, c’est donc 

redonner sens à un acte fondamentalement humain, social et 

transformateur. C’est reconnaître que chaque mot engage non 

seulement celui qui le prononce, mais aussi la communauté et 

l’avenir du lien social. À l’ère numérique, la parole africaine ne 

doit pas seulement être libre : elle doit rester vivante, enracinée, 

créatrice de sens et porteuse de justice. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

258 

 

Conclusion 
 

La parole, dans les sociétés africaines, est bien plus qu’un simple 

échange verbal : elle constitue une institution sociale, un espace 

de vérité, un lieu de mémoire et un acte éthique par excellence. 

Elle articule de manière subtile des dimensions aussi diverses 

que la transmission, la médiation, la régulation et la 

réconciliation. Régie par une éthique implicite fondée sur la 

retenue, le respect, la vérité relationnelle et la responsabilité 

collective, la parole a longtemps constitué un pilier de la 

cohésion sociale et du vivre-ensemble. Elle a permis de tisser 

des liens, de résoudre les conflits, de transmettre les valeurs et 

de garantir la continuité du groupe, en faisant du langage un 

véritable ciment social. 

Cependant, cette parole, longtemps filtrée par les traditions, 

hiérarchisée par les rôles sociaux et structurée par des symboles 

collectifs, traverse aujourd’hui une zone de turbulence. La 

révolution numérique, l’effondrement progressif des médiations 

coutumières, la fragmentation des espaces communautaires et 

l’émergence de subjectivités revendicatrices ont profondément 

transformé les modalités de prise de parole. Désormais, chacun 

dispose de moyens d’expression quasi illimités, souvent sous 

anonymat, dans des espaces où l’excès, l’émotion, voire 

l’agression, l’emportent sur la réflexion et la construction. La 

parole se désincarne, se désengage, se libère de ses attaches 

sociales pour devenir flux, bruit, voire arme. Ce déplacement 

n’est pas sans conséquence : il fragilise le lien social, brouille les 

repères de la mémoire collective et met à l’épreuve la capacité 

des sociétés à préserver la paix et la justice. 

Face à cette évolution, il serait illusoire de prôner un retour à une 

parole traditionnelle figée. Le véritable défi est de penser une 

éthique renouvelée du langage, qui assume les acquis de la 

modernité – liberté d’expression, pluralisme, circulation ouverte 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

259 

du savoir – tout en réhabilitant les fondamentaux d’une parole 

enracinée, porteuse de sens, de paix et de responsabilité. Il s’agit 

d’inventer une parole qui sache conjuguer la créativité de 

l’individu et la sagesse du collectif, la liberté du dire et la 

responsabilité de l’écoute. 

Cela suppose une triple mobilisation. D’abord, une mobilisation 

éducative, pour réinscrire la parole dans un cadre formatif : à 

l’école, dans les familles, dans les mouvements de jeunesse, à 

travers l’initiation à l’écoute active, au débat respectueux, à la 

pensée critique et à la maîtrise du langage numérique. Ensuite, 

une mobilisation culturelle, pour sauvegarder et réinterpréter les 

ressources symboliques africaines – proverbes, contes, rituels de 

parole, silence – en tant qu’outils pédagogiques contemporains, 

capables de nourrir l’imaginaire collectif et d’offrir des repères 

dans un monde en mutation. Enfin, une mobilisation politique et 

sociale, pour intégrer l’éthique de la parole dans les politiques 

publiques de communication, dans les dispositifs de 

gouvernance, de justice et de cohésion nationale, afin de garantir 

que la parole demeure un instrument de dialogue, de justice et 

de construction du commun. 

La portée sociale de cet article apparaît avec clarté : repenser 

l’éthique de la parole dans les sociétés africaines 

contemporaines, c’est contribuer à la reconstruction du lien 

social, à la prévention des conflits et à la valorisation des 

médiations culturelles dans la régulation des interactions. Alors 

que la parole circule aujourd’hui dans des espaces numériques 

ouverts, souvent détachée de toute ancrage symbolique, cette 

réflexion invite à restaurer sa fonction régulatrice et son poids 

éthique dans les dynamiques communautaires. 

La parole en Afrique a toujours été ambivalente : capable de 

faire vivre ou de blesser, de rassembler ou de fracturer. C’est 

précisément cette ambivalence qui rend urgente la redéfinition 

de ses usages. Repenser son éthique aujourd’hui, c’est rappeler 

que le mot n’est jamais neutre : il engage, il oriente, il laisse 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

260 

trace. Dans un monde saturé de messages volatils, la qualité de 

la parole partagée devient une condition essentielle de la 

démocratie, de la paix sociale et de la justice culturelle. 

Plus que jamais, il nous revient de transmettre aux générations 

présentes et futures le sens de cette parole lourde de mémoire et 

féconde d’avenir : une parole qui édifie, qui relie, qui soigne et 

qui engage, au service d’une société plus juste, plus solidaire et 

plus humaine. 

 

Bibliographie 

 

Ouvrages et articles 

 

BISEWO PESA Ignace, 2011. L’éthique communicationnelle 

de la palabre africaine, Berne, Peter Lang. 

DIOP Cheikh Anta, 1981. Civilisation ou barbarie, Paris, 

Présence Africaine. 

DOSSOU Dominique,2019. Philosophie africaine : principaux 

courants et perspectives, Paris, Présence Africaine. 

FÉDRY Jacques, 2015. L’homme, c’est la parole. Pour une 

anthropologie de la parole en Afrique, Paris, L’Harmattan. 

GRIAULE Marcel, 1948. Dieu d’eau. Entretiens avec 

Ogotemmêli, Paris, Éditions du Chêne. 

HAMPÂTÉ BÂ Amadou, 1991. Amkoullel, l’enfant peul, 

Paris, Actes Sud. 

HOUNTONDJI Paulin, 1994. La rationalité, une ou 

plurielle?, Paris, Karthala. 

MBEMBE Achille, 2020. Brutalisme, Paris, La Découverte. 

MIANO Léonora, 2013. Écrits pour la parole, Paris, Présence 

Africaine. 

MVENG Engelbert,2011. Anthropologie africaine de la vie, 

Montréal, Théologiques. 

NIANGORAN-BOUAH Georges, 2005. Parole africaine et 

poétique, Abidjan, NEA. 



Revue Enclume d’Ivoire, Vol 2 N°3 Juillet 2025 

261 

RICŒUR Paul, 1990. Soi-même comme un autre, Paris, Seuil. 

TOWA Marcien, 1971. Essai sur la problématique 

philosophique dans l’Afrique actuelle, Yaoundé, Clé. 

WIREDU Kwasi, 1996. Cultural Universals and Particulars: 

An African Perspective, Bloomington, Indiana University Press. 

 

Enquêtes de terrain et entretiens  

 

2025. Enquête de terrain sur la parole et la régulation sociale, 

Falajè-Kati (Mali). 

2025. Enquête de terrain sur la parole rituelle, Ségou (Mali). 

2025. Entretien sur le tabou et la parole initiatique, Korhogo 

(Côte d’Ivoire). 

2025. Entretien sur la parole coutumière, Kati (Mali). 

2025. Entretien sur la parole du griot, Kati (Mali). 

2025. Enquête sur la parole judiciaire coutumière, Lomé 

(Togo). 

2024. Enquête sur la parole de bénédiction, Mossi, Ziniaré 

(Burkina Faso). 

2024. Enquête sur la parole familiale et générationnelle, 

Sikasso (Mali). 

2024. Enquête sur la parole générationnelle, Nord Bénin 

(Bénin). 

2024. Entretien sur la parole médiatrice, Bobo-Dioulasso 

(Burkina Faso). 

2024. Entretien sur la parole métaphorique autour de la mort, 

Songhaï (Mali). 

2024. Enquête sur la parole numérique et jeunes internautes, 

Abidjan (Côte d’Ivoire) et Dakar (Sénégal). 

 

 

 


