Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Religious Radicalism and Blood Donation in Cote-
d’lvoire : A case Study of Jehovah’s Witnesses

Zadi Serge ZADI - Enseignant-Chercheur
Université Alassane Ouattara (Cote-d’Ivoire),
z.zadiserge@gmail.com

Résumé :

Cette étude vise a comprendre la radicalisation religieuse qui fondent la
non-participation des Témoins de Jéhovah ivoiriens au don de sang, dans un
contexte ou celui-ci représente un enjeu majeur de santé publique. Loin
d’étre marginal, ce refus pose une question centrale : comment s’élaborent,
au sein de cette communauté religieuse, les justifications d’un
positionnement en rupture avec les normes biomédicales dominantes ?
L’étude, de nature qualitative et ethnographique, mobilise des entretiens
semi-directifs aupres de 40 personnes, des observations de terrain et un
corpus documentaire. L’analyse repose sur quatre dimensions : (i) la
sacralisation religieuse du sang, et le conflit fondamental entre deux
rationalités irréconciliables, (ii) I’excommunication, utilisée comme sanction
disciplinaire majeure ; (iii) un contréle social interne renforcé, assurant la
conformité des pratiques. Elle s’inscrit dans une perspective théorique
croisant I’habitus (Bourdieu), le contréle social (Merton) et la dichotomie
sacré/profane (Durkheim), pour éclairer les tensions entre exigences
spirituelles et impératifs sanitaires.

Mot clés: Témoins de Jéhovah, don de sang, radicalisation religieuse,
contréle social, Céte-d’Ivoire

Abstract:

This study aims to understand the religious radicalization that underlies the
non-participation of Ivorian Jehovah's Witnesses in blood donation, in a
context where it represents a major public health issue. Far from being
marginal, this refusal raises a central question: how are the justifications

310


mailto:zzadiserge@gmail.com

Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

for a position that breaks with dominant biomedical norms developed
within this religious community? The study, of a qualitative and
ethnographic nature, mobilizes semi-directive interviews with 40 people,
field observations and a documentary corpus. The analysis is based on four
dimensions: (i) the religious sacralization of blood, and the fundamental
conflict between two irreconcilable rationalities, (ii) excommunication, used
as a major disciplinary sanction; (iii) reinforced internal social control,
ensuring the conformity of practices. It is part of a theoretical perspective
crossing habitus (Bourdieu), social control (Merton) and the sacred/profane
dichotomy (Durkheim), to shed light on the tensions between spiritual
demands and health imperatives.

Keys Word: Jehovah’s Witnesses, blood donation, religious radicalism,
social control, Céte-d’lvoire

Introduction

Depuis I’Antiquité, le sang est percu comme le siege de la vie,
un fluide porteur d’une puissance vitale que les sociétés
humaines ont, de tout temps, chargé de valeurs symboliques
et rituelles. Cette charge symbolique plurimillénaire n’a
nullement été effacée par la modernité ; au contraire, dans les
configurations biomédicales contemporaines, le sang acquiert
une dimension thérapeutique déterminante. Il est requis dans
le traitement de nombreuses pathologies, des hémorragies
obstétricales aux traumatismes graves, en passant par les
anémies séveres, les cancers et les affections chroniques telles
que la drépanocytose ou I’"hémophilie. C’'est en raison de ce
réle central que les institutions internationales telles que
I’Organisation Mondiale de la Santé (OMS) et la Fédération
Internationale des Sociétés de la Croix-Rouge et du Croissant-
Rouge (FISCRCR) ont, dés 2008, encouragé un idéal
d’autosuffisance trans-fusionnelle fondé sur le don volontaire,
universel et non rémunéré (OMS, 2008 : 1-2 ; FISCRCR, 2008 :
20).

311



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Cependant, cette injonction a la solidarité trans-fusionnelle,
pensée comme un acte éthique et civique, ne fait pas
"'unanimité. Elle se heurte a des résistances de certains
groupes confessionnels dont les prescriptions religieuses
entrent en conflit ouvert avec les logiques biomédicales
dominantes. En Cote d’lvoire, les Témoins de Jéhovah
constituent un exemple emblématique de cette dissension.
Leur refus catégorique de participer au don comme a la
réception de sang s’appuie sur une herméneutique biblique
particuliére, notamment une lecture fondamentaliste de la
Geneése, et s"accompagne d’un appareillage normatif rigoureux
port d’'une carte « PAS DE SANG », menace
d’excommunication, pratiques internes de surveillance. Ce
dispositif forme un véritable systeme de régulation qui
dépasse la seule dimension doctrinale pour investir le registre
disciplinaire et identitaire. C'est dans ce contexte de tension
entre impératifs médicaux et normes religieuses que s’inscrit
la présente étude. Elle analyse les logiques sociales et
religieuses qui fondent, justifient et reproduisent la non-
participation des Témoins de Jéhovah au don de sang en Cote
d’lvoire. De facon spécifique, ce texte examine les
fondements doctrinaux de l'interdit transfusionnel ainsi que
les représentations sociales rattachées au sang en tant que
substance sacrée. Aussi, I'étude présente les formes de
contréle social communautaire mises en ceuvre dans la
régulation quotidienne des pratiques disciplinaire.
Au-dela de I'objet empirique, cette recherche s’inscrit dans
une perspective sociologique plus large, en interrogeant les
dynamiques de coexistence et de friction entre logiques
institutionnelles séculieres et I'univers religieux normatif.
Sur le plan scientifique, cette étude entend contribuer a la
sociologie des religions en Afrique de I’'Ouest, notamment en

312



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

réinvestissant un champ encore peu exploré : celui des
institutions religieuses éducatives, comprises comme lieux de
formation morale, de socialisation corporelle et de production
de normes. Elle prolonge en cela les travaux de Bourdieu
(1994 :66), pour qui les habitus religieux, incorporés
précocement, faconnent durablement les maniéres d’étre et
d’agir. Elle s’appuie également sur les analyses de Merton
(1967 :149), qui voit dans le contrble social un instrument
central de régulation des conduites au sein des groupes
fermés. Enfin, elle mobilise la théorie du sacré et du profane
développée par Emile Durkheim (1912 : 87), en montrant
comment le sang, sacralisé, devient une frontiére symbolique
infranchissable entre ordre divin et technicité médicale. En ce
sens, I'étude met au jour un systéme de rationalité interne, qui
organise la perception, la gestion et 'usage du corps en
fonction de normes spirituelles supérieures. Elle propose ainsi
une lecture non-réductionniste de la non-participation trans-
fusionnelle, en l'inscrivant dans une économie du salut
structurée par des mécanismes sociaux, doctrinaux et
symboliques.

Méthodologie

Dans le cadre de cette étude, le choix méthodologique s’est
porté sur une approche qualitative de type ethnographique.
Cette orientation repose sur une perspective compréhensive,
inspirée des travaux de Becker (1985 :192), qui accorde une
place centrale a I'écoute des acteurs et a la restitution fidele
de leur point de vue. L'étude s’est déroulée dans la ville de
Bouaké ( Cote d’lvoire), de novembre 2023 a juillet 2024.

La collecte des donnée a mobilisé des entretiens semi directifs,
une observation directe et une recherche documentaire.Vingt

313



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

cing (25) personnes ont été interrogées : dix sept (17)
membres actifs de la communauté des Témoins de Jéhovah
(hommes et femmes, jeunes et anciens) et huit (8)
professionnels de santé du CNTS. Les enquétés ont été
sélectionnés selon un échantillonnage raisonné, en fonction de
leur appartenance confessionnelle, de leur implication dans
les pratiques de santé, et de leur disponibilité. Les questions
portaient sur la perception du sang, le vécu face a la
transfusion, 'appartenance religieuse et les expériences de
pression sociale ou de régulation. Ensuite, une observation
directe a été réalisée dans les lieux de culte et les centres
médicaux concernés par les campagnes de sensibilisation au
don de sang. Cette présence sur le terrain a permis de
documenter les interactions entre agents de santé et croyants,
les attitudes de retrait ou d’adhésion, et les discours informels
produits dans ces espaces. Enfin, la recherche documentaire
s’est appuyée sur un corpus structuré de textes doctrinaux
produits par la communauté des Témoins de Jéhovah (revues
La Tour de Garde, manuels, tracts, formulaires de refus de
transfusion), sur des documents de sensibilisation émanant du
CNTS, ainsi que sur des travaux scientifiques antérieurs. Ce
volet visait a croiser les discours officiels et les pratiques
observées, et a identifier les référents normatifs mobilisés par
les acteurs.

L'ensemble des données a été traité selon une analyse de
contenu thématique, combinant une lecture manifeste (ce qui
est explicitement formulé) et latente (ce qui reléve des
implicites, des sous-entendus ou des absences significatives).
L'interprétation des données empiriques s’est appuyée sur
trois cadres théoriques complémentaires. La théorie de
I’habitus de Pierre Bourdieu (op. cit.) a permis de comprendre
comment les dispositions religieuses intériorisées structurent

314



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

les attitudes vis-a-vet du sang. La théorie du contréle social de
Robert King Merton (op. cit.) a éclairé les mécanismes par
lesquels la communauté veille a la conformité normative, via
des sanctions symboliques et des dispositifs d’autodiscipline.
Enfin, la dichotomie entre sacré et profane proposée par Emile
Durkheim (op. cit.) a servi de cadre pour analyser la valeur
religieuse accordée au sang et son intransigeance doctrinale.
Ces trois perspectives croisées ont permis de mettre au jour
un systéme cohérent de régulation normative, fondé sur la foi,
I'identité communautaire et la discipline interne.

Les résultats se sont organisés en trois axes interdépendants.
Le premier axe met en lumiere la sacralisation religieuse du
sang, et le conflit fondamental entre deux rationalités
irréconciliables : 'une biomédicale et utilitariste, centrée sur la
conservation de la vie corporelle ; l'autre religieuse et
eschatologique, ou le salut prime sur la survie organique. Le
deuxieme axe analyse [I'excommunication comme un
mécanisme disciplinaire central, mélant disqualification
spirituelle et rupture affective, orienté vers la préservation de
I'intégrité morale du groupe. Le troisieme révele un systéme
de régulation communautaire intensif, combinant surveillance
discréte, autocontréle normatif, et contréle horizontal par les
pairs, dans une logique panoptique religieuse.

Résultats

1. Le rejet de la transfusion sanguine : entre fidélité
doctrinale et acte de démarcation

Selon I'étude, le refus du sang par les Témoins de Jéhovah
releve d’une fidélité doctrinale et d’un acte de démarcation

315



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

entre deux univers normatifs, deux visions du monde, deux
régimes de vérité.

1.1. Le sang, une substance sacrée : fondements doctrinaux
d’un interdit religieux
Dans le milieu des Témoins de Jéhovah, le sang est loin d’étre
un simple fluide physiologique. Il représente une essence
sacrée qui repose sur des fondements doctrinaux et sur un
discours rigide du refus de la transfusion sanguine. Cette
premiére dimension de linterdit transfusionnel chez les
Témoins de Jéhovah s’inscrit dans une herméneutique biblique
, qui confére au sang un statut ontologique particulier. Dans
leur doctrine, le sang n’est pas seulement un fluide
physiologique destiné a assurer la survie organique : il est le
support sacré de la vie, un symbole divin de I’'dame humaine.
Cette conception est explicitement fondée sur plusieurs
versets bibliques , notamment Genése 9:4 : « Seulement, vous
ne mangerez point de chair avec son ame, avec son sang ».
Cette prescription, initialement associée aux interdits
alimentaires dans le judaisme ancien, est étendue, dans la
doctrine des Témoins de Jéhovah, aux pratiques
contemporaines telles que la transfusion sanguine. Ce verset
est repris et renforcé par Lévitique 17:10-14, ou il est précisé
gue « I'ame de la chair est dans le sang [...] c’est lui qui fait
I'expiation pour I'dme ». L’interdiction devient ici sacrée,
relevant d’'un pacte entre ’lhumain et Dieu. Mais c’est surtout
dans le Nouveau Testament, notamment en Actes 15:28-29,
que les Témoins de Jéhovah puisent leur légitimation
contemporaine : « Car il a paru bon au Saint-Esprit et a nous
de ne vous imposer d'autre charge que ce qui est nécessaire,
savoir : que vous vous absteniez des choses sacrifiées aux
idoles, du sang, des animaux étouffés, et de la fornication ».

316



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Ce verset, extrait du concile de Jérusalem, confirme l'interdit
du sang, ce qui lui confére un caractére transhistorique,
valable méme sous la grace chrétienne.

Dans le milieu des Témoins de Jéhovah, la sacralité du sang est
aussi perceptible dans les discours de certains fideles. Un
Ancien résume ainsi cette position doctrinale : « Le sang, c’est
ce que Dieu a interdit. Il I'a donné pour la vie, pas pour le
commerce des hommes. Méme si c’est pour sauver, tu ne peux
pas prendre ce qui est sacré. » Ce témoignage illustre la
maniére dont le sang est percu comme un bien sacré, non
négociable, dont l'usage est strictement défini par une
autorité transcendante. La valeur symbolique attribuée a cette
substance dépasse la simple interdiction : elle confére au sang
une qualité inaliénable, incompatible avec tout usage profane,
méme dans le cadre thérapeutique.

Cette sacralisation renvoie a la distinction entre les substances
porteuses de valeurs absolues et les éléments manipulables de
la vie courante. Le sang fonctionne ici comme un seuil
symbolique : le franchir, en acceptant une transfusion,
reviendrait a rompre une alliance théologique, a profaner une
substance investie d’'un pouvoir spirituel. Un enquété
interrogé résume ainsi cette perception sacrée du sang :« Le
sang, c’est I'dme. Il appartient a Dieu seul. Méme les animaux,
on ne doit pas manger leur sang, alors imaginez pour un étre
humain ! Si tu regois du sang, tu donnes ton dme a quelqu’un
d’autre. C’est grave. » Ce type de discours montre bien que le
sang n’est pas simplement porteur de vie biologique, mais
gu’il est investi d’'une fonction théologique majeure : |l
symbolise I'appartenance spirituelle a Dieu. Des lors, toute
manipulation, transfusion, stockage, fractionnement, est
percue comme une violation directe du pacte divin. Cela
dépasse largement une simple posture doctrinale; il s’agit

317



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

d’une mise en ceuvre liturgique du corps, dans laquelle la
pureté religieuse est incarnée jusque dans la chair. En clair, le
sang est classé comme une substance sacré, inviolable,
incorruptible, qui n’appartient pas au domaine profane,
soumis aux logiques utilitaires et médicales. Il devient I'objet
d’une sanctuarisation qui exclut toute intervention humaine
sur ce qui est percu comme propriété divine.

Le refus de transfusion ne procéde donc pas d’un rejet de la
médecine en tant que telle, mais d’une logique de
préservation du sacré, dans laquelle la manipulation du sang
constituerait une transgression majeure de I'ordre divin.

1.2. Le refus de la transfusion sanguine, acte de
démarcation entre deux visions du monde
Selon I'étude, le refus du sang par les Témoins de Jéhovah
traduit un acte de démarcation entre deux univers normatifs,
deux visions du monde, deux régimes de vérité.

La tension entre les Témoins de Jéhovah et professionnels de
santé ne releve pas d’un simple désaccord pratique sur les
modalités de traitement ou les protocoles médicaux: elle
procede d’une opposition plus fondamentale entre deux
régimes de vérité. Le sang, dans cette confrontation, devient le
support d’un conflit symbolique entre deux univers normatifs :
d’un cOté, une rationalité biomédicale fondée sur I'efficacité,
I'objectivation du corps et la maitrise technologique des
processus vitaux; de l'autre, une rationalité religieuse qui
fonde Ila valeur des substances corporelles sur des
prescriptions divines, révélées et non négociables. Ce
malentendu structurel se manifeste clairement dans les
témoignages recueillis. Une infirmiére interrogée rapporte
ainsi : « Quand on leur dit qu’il faut du sang pour vivre, ils

318



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

répondent que vivre sans Dieu, ce n’est pas vivre. Pour eux,
c’est nous qui sommes dans I’erreur. » Ce propos illustre une
dissonance ontologique, ou les termes mémes de la discussion
ne recouvrent pas les mémes réalités. La ou le soignant parle
de survie biologique, le croyant oppose une vision
eschatologique de [I'existence, dans laquelle la fidélité
spirituelle prime sur la conservation du corps. Cette
divergence est radicale : le sens du mot "vivre" change selon le
cadre interprétatif. Pour les uns, vivre signifie maintenir les
fonctions organiques ; pour les autres, cela implique demeurer
dans I'alliance divine, ft-ce au prix de la vie physique. Dans
cette perspective, le refus de la transfusion n’apparait pas
comme un simple choix individuel, mais comme un geste de
démarcation assumée, qui redéfinit I'lappartenance et le sens
méme de I'existence. Il constitue une prise de position éthique
structurée, ancrée dans une logique communautaire et
soutenue par un systeme de croyances non négociables. Par
cet acte, les fideles construisent un espace symbolique
alternatif, autonome, au sein duquel le refus du sang devient
une preuve de loyauté, une maniere de se distinguer des
normes dominantes. Cette position peut dés lors étre
interprétée comme un acte de distinction au sens fort : la
communauté affirme son altérité, non seulement face a
I"'univers médical, mais plus largement face aux institutions
sécularisées de la société globale. Ce refus constitue une
stratégie de conservation identitaire dans un champ ou les
rapports de légitimité sont asymétriques. La ou le champ
médical impose un cadre rationnel hégémonique, le groupe
religieux oppose une logique d’intégrité doctrinale. En ce sens,
la fidélité a l'interdit devient un acte de résistance, un refus
d’adhésion a un ordre profane jugé inauthentique. Il symbolise
la fracture entre deux visions du monde qui coexistent sans se

319



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

recouvrir : I'une centrée sur la préservation corporelle et le
progrés médical; l'autre, sur la soumission a une loi
transcendante, dont la littéralité ne peut étre négociée sans
trahison. Le malentendu n’est pas communicationnel : il est
ontologique et moral, et révele la difficulté pour les
institutions modernes a intégrer des logiques de vie qui
échappent a leur propre rationalité.

Pour les Témoins de Jéhovah, le sang incarne la vie, mais une
vie dont la source n’est pas médicale ou humaine, mais
strictement divine. En ce sens, accepter une transfusion
reviendrait a diluer la souveraineté de Dieu dans un acte
humain, a se placer en rupture avec l'autorité scripturaire.
L'interdit du sang prend donc une forme d’absolu moral, non
négociable, indiscutable, et transmissible de génération en

génération. Il fonctionne comme un régulateur d’identité
spirituelle, cristallisant la fidélité au groupe et la soumission a
la loi divine. Il n’est pas seulement question d’un refus

individuel, mais d’un acte rituel, chargé de sens, de
conséquences, et de dévouement. Le sang devient, des lors,
une limite physique et symbolique entre le sacré et le profane,
entre le pur et l'impur, entre les croyants fideles et les
«hommes du monde».

Le sang incarne aussi une limite morale, une frontiére active
entre le « dedans » du groupe croyant et le « dehors » du
monde profane. Un fidele formule cette perception de la
séparation : « Donner du sang, c’est pour ceux qui vivent selon
ce monde. Nous, on vit selon Jéhovah. C’est ¢a qui nous
distingue. » Ce témoignage montre que le refus de la
transfusion ne se limite pas a une soustraction ou a un retrait,
mais qu’il constitue un acte affirmatif, une déclaration de
loyauté qui participe a la construction d’un espace moral
autonome. Le sang devient un objet-frontiere chargé de

320



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

significations religieuses, a travers lequel s’opére une
différenciation collective. Il ne s’agit pas d’'une simple régle a
observer, mais d’un principe structurant la perception de soi et
des autres. Dans cette logique, le refus du sang agit comme un
marqueur identitaire fort, a la fois interne et externe. En
refusant de participer aux circuits biomédicaux dominants, les
Témoins de Jéhovah réaffirment Ila cloture de leur
communauté et réactualisent leur distinction morale. Le sang
devient ici un support d’affiliation : son intouchabilité rend
visible I'appartenance, manifeste lintégrité, et confirme
I'adhésion a une norme supérieure. Cette ritualisation de la
séparation permet de consolider la cohésion interne tout en
érigeant une distance avec les logiques du monde extérieur.

La pratique du refus, notamment dans les contextes médicaux
ou la pression a la conformité est forte, devient ainsi un
espace d’épreuve, de preuve et de réaffirmation. Le sang
fonctionne alors comme un prisme a travers lequel se rejoue
I'opposition entre salut et perdition, pureté et souillure,
fidélité et trahison. Ce type de dynamique renvoie a une
conception hiérarchisée du monde social, dans laquelle
I'appartenance a la communauté ne repose pas uniqguement
sur la foi proclamée, mais sur la capacité a respecter des
normes concretes, visibles, engageant le corps. Dans cette
économie morale, la régle n’est pas seulement énoncée : elle
est incarnée, elle structure les conduites et participe a la
construction d’un capital symbolique propre au groupe.
Refuser le sang, dans ce cadre, devient un acte performatif de
distinction, qui inscrit I'individu dans une trajectoire religieuse
marquée par la conformité, la résistance et la séparation.
L'usage du sang comme «borne morale» traduit ainsi une
volonté de différenciation choisie, ritualisée, assumée. Ce
positionnement permet au groupe de se constituer comme

321



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

entité cohérente, tout en se protégeant des logiques
d’assimilation a un ordre jugé profane. L’altérité devient ici un
levier d’affirmation, et non un stigmate. Le refus du sang
prend deés lors la forme d’'un engagement intégral : il est a la
fois geste de fidélité, stratégie de distinction et affirmation
d’un rapport au monde fondé sur la transcendance. Il ne
s’inscrit pas dans une logique de négociation avec la société
environnante, mais dans une fidélité exclusive a un ordre
supérieur, celui du Royaume de Dieu auquel se rattachent les
croyants avec rigueur et constance.

2. L’excommunication comme outil de contréle de l'interdit
transfusionnel

La non participation a la transfusion sanguine des Témoins de
Jéhovah est encadrées par un ensemble de dispositifs
doctrinaux et des sanctions formelles comme
I’excommunication.

2.1. l’interdit du sang comme norme absolue et non
négociable
Le refus du sang par les Témoins de Jéhovah repose sur une
norme absolue, concue comme un commandement « direct
de Dieu». Dans cette optique, le sang devient une substance
inviolable, dont |'usage, méme a visée thérapeutique,
constitue une transgression aux normes divines. Le refus du
sang n’est donc pas laissé a l'appréciation individuelle. I
s'impose a tous les membres de la communauté comme une
obligation rituelle et identitaire. La formulation méme du
discours des croyants traduit cette intransigeance morale. Un
enquété le résume en ces termes : « Si quelqu’un accepte le
sang, c’est qu’il a choisi la mort spirituelle. Ce n’est pas une

322



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

erreur, c’est une trahison. C’est comme dire a Dieu : Je préfére
vivre ici-bas que te rester fidéele. » Ce témoignage exprime une
logique binaire: toute transgression n’est pas une faute
relative mais un acte de rupture radicale avec la communauté
et avec Dieu. Le langage de la trahison et de la fidélité indique
qgue la question du sang ne releve pas de la morale, mais de
I'alliance spirituelle. En cela, le sang devient un lieu de
vérification de la foi. La rigidité de cette norme se manifeste
aussi par les dispositifs concrets mis en place. Les Témoins
portent sur eux une carte individuelle, préalablement signée,
indiquant leur refus formel de toute transfusion sanguine. Ce
document est concu pour étre opposable en cas d’urgence,
méme si la personne est inconsciente. || matérialise le refus
au-dela de la volonté immédiate, dans une continuité morale
qui dépasse les circonstances. L'inscription du refus dans le
droit médical permet ainsi d’assurer la cohérence éthique du
croyant jusqu’au seuil de la mort. Il convient ici de souligner
gue cette cohérence n’est pas simplement doctrinale : elle est
le fruit d’'une structuration sociale ou l'autorité du groupe
repose sur un systeme de surveillance diffuse.

Dans toute configuration communautaire ou la régulation des
comportements repose sur des prescriptions strictes, la
sanction constitue l'un des ultimes garde-fous contre la
transgression. Chez les Témoins de Jéhovah, le refus du don de
sang ne se maintient pas uniquement par I’adhésion
doctrinale ou la sacralisation, mais également par un dispositif
disciplinaire structurel. Au coeur de ce dispositif se trouve
I'excommunication, qui agit a la fois comme menace
symbolique et comme réalité organisationnelle.

323



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

2.2. L’excommunication comme sanction formelle

Dans l'univers des Témoins de Jéhovah, I’excommunication
constitue une mesure disciplinaire centrale, congue comme un
acte de préservation du corps collectif. Cette pratique,
formalisée depuis plusieurs décennies, repose sur un impératif
catégorique : assurer la pureté spirituelle du groupe par
I’élimination des comportements jugés déviants. Elle n’est pas
envisagée comme une punition morale, mais comme une
opération nécessaire, comparable a un geste chirurgical
destiné a préserver I'intégrité d’'un organisme. Le groupe, pour
se maintenir dans la fidélité a Dieu, doit expulser de son sein
toute forme de contamination symbolique.

Le recours a I'excommunication se déclenche dans le cas d’'une
transgression jugée grave, comme ['acceptation d’une
transfusion sanguine. Le sang, étant sanctuarisé, son
acceptation n’est pas seulement pergue comme une
désobéissance personnelle, mais comme une atteinte
collective a l'ordre spirituel. Toute compromission non suivie
d’un repentir rapide et sincére entraine une rupture. Cette
derniére n’est pas simplement déclarée : elle est activement
mise en ceuvre dans le quotidien des relations sociales. Un
membre interrogé témoigne de ce mécanisme : « Quand un
Témoin recoit du sang ou participe a ce genre de chose, il est
convoqué par les anciens. Si aprés explication, il ne regrette
pas, il est exclu. On coupe les liens spirituels avec lui. »
L’exclusion ne se limite donc pas a une sanction abstraite. Elle
s’exprime par |'effacement concret du fautif dans I'espace de
vie communautaire. L'individu ne peut plus participer aux
réunions religieuses, ses prises de parole sont réduites au
silence, ses anciens amis |'évitent, et ses relations familiales
sont affectées dans leur dimension spirituelle. 1l devient un

324



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

corps présent mais sans statut, un membre sans légitimité. La
séparation est a la fois formelle et sensible. L’exclu est placé a
la périphérie du groupe, dans un espace de suspension
symbolique. Il ne s’agit pas uniquement de I’écarter : il s’agit
de faire sentir, par I'indifférence et I'évitement, qu’il a franchi
une limite irréversible. Ce traitement de I’exclusion produit un
effet de disqualification totale, dans lequel I'identité religieuse,
jadis reconnue, se voit retirée comme un vétement indigne.
Etre exclu, c’est aussi perdre a la fois le salut promis et le tissu
de sociabilité qui en est la médiation terrestre. L’espace de la
congrégation devient alors fermé a l'individu désigné comme
impureté morale. Il ne s’agit pas d’un effacement juridique,
mais d’une mort sociale rituelle, ou le fautif cesse d’exister
comme sujet spirituel.

Le processus d’excommunication ne releve pas de I'arbitraire
ou de la spontanéité émotionnelle. Il est encadré par une
procédure formalisée et ritualisée, appelée « comité judiciaire
», qui constitue une instance disciplinaire interne chargée de
juger les actes jugés contraires a la doctrine. Cette procédure
est mise en ceuvre lorsqu’un fidele est soupgonné d’avoir
enfreint un interdit fondamental, comme, par exemple,
I'acceptation d’une transfusion sanguine, et que son
comportement remettrait en cause la cohérence doctrinale de
la communauté.

Dans cette perspective, la gestion de la transgression prend
une forme institutionnalisée, ol la norme religieuse s’incarne
dans un dispositif hiérarchique chargé d’en assurer la
reproduction. Le comité est composé de plusieurs anciens de
la congrégation, qui assument collectivement la responsabilité
morale de statuer sur le sort spirituel de I'individu concerné.
Le cadre se veut a la fois bienveillant et contraignant.
Officiellement, il s’agit de « rétablir le pécheur », de I'amener

325



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

a la repentance, mais dans la pratique, il s’agit surtout de
soumettre la conscience individuelle a la norme collective, et
de rappeler que l'appartenance au groupe est conditionnée
par une conformité stricte aux regles. Comme le décrit cet
extrait de propos d’un enquété :

« L’excommunication fait suite a un “comité de discipline
religieuse” conduit par plusieurs anciens. Si le transgresseur
persiste, il est “susceptible d’étre écarté du groupe religieux”
[...] Cette mesure implique la coupure immédiate des liens
spirituels, sociaux et affectifs entre I'excommunié et I'ensemble
des fidéles de la congrégation. »

Ce rituel judiciaire n’est pas seulement un cadre administratif
interne. Il constitue un acte solennel de régulation des corps et
des consciences. L’entretien avec les anciens, dans un cadre
confidentiel mais hiérarchisé, fonctionne comme une mise en
scéne morale, ou le fidele est confronté a sa propre déviance,
mise en mots par I'autorité religieuse. Le rituel prend la forme
d’un jugement, mais il est également une cérémonie d’aveu
attendu, de reconnaissance de la faute et de demande de
pardon. S’il y a refus ou persistance dans I'attitude jugée
fautive, I'exclusion est prononcée sans appel. Ainsi, la norme
communautaire ne s’'impose pas uniquement par linterdit
abstrait, mais a travers un dispositif d’encadrement structuré
qui met en scene la déviance pour mieux lidentifier, la
dénoncer et I'exclure. L'individu est étiqueté a partir du regard
que le groupe pose sur son comportement. Ce n’est pas tant
I'acte lui-méme, souvent médicalement justifié, qui fonde
I'exclusion, mais [linterprétation collective qu’en donne
I'autorité religieuse. Le comité devient donc une instance de
validation ou de condamnation des actes intimes, exercant un
pouvoir symbolique fort sur les membres de la congrégation.
L'étiquette de « transgresseur non repentant » est non

326



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

seulement stigmatisante, mais définitive tant qu’aucune
démarche de retour n’est entreprise.

Derriére cette procédure, se déploie un mécanisme de
contrdéle social intériorisé. La mise en place de ce rituel
disciplinaire participe a I’établissement d’un climat de controle
diffus mais permanent. Les fidéles savent que leurs gestes,
méme médicaux, peuvent étre observés, rapportés,
interprétés, puis jugés dans un cadre religieux. Cela produit un
effet de régulation intériorisée, ou chacun est amené a
conformer ses décisions, y compris en situation de souffrance
ou de danger vital, aux attentes du collectif. La menace de
I’exclusion, couplée a l'activation du comité judiciaire, agit
comme un mécanisme de dissuasion puissant.

Ce systeme favorise l'incorporation de la norme dans les
dispositions pratiques des membres, induisant une vigilance
constante sur soi et sur les autres. L'adhésion a la regle
devient une seconde nature, non parce qu’elle est
continuellement imposée, mais parce qu’elle est inscrite dans
I'habitus des croyants, faconné deés I’enfance au sein d’un
cadre relationnel normatif rigide. La peur d’étre convoqué,
donc suspecté, donc possiblement exclu, alimente un rapport
au corps et a la décision fortement encadré par le regard du
groupe.

3. Le controle communautaire de gestion des conformités
religieuses

Au-dela des dispositifs doctrinaux et des sanctions formelles
comme I'excommunication, la régulation des comportements
au sein des Témoins de Jéhovah repose sur un systeme dense
de surveillance informelle, de codification des pratiques et de
pression par les pairs. Ce contréle social communautaire, qui

327



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

s’exerce dans une logique de proximité et de réciprocité
normative, assure la perpétuation des regles et des interdits,
en particulier celui relatif au sang. Il constitue le ciment de la
cohésion du groupe, et transforme |'espace social en un
espace moral. Trois dimensions essentielles caractérisent ce
mécanisme : l'omniprésence des dispositifs de controle
guotidien, la ritualisation de la conformité, et la régulation par
les pairs comme outil d’autodiscipline collective.

3.1. Une vigilance permanente au cceur de la vie
communautaire
Au sein des Témoins de Jéhovah, I'adhésion religieuse dépasse
largement le cadre des convictions spirituelles pour s’incarner
dans une organisation pratique du quotidien, soumise a un
régime de vigilance constante. L’'appartenance n’est pas
seulement une croyance : elle est vécue, observée, contrblée,
et rejouée dans les moindres gestes de la vie sociale. Le
groupe développe ainsi une forme d’encadrement global, ou la
frontiére entre sphére privée et sphére communautaire est
abolie, au profit d’un ordre moral unifié et omniprésent.
Cette configuration s’appuie sur une régulation continue des
comportements, intégrée au sein méme des dispositions
individuelles par un long processus de socialisation. Autrement
dit, la norme ne s’impose pas de maniére extérieure, mais
circule a travers un ensemble de pratiques routinisées, de
gestes codifiés, de discours répétés qui, progressivement,
faconnent une maniere d’étre au monde conforme aux
attendus communautaires.

Cette vigilance permanente s’exerce a plusieurs niveaux : dans

les interactions formelles (réunions, prédications), dans les
pratiqgues administratives (documents de refus de transfusion),

328



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

mais aussi dans les relations interpersonnelles. Elle prend la
forme de visites pastorales inopinées, de vérifications
discretes, et de circulations d’informations internes, qui
permettent de repérer tout comportement suspect, tout écart
potentiel par rapport a la norme. Un extrait des enquétes
illustre bien ce climat : « Parfois les anciens viennent te visiter
sans prévenir, juste pour voir si tu vis toujours selon les réegles.
Ce n’est pas méchant, mais ¢a montre que tout se sait. » Ce
témoignage montre que le contréle ne s’exerce pas
nécessairement par la contrainte explicite. Il repose au
contraire sur une forme douce mais continue de surveillance
diffuse, dans laquelle chaque membre est a la fois observé et
potentiellement observateur. Ce régime de transparence
morale transforme les relations sociales en réseaux de
régulation mutuelle, ol la dissimulation devient difficile, et la
dissonance, risquée.

Le controle social s’exerce ici sous une forme décentralisée, ou
chaque membre est placé en situation de veille morale. Cette
configuration favorise la reproduction automatique de 'ordre
collectif sans besoin d’interventions constantes. L'outil
emblématique de cette régulation est la carte « PAS DE SANG
», que les fideles portent sur eux. Ce document, signé et
reconnu légalement, officialise de maniére permanente le
refus de transfusion sanguine, quels que soient les
circonstances, I’état de conscience ou I'urgence médicale. Son
existence dépasse la simple formalité administrative : elle
symbolise I'engagement corporel et spirituel du croyant dans
I'obéissance a la norme. Elle fonctionne comme un passeport
identitaire, par lequel le corps devient lui-méme inscription de
la foi.

L'ancrage de la norme dans les objets matériels du quotidien
témoigne de la profondeur de I'adhésion, mais aussi du degré

329



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

de contrble symbolique exercé par le groupe sur les conduites
individuelles. Ce niveau d’encadrement favorise un effet
panoptique communautaire : nul besoin d’étre surveillé en
permanence pour se conformer a la régle. Le simple fait de
savoir que I'on peut étre vu, jugé, ou signalé, suffit a induire
une conduite normative.

Ce dispositif de contréle moral repose sur la peur du
dévoilement, sur la responsabilité collective, et sur
I'internalisation des attentes du groupe. Le fidéle apprend a se
gouverner lui-méme selon les normes prescrites, dans un
espace ol chaque action, aussi intime soit-elle, peut étre
réinterprétée comme un acte de foi ou de trahison. On assiste
ici @ une régulation intériorisée qui s’actualise sans pression
apparente, par imprégnation progressive du code de conduite
collectif dans les schémes de pensée et les routines
individuelles.

3.2. La ritualisation des conduites comme preuve de
fidélite
Le contrdle normatif exercé au sein de la communauté des
Témoins de Jéhovah ne s’opére pas uniquement par la
surveillance ou la peur de la sanction. Il repose également sur
une ritualisation continue des pratiques de conformité, qui
permet de stabiliser les normes dans les corps et dans les
consciences. Le refus du sang, en particulier, ne se limite pas a
un énoncé doctrinal isolé : il est réaffirmé de maniére réguliére
a travers des discours, des lectures bibliques, des prédications
et des discussions communautaires. Cette actualisation
constante de la norme produit un effet de familiarisation et
d’intégration progressive, olu la régle devient une référence
guotidienne. Un fidele interrogé illustre cette dynamique par
ces mots : « Méme dans les discours au culte, on parle du

330



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

sang. On lit les passages bibliques, on montre pourquoi c’est
dangereux. A force, tu comprends que c’est quelque chose de
trées sérieux. » Ce témoignage met en évidence la maniére
dont la norme est réactivée dans les contextes de culte. La
répétition réguliére des passages bibliques, I'exégése collective
et les échanges autour du theme de la transfusion participent
a construire une conscience partagée de la gravité de la
guestion. La norme n’est pas seulement transmise : elle est
performée dans les rituels discursifs, ce qui en renforce la
légitimité et la pérennité. Cette ritualisation n’est pas anodine.
Elle opere comme un mécanisme d’inculcation silencieuse, qui
structure I'adhésion sans contrainte apparente. Par
I'accumulation répétée de références, de mises en garde et
d’exhortations, la regle devient une évidence intériorisée, qui
guide les comportements sans nécessiter d’intervention
explicite. L'efficacité de cette dynamique tient précisément a
sa régularité : elle rend la norme omniprésente sans en faire
un objet de conflit ou de débat. Ce processus illustre la
maniére dont les dispositions sociales se forment et se
stabilisent dans la durée. Loin d’étre pergues comme des
injonctions extérieures, les prescriptions relatives au sang
deviennent des réflexes incorporés, inscrits dans le champ du
naturel. L'on n’obéit pas a la norme comme a une contrainte,
mais on 'habite comme une maniere d’étre, tant elle s’est
déposée dans les structures mentales et corporelles du
croyant.

Le groupe fonctionne ainsi comme une communauté
d’interprétation, dans laquelle les textes sont lus, discutés et
actualisés en lien avec les enjeux concrets de la vie religieuse.
Cette dynamique permet de renouveler sans cesse I’adhésion,
non sur le mode du doute ou de la redéfinition, mais sur celui
de la répétition signifiante. A travers ce processus, les

331



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

membres apprennent a voir la régle comme évidente, a la
ressentir comme naturelle, et a I'appliquer comme une norme
allant de soi. Dans ce cadre, la répétition ne produit pas de
lassitude mais, au contraire, une forme de fidélité corporelle.
A force de réitération, le refus du sang devient un acte réflexe,
une disposition stabilisée, que |'on pourrait qualifier de
disposition rituelle. Il ne s’agit plus simplement d’une
croyance, mais d’un habitus religieux faconné par les routines
discursives et comportementales de la congrégation. La
logique ici mobilisée rejoint les mécanismes d’incorporation
des habitus : les dispositions se forment dans la durée, par
I'accumulation de micro-pratiques, de discours, de gestes et
de rappels qui, tous, orientent les conduites vers une
conformité spontanée. La fidélité au groupe passe alors par la
capacité a intégrer ces répétitions comme constitutives de
I'identité religieuse. Le refus du sang n’est pas seulement un
interdit appris : il devient une pratique rituelle de soi, par
laquelle le croyant confirme et renouvelle son appartenance.
La ritualisation joue de ce fait un réle de stabilisateur normatif,
en rendant visibles et légitimes les attentes du groupe. Elle
installe dans les esprits une ligne de conduite claire, rendue
d’autant plus efficace qu’elle est répétée dans un contexte
d’adhésion collective. Cette stratégie permet de prévenir les
écarts, non par |'autorité directe, mais par l'internalisation de
la norme a travers des actes récurrents de confirmation.

3.3. La régulation par les pairs ou le contréle horizontal
intériorisé
Le contréle social, développé dans la partie précédente, chez
les Témoins de Jéhovah ne se limite pas seulement a I’autorité
institutionnelle exercée par les anciens ou a |'édifice doctrinal
centralisé. Il s’exprime aussi, surtout, a travers un contréle

332



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

horizontal exercé par les membres eux-mémes dans le cadre
des interactions ordinaires. Cette forme de régulation s’appuie
sur une normativité diffuse, ou chaque fidele agit a la fois
comme sujet et agent du rappel a l'ordre, a travers des
attitudes, des attentes implicites et des réactions collectives.

Dans cet espace relationnel, les liens affectifs et
communautaires deviennent le vecteur du controle, non par
imposition directe, mais par I"anticipation du regard d’autrui,
du jugement silencieux, du changement d’attitude. Le controle
s’effectue sans sanctions explicites, sans rappels autoritaires :
il repose sur une série d’ajustements comportementaux
guidés par le désir de préserver sa place dans le groupe. Un
fideéle le formule dans ses propos : « On ne te force pas avec
des menaces. Mais tu sais que si tu acceptes le sang, les autres
vont le savoir. Et ¢a change tout. Ils ne te parlent plus pareil. »

Ces propos mettent en évidence la logique du régime
d’influence intersubjectif qui faconne I’'adhésion aux normes. |l
s’agit ici d’'un mécanisme de régulation ou la norme ne
s'impose pas depuis une instance verticale, mais circule dans
les relations ordinaires, s’insinuant dans les gestes, les regards
et les silences. L'évitement de la transfusion n’est donc pas
uniguement fondé sur la peur de la sanction institutionnelle,
mais sur la volonté de préserver I’harmonie symbolique qui
fonde la reconnaissance mutuelle au sein du collectif. Ce
modele de controle est d’autant plus efficace qu’il mobilise
des dispositions incorporées : les fideles, socialisés deés
I'enfance dans un univers de conformité morale étroite,
développent une vigilance réflexive, une capacité a anticiper
les attentes du groupe et a s’y conformer sans contrainte
directe. Le jugement des pairs, plus encore que celui des
anciens, agit comme un levier de régulation puissant, car il
engage la réputation, |'appartenance et le lien d’estime,

333



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

autrement dit les formes essentielles du capital symbolique
interne a la communauté. Loin d’étre invisible, il est diffusé a
travers un réseau d’obligations réciproques, ou ['attente
d’autrui devient la mesure silencieuse de la conformité. La
relation entre pairs se transforme ainsi en espace de
normalisation douce, mais structurante. Ce type de régulation
repose sur des affects partagés : loyauté, confiance, sentiment
d’appartenance. Ces éléments renforcent ['efficacité du
contréle parce qu’ils mobilisent I'’émotion plutét que la
contrainte, la reconnaissance plutét que la peur. Le risque
n‘est pas l'exclusion immédiate, mais la rupture d’un lien
précieux, la perte de cette complicité implicite qui fait du
croyant un membre pleinement intégré. Dans ce systéme, le
groupe fonctionne comme un organisme moral, dont chaque
membre est a la fois cellule et sentinelle. Il ne s’agit pas
uniguement de conformer ses gestes a une doctrine, mais de
préserver un équilibre relationnel fondé sur une réciprocité
tacite. Ce que chacun attend des autres, chacun s’efforce de
I'incarner, dans un jeu d’échos normatifs qui stabilise le
comportement sans recourir a la coercition.

Cette régulation horizontale favorise I'auto-surveillance douce
mais constante, parce qu’elle repose sur le vécu quotidien et
sur les expériences relationnelles. Elle transforme la norme en
attente sociale active, et non en prescription figée. L'individu
ajuste ses pratiques en fonction de son environnement
immeédiat, conscient que chaque écart pourrait perturber la
trame invisible des échanges et I'ordre symbolique du groupe.

334



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Discussion

1. U'interdit doctrinal du sang : une norme religieuse absolue
a I’épreuve du pluralisme normatif

Nos résultats mettent en évidence le principe théologique
rigide de [linterdit transfusionnel, en lien avec une
interprétation fondamentaliste des Ecritures. Ce refus n’est
pas seulement une prescription morale ou sanitaire : il reléve
d’un impératif spirituel catégorique, qui place le sang dans une
zone d’intouchabilité sacrée. Cette norme, non négociable,
faconne durablement les représentations et les pratiques
corporelles des fideles, en s’inscrivant au cceur de leur identité
religieuse.

En ce sens, nos données empiriques rejoignent les analyses de
Michelat et Michel (2019 : 45-46), pour qui les religions a
dogme fort structurent les dispositions morales individuelles
par la force de leurs interdits, lesquels deviennent des repéres
normatifs indiscutables. Le sang, dans |'univers doctrinal des
Témoins de Jéhovah, acquiert ce statut d’objet sacré au sens
durkheimien, c’est-a-dire séparé, chargé de valeurs
transcendantes, et strictement codifié dans ses usages.
L'importance accordée a cet interdit reflete également ce que
Willaime (2020 : 62) nomme la densité symbolique des
groupes religieux a fort degré de cohésion communautaire.
Dans cette configuration, le sang n’est pas un objet parmi
d’autres : il devient un marqueur central de fidélité, la preuve
tangible d’une obéissance verticale a Dieu. Toute
transgression, qu’elle soit volontaire ou contrainte, est percue
comme une rupture de l'alliance divine, voire comme une
forme d’apostasie. Le recours a la transfusion ne constitue
donc pas une simple infraction morale, mais un acte de

335



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

disqualification spirituelle, entrainant des conséquences
sociales et identitaires majeures, comme l|‘'ont exprimé
plusieurs enquétés.

Face a cette logique d’absolutisation de la norme, les
institutions médicales apparaissent désarmées. Les résultats
montrent que les soignants, fondés sur des logiques
d’efficacité, de preuve, et de neutralité technique, peinent a
comprendre, et plus encore a intégrer, la nature sacrée du
refus. Ce constat s’inscrit dans les travaux de Fassin (2018 :
127-128), qui soulignent l'incapacité de la biomédecine a
penser ce qui échappe a son propre régime de légitimation : la
révélation, la transcendance, la vérité fondée sur la foi plutét
que sur lI'expérimentation. Ainsi, le sang devient le point de
friction entre deux régimes de normativité : I'un médical et
utilitariste, l'autre religieux et vertical, reposant sur des
logiques d’alliance et de pureté.

La discussion révele dés lors que cette norme n’est pas
seulement religieuse, mais structurelle : elle organise une
vision du monde dans laquelle la vie physique est seconde par
rapport a la fidélité spirituelle. Ce basculement axiologique est
corroboré par les propos recueillis dans la phase de terrain, ou
plusieurs fidéles affirment que « vivre sans Dieu, ce n’est pas
vivre », et que l'acceptation du sang reviendrait a « tout
perdre ». Ces témoignages confirment lI'importance de la
norme, qui fonctionne comme un pivot symbolique entre salut
et damnation.

Dans cette perspective, notre étude s’inscrit dans une
sociologie du pluralisme normatif. Elle rejoint les travaux de
Wieviorka (2013 : 94), qui mettent en évidence la coexistence,
parfois conflictuelle, de régimes de vérité concurrents dans les
sociétés contemporaines. Ce pluralisme, loin de favoriser une
médiation entre les systemes de valeurs, conduit souvent a

336



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

des impasses éthiques dans lesquelles aucun compromis n’est
possible. C'est ce que révelent les situations d’urgence
médicale décrites dans nos résultats, ou l'impossibilité
d’articuler les normes religieuses et les logiques de soin
géneére des tensions irréductibles entre les familles, les
patients, et les soignants.

Le refus du sang apparait donc comme un symptéme d’un
clivage plus large entre sacré et profane, entre révélation et
rationalité, entre fidélité spirituelle et efficacité thérapeutique.
I met en crise la prétention universaliste de la médecine
moderne, en rappelant que le corps n’est jamais neutre, mais
toujours soumise aux significations symboliques, culturelles et
religieuses. Loin d’un simple choix éthique, [Iinterdit
transfusionnel révele une configuration normative complexe,
dans laquelle la logique du salut redéfinit les priorités de vie et
les seuils de décision, au prix, parfois, de la mort physique.

En clair, I'analyse du sang comme objet symbolique montre
une opposition fondamentale entre deux rationalités qui ne
partagent ni les mémes référents, ni les mémes finalités. Ce
constat illustre ce que Good (1994 :123) qualifie de
« cosmologies médicales concurrentes » : des univers de
signification distincts et parfois inconciliables, structurant les
perceptions et décisions autour du corps et de la santé.

Cette tension se manifeste dans les récits recueillis, ou
I'impératif de pureté doctrinale surpasse les considérations
thérapeutiques. La transfusion sanguine, méme justifiée
médicalement, est percue comme une profanation, une
transgression grave de l'alliance entre I'individu et la divinité.
Cette logique est éclairée par la théorie des classifications de
Douglas (1966 :35-38), selon laquelle les sociétés construisent
des frontieres symboliques pour préserver leur ordre moral. Le
sang transféré devient, dans cette configuration, un élément

337



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

impur précisément parce qu’il circule en dehors du cadre
prescrit, transformant I’acte médical en rupture rituelle.

Par ailleurs, cette interprétation singuliére du sang rend la
relation soignant-soigné particulierement complexe. Hirsch
(2022 :75), dans ses recherches sur I’éthique du soin, souligne
gue les institutions médicales contemporaines peinent a
intégrer la pluralité des sources morales qui orientent les choix
des patients. Cette difficulté s’amplifie lorsque les refus de
soin s’enracinent dans des valeurs absolues, non négociables,
comme c’est le cas ici. Les soignants se retrouvent alors face a
un mur symbolique, ou I'argument médical ne suffit plus a
convaincre.

Cette anthropologie du refus, telle que révélée par notre
enquéte, met en lumiére la cohabitation difficile de régimes
normatifs  concurrents dans I'espace thérapeutique
contemporain. Si nos résultats permettent de comprendre la
logique interne de ce refus, ils soulévent aussi les limites de
I'interprétation sociologique : les dilemmes intimes, les conflits
silencieux ou les stratégies individuelles de contournement,
pourtant évoqués a la marge, mériteraient un
approfondissement complémentaire. Ce décalage entre
rationalité médicale et rationalité religieuse révele enfin les
défis que pose le pluralisme axiologique aux pratiques de soin,
dans un contexte ou les frontiéres entre foi, corps et éthique
sont profondément reconfigurées.

2. L’excommunication comme dispositif disciplinaire, entre
religion fermée et gouvernement des corps

Les résultats de notre enquéte mettent également en lumiére

le réle central de I'excommunication dans le maintien de
I'ordre normatif chez les Témoins de Jéhovah. Ce dispositif,

338



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

loin de se réduire a une mesure ponctuelle, constitue un
mécanisme structurant de régulation communautaire, fondé
sur une codification stricte et un rituel judiciaire précis. A
travers le comité judiciaire, les actes des fideéles sont évalués
selon des normes doctrinales intransigeantes, et toute
transgression majeure, notamment ['acceptation d’une
transfusion sanguine, est susceptible d’entrainer une rupture
brutale avec I'’ensemble de la communauté.

Cette logique rejoint I'analyse de Castel (2009 : 218), pour qui
les dispositifs de disqualification constituent des formes de
mort sociale visant a préserver la cohérence du collectif. Chez
les Témoins, cette disqualification revét une dimension
spirituelle intense, mais elle se prolonge également dans les
spheres sociales, affectives et identitaires. L'exclusion ne se
limite pas a un retrait symbolique : elle désaffilie I'individu de
ses liens les plus essentiels, érigeant la conformité a la norme
comme condition premiere de I’existence sociale au sein du
groupe.

Les verbatims recueillis illustrent la radicalité de cette
procédure. L'entretien avec les anciens, organisé dans un
cadre formel mais saturé de tensions morales, fonctionne
comme une mise en scéne du jugement collectif. Cette
dynamique renvoie a ce que la sociologie de la déviance
désigne comme un processus d’étiquetage. En effet, comme
I'explique Becker, la déviance n’existe pas en soi : elle est
produite par l'institution qui la désigne. Le fideéle ayant accepté
une transfusion n’est pas jugé pour une erreur médicale, mais
pour une trahison symbolique ; il devient, aux yeux du groupe,
un « transgresseur non repentant », une figure marginale
redéfinie par I'autorité spirituelle.

Ce processus d’exclusion, par son caractere rituel et public,
agit comme un puissant vecteur de socialisation inversée. |l

339



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

redéfinit les limites de [I'appartenance et réactive en
permanence la frontiere entre fidélité et déviance. Comme
'ont montré les travaux sur les minorités religieuses,
notamment ceux d’Amiraux (2022 : 59), les groupes en
position d’extériorité vis-a-vis de la société dominante tendent
a renforcer leurs mécanismes de contréle interne pour
préserver leur intégrité. Dans cette perspective, le refus du
sang devient un marqueur de loyauté intransigeant, et toute
faille dans cette fidélité est sanctionnée par I’exclusion.

Nos résultats confirment également que ce régime
disciplinaire repose sur un gouvernement moral du corps, au
sens ol la gestion de la subjectivité est indissociable de la
régulation des pratiques corporelles. La peur de
I’excommunication, intériorisée deés |’enfance, produit une
autodiscipline anticipatrice. Elle fagonne les comportements
non par la coercition externe, mais par une vigilance
permanente exercée sur soi, en lien avec les attentes du
collectif. Le comité judiciaire, dans cette configuration, ne fait
gu’acter une rupture déja intériorisée par le sujet.

La grille d’analyse foucaldienne, en particulier la notion de
gouvernement des vivants (Foucault, 2004 : 39-42), permet de
saisir la spécificité de ce régime normatif. Il ne s’agit pas
uniguement de contrbler les conduites visibles, mais de
produire des sujets conformes, a travers des pratiques d’aveu,
de surveillance fraternelle et de rituels d’exclusion. L’individu
devient le support d’une discipline spirituelle qui ne dit pas
son nom, mais qui agit avec une efficacité redoutable sur ses
choix les plus intimes, notamment en matiére de santé.

Ainsi, I'excommunication ne peut étre réduite a une sanction :
elle constitue un opérateur central de la biopolitique religieuse
des Témoins de Jéhovah. Elle fonctionne a la fois comme une
menace dissuasive, un rituel pédagogique, et un instrument de

340



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

reproduction normative. Par elle, I'institution sanctuarise ses
frontiéres, rappelle ses principes, et fagconne des habitus de
vigilance intégrée. En retour, les fideles développent des
mécanismes d’autocontrole, ou la peur de la rupture,
spirituelle et relationnelle, devient une force d’adhésion plus
puissante que toute injonction explicite.

Dans cette optique, I'excommunication n’est pas seulement un
aboutissement, mais un vecteur de régulation continue. Elle
installe dans I’'espace communautaire une dynamique
disciplinaire ou la norme est omniprésente, non parce qu’elle
est imposée, mais parce qu’elle est incorporée. La
communauté fonctionne alors comme un corps collectif ou
chaque individu, en surveillant I'autre et en craignant le rejet,
contribue a la stabilité d’un ordre religieux fondé sur
I'obéissance, la transparence morale et la loyauté absolue.

3. Le contréle communautaire comme un panoptisme moral
a I’échelle religieuse

Les résultats présentés dans la troisieme section révélent un
mode de régulation communautaire d’une intensité
remarquable, ou la norme religieuse ne se contente pas d’étre
énoncée, mais s’incarne dans I'ensemble du tissu relationnel
de la congrégation. Ce dispositif de contrdle ne repose pas
exclusivement sur une autorité verticale, mais s’exerce de
maniére latérale, dans les interactions ordinaires, les rituels
discursifs et les relations interpersonnelles.

Ce mode de régulation rejoint avec une grande proximité le
modeéle du panoptisme décrit par Foucault (1975 : 202-205),
ou la surveillance, au lieu d’étre centralisée, est disséminée
dans l'ensemble du champ social, produisant des effets
d’autocontréle particulierement puissants. La congrégation

341



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

fonctionne comme un espace dans lequel chaque fidéle est
simultanément observateur et observé, sous l'effet d’une
normativité omniprésente mais rarement explicite. Nos
données empiriques illustrent ce phénomene a travers des
pratiques telles que les visites inopinées des anciens, les
vérifications informelles ou encore la circulation de signaux
sociaux (changements d’attitude, silences, désaffiliation
affective).

Ce systéme d’encadrement moral, que nous avons qualifié de
panoptique religieux, repose non sur la contrainte directe mais
sur la vigilance diffuse et la peur intériorisée du
désalignement. Ce constat est en cohérence avec les travaux
de Hirschhorn (2019: 97), qui montre que dans les
communautés religieuses minoritaires a forte densité
normative, la discipline passe par des mécanismes ritualisés
d’interpellation  fraternelle, combinés a une logique
d’autogouvernement inspirée par les attentes du groupe.
L'encadrement est ainsi quotidien, implicite, mais
profondément structurant.

A cet égard, la ritualisation du refus du sang, par les sermons,
les lectures, ou encore la possession permanente de la carte «
PAS DE SANG », agit comme un rappel constant de |’obligation
de conformité. Ce processus d’actualisation permanente de la
norme renforce son efficacité symbolique : plus qu’une
interdiction, elle devient une habitude corporelle et spirituelle.
Cette dimension performative, ou le croyant rejoue sans cesse
sa fidélité, prolonge I'idée d’un contréle par la familiarité, dans
une congrégation qui se constitue comme un « espace
totalisant », oU sphere privée et sphere religieuse se
confondent.

Dans cette optique, le contréle horizontal par les pairs prend
toute son importance. Comme le montrent les analyses de

342



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Césari (2020: 144-145), dans les communautés a forte
cohésion interne, ce sont les relations interindividuelles qui
assurent la surveillance la plus efficace, non par I'imposition
de sanctions formelles, mais par |'activation d’un systéeme de
reconnaissance mutuelle, ol chaque geste déviant risque de
rompre |'équilibre affectif et symbolique. Cette forme de
régulation se double d’un régime émotionnel, dans lequel la
crainte du rejet, ou méme d’un simple changement d’attitude,
constitue une contrainte sociale extrémement efficace.

Les travaux de Elias (2003 [1939] : 92) viennent approfondir
cette perspective, en soulignant que dans les sociétés
hautement intégrées, le contréle social se réalise de maniere
intériorisée, non par la loi ou la force, mais par la peur du
discrédit, de I'humiliation ou de la solitude. C’est précisément
ce que nous avons observé : les fideles n’anticipent pas la
sanction formelle, mais la rupture du lien, la perte d’un
horizon partagé et la disqualification morale dans le regard de
leurs pairs.

Cette organisation communautaire repose donc sur un
systeme de régulation multiforme, combinant intériorisation
des normes, surveillance mutuelle, et ritualisation
permanente. Elle génére un habitus de conformité silencieuse,
ou lidentité religieuse est moins affirmée qu’incarnée,
reproduite dans des gestes ordinaires, des attitudes attendues,
et une vigilance constante sur soi et sur les autres.

Cependant, nos analyses doivent étre nuancées par certaines
limites. La posture des enquétés, souvent marquée par une
loyauté persistante vis-a-vis de la communauté, pourrait
induire un biais de sous-déclaration des conflits internes ou
des formes de résistance. De plus, notre méthodologie
qualitative, centrée sur les témoignages, ne permet pas
d’évaluer de maniére précise les variations de ces mécanismes

343



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

selon le genre, I’dge ou le statut au sein de la congrégation.
Enfin, l'approche ethnosociologique adoptée, bien
gu’enrichissante pour la compréhension des dynamiques
normatives, ne rend compte que partiellement des tensions
subjectives vécues dans les trajectoires de doute, de rupture
ou de recomposition identitaire.

Malgré ces limites, notre étude met en évidence une forme
d’ingénierie morale d’'une grande cohérence, ou l'institution
religieuse s’appuie sur les membres eux-mémes pour produire
un ordre normatif stable, autorégulé, et ancré dans les affects.
Ce panoptisme moral n’est pas une pathologie du groupe,
mais une modalité ordinaire de sa reproduction. Il constitue
un dispositif de gouvernement des conduites qui conjugue le
spirituel et le social, le symbolique et I'affectif, dans un
systeme de controle ou l'adhésion a la norme devient
indistincte de I'appartenance au groupe.

Conclusion

Dans un contexte ivoirien marqué par la montée des
préoccupations de santé publique et la promotion du don de
sang comme acte solidaire vital, cet article s’est intéressé a
une dissonance socioreligieuse singuliére : la non-participation
des Témoins de Jéhovah au don de sang. Ce phénomeéne, loin
d’étre marginal ou anecdotique, révele un systéme de
croyances cohérent, structuré, et fermement opposé aux
logiques biomédicales dominantes.

Notre étude visait a comprendre les soubassements
doctrinaux, les dispositifs de régulation interne, les formes
d’encadrement social, ainsi que les représentations
symboliques qui fondent et justifient cette posture radicale.
Pour y répondre, nous avons mobilisé une démarche

344



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

qualitative d’inspiration ethnographique. L’analyse des
données nous a permis de saisir a la fois la logique normative
du groupe et l'architecture symbolique dans laquelle elle
s’enracine.

Les résultats se sont organisés en trois axes interdépendants.
Le premier a mis en lumiére la sacralisation religieuse du sang,
percu non comme une substance biologique disponible, mais
comme le siége de I'dme et le symbole de I'alliance divine,
dont l'usage thérapeutique serait une profanation. Aussi, cey
axe a montré que le refus transfusionnel procéde d’un conflit
fondamental entre deux rationalités irréconciliables : l'une
biomédicale et utilitariste, centrée sur la conservation de la vie
corporelle ; l'autre religieuse et eschatologique, ou le salut
prime sur la survie organique. Le deuxieme a analysé
I’excommunication comme un mécanisme disciplinaire central,
mélant disqualification spirituelle et rupture affective, orienté
vers la préservation de lintégrité morale du groupe. Le
troisieme a révélé un systeme de régulation communautaire
intensif, combinant surveillance discréte, autocontrole
normatif, et contréle horizontal par les pairs, dans une logique
panoptique religieuse.

Ces résultats ont été mis en discussion avec les apports de la
sociologie des religions, de I’'anthropologie du soin, et des
théories du controle social. lls révelent une rationalité
religieuse construite sur I'obéissance a une norme révélée, qui
produit des formes d’auto-gouvernement du corps et de
I'ame, échappant aux régulations institutionnelles classiques.
Loin de se réduire a une simple irrationalité, le refus du sang
s’inscrit dans une logique de distinction morale, une fidélité a
une Vvérité transcendante qui réorganise les priorités
existentielles. Dans cette perspective, I'éthique biomédicale et

345



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

I'obéissance religieuse ne s’opposent pas seulement dans les
faits, mais dans leurs fondements ontologiques.

Au-dela de la singularité du cas étudié, cette recherche offre
une contribution a I'analyse des dynamiques de conflictualité
normative dans les sociétés pluralistes. Elle montre que
certaines communautés religieuses construisent des systémes
d’autodiscipline cohérents, en tension avec les institutions
publiques, mais fondés sur des logiques de salut et de pureté.
Elle invite ainsi a dépasser les lectures réductrices du refus
transfusionnel, pour y voir [|'expression d’une action
rationnelle en valeur, au sens weberien, ou la fidélité a Dieu
I’emporte sur toute finalité fonctionnelle.

Les constats soulevés ouvrent une réflexion plus large sur la
cohabitation des ordres normatifs dans les sociétés
contemporaines. Comme I’écrit Paul Ricceur : « Ce n’est pas
I'absence de conflit qui fonde la paix, mais la reconnaissance
des conflits comme constitutifs de I’humain » (Ricoeur, 1990, p.
206). Le cas des Témoins de Jéhovah nous rappelle ainsi que
les tensions entre foi et science, entre vérité révélée et vérité
clinique, ne sont pas des anomalies a corriger, mais des
expressions d’un pluralisme irréductible du monde social.
Enfin, cette étude pose des interrogations majeures sur la
gouvernance biomédicale en contexte de diversité religieuse.
Elle questionne la capacité des institutions médicales a
intégrer des subjectivités croyantes sans renoncer a leurs
impératifs thérapeutiques, et appelle a une reconfiguration
des espaces de dialogue entre soignants et croyants. Ce défi
n‘est pas purement technique ou éthique: il engage une
redéfinition du  vivre-ensemble dans les sociétés
démocratiques. A ce titre, il conviendrait d’élargir I'analyse a
d’autres groupes religieux, d’autres contextes culturels et
sanitaires, afin de mieux comprendre comment les institutions

346



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

publiques peuvent articuler respect des croyances, santé
publique et protection des vies humaines dans un cadre
pluraliste.

Références bibliographiques

Amiraux V, 2022 : Religions minoritaires et espace public :
logiques d’invisibilité, Paris, CNRS Editions, 326 p.

Becker H, 1985: Outsiders : Etudes de sociologie de la
déviance, Paris, Métailié, 224 p.

Bourdieu P, 1994 : Raisons pratiques : Sur la théorie de I’action,
Paris, Seuil, 232 p.

Castel R, 2009: La montée des incertitudes. Travail,
protections, statut de I'individu, Paris, Seuil, 448 p.

Césari A, 2020 : L’islam salafiste en France : entre autorité
religieuse et autonomie individuelle, Paris, PUF, 256 p.

Douglas M, 1966: Purity and danger: An analysis of concepts of
pollution and taboo, London, Routledge, 208 p.

Durkheim E, 1912: Les formes élémentaires de la vie
religieuse, Paris, Alcan, 624 p.

Elias N, 2003, 1939 :La civilisation des mceurs, Paris, Calmann-
Lévy, 432 p.

Fassin D, 2018 :La vie. Mode d’emploi critique, Paris, Seuil, 284
p.12 p.

Fédération Internationale de la Croix Rouge, 2008 : « Cadre
politique pour le sang : promouvoir un don volontaire et non
rémunéré », Fédération internationale des Sociétés de la Croix-
Rouge et du Croissant-Rouge, Genéeve, 12 p.

Foucault M, 1975 : Surveiller et punir : Naissance de la prison,
Paris, Gallimard, 384 p.

Foucault M, 2004 : Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collége
de France 1973-1974. Paris, Seuil, 272 p.

347



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Good B, 1994 : Medicine, rationality and experience: An
anthropological perspective, Cambridge, Cambridge University
Press, 360 p.

Hirsch E, 2022 : Ethique du soin. Réflexions pour temps de
crise, Paris, Erés, 208 p.

Hirschhorn M, 2019 : Rituels et contréles dans les religions
minoritaires contemporaines, Paris, L’'Harmattan, 256 p.

Latour B, 1991 : Nous n’avons jamais été modernes, Paris, La
Découverte, 210 p.

La Bible : Genése 9:4 ; Lévitique 17:10-14 ; Actes 15:28-29,
Traduction Louis Segond.

Lévi-strauss C, 1962 : la pensée sauvage, Paris, Presses Pocket,
347 p.

Mauss M, 1923-1924, « Essai sur le don », L’Année
Sociologique, seconde série, Vol.1, pp. 30-186.

Merton R K., 1967 : Eléments de théorie et de méthode
sociologique, Paris, Armand Colin, 384 p.

Michelat G et Michel J-P, 2019 : Religion et engagement moral
: croyances, normes et comportements, Paris, Armand Colin,
312 p.

OMS, 2008 : Stratégies pour la sécurité transfusionnelle,
Organisation mondiale de la Santé, Genéve, 54 p.

Ricceur P, 1990 : Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil, 214 p.
Taylor C, 1992 : Les sources du moi. La formation de l'identité
moderne, Paris, Seuil, 640 p.

Weber M, 1992 : Essais sur la théorie de la science, Paris, Plon,
384 p.

Wieviorka M, 2001 : La différence : Identités culturelles, enjeux
sociaux, Paris, Balland, 224 p.

Wieviorka O, 2013 : Les sociétés en guerre : résistances,
conflits, mémoires, Paris, Seuil, 544 p.

348



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Willaime J-P, 2020 : Sociologie des religions, Paris, PUF, coll. «
Que sais-je?», 128.

349



