
Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

310 

Religious Radicalism and Blood Donation in Côte-
d’Ivoire : A case Study of Jehovah’s Witnesses 

 
 
Zadi Serge ZADI - Enseignant-Chercheur 
Université Alassane Ouattara (Côte-d’Ivoire), 
z.zadiserge@gmail.com  
 

Résumé :  
 
Cette étude vise à comprendre la radicalisation religieuse qui fondent la 
non-participation des Témoins de Jéhovah ivoiriens au don de sang, dans un 
contexte où celui-ci représente un enjeu majeur de santé publique. Loin 
d’être marginal, ce refus pose une question centrale : comment s’élaborent, 
au sein de cette communauté religieuse, les justifications d’un 
positionnement en rupture avec les normes biomédicales dominantes ? 
L’étude, de nature qualitative et ethnographique, mobilise des entretiens 
semi-directifs auprès de 40 personnes, des observations de terrain et un 
corpus documentaire. L’analyse repose sur quatre dimensions : (i) la 
sacralisation religieuse du sang, et le conflit fondamental entre deux 
rationalités irréconciliables, (ii) l’excommunication, utilisée comme sanction 
disciplinaire majeure ; (iii) un contrôle social interne renforcé, assurant la 
conformité des pratiques. Elle s’inscrit dans une perspective théorique 
croisant l’habitus (Bourdieu), le contrôle social (Merton) et la dichotomie 
sacré/profane (Durkheim), pour éclairer les tensions entre exigences 
spirituelles et impératifs sanitaires. 
 
Mot clés : Témoins de Jéhovah, don de sang, radicalisation religieuse, 
contrôle social, Côte-d’Ivoire 

 
Abstract:  
 
This study aims to understand the religious radicalization that underlies the 
non-participation of Ivorian Jehovah's Witnesses in blood donation, in a 
context where it represents a major public health issue. Far from being 
marginal, this refusal raises a central question: how are the justifications 

mailto:zzadiserge@gmail.com


Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

311 

for a position that breaks with dominant biomedical norms developed 
within this religious community? The study, of a qualitative and 
ethnographic nature, mobilizes semi-directive interviews with 40 people, 
field observations and a documentary corpus. The analysis is based on four 
dimensions: (i) the religious sacralization of blood, and the fundamental 
conflict between two irreconcilable rationalities, (ii) excommunication, used 
as a major disciplinary sanction; (iii) reinforced internal social control, 
ensuring the conformity of practices. It is part of a theoretical perspective 
crossing habitus (Bourdieu), social control (Merton) and the sacred/profane 
dichotomy (Durkheim), to shed light on the tensions between spiritual 
demands and health imperatives. 
 
Keys Word: Jehovah’s Witnesses, blood donation, religious radicalism, 
social control,  Côte-d’Ivoire 

 
Introduction  

 
Depuis l’Antiquité, le sang est perçu comme le siège de la vie, 
un fluide porteur d’une puissance vitale que les sociétés 
humaines ont, de tout temps, chargé de valeurs symboliques 
et rituelles. Cette charge symbolique plurimillénaire n’a 
nullement été effacée par la modernité ; au contraire, dans les 
configurations biomédicales contemporaines, le sang acquiert 
une dimension thérapeutique déterminante. Il est requis dans 
le traitement de nombreuses pathologies, des hémorragies 
obstétricales aux traumatismes graves, en passant par les 
anémies sévères, les cancers et les affections chroniques telles 
que la drépanocytose ou l’hémophilie. C’est en raison de ce 
rôle central que les institutions internationales telles que 
l’Organisation Mondiale de la Santé (OMS) et la Fédération 
Internationale des Sociétés de la Croix-Rouge et du Croissant-
Rouge (FISCRCR) ont, dès 2008, encouragé un idéal 
d’autosuffisance trans-fusionnelle fondé sur le don volontaire, 
universel et non rémunéré (OMS, 2008 : 1-2 ; FISCRCR, 2008 : 
20). 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

312 

Cependant, cette injonction à la solidarité trans-fusionnelle, 
pensée comme un acte éthique et civique, ne fait pas 
l’unanimité. Elle se heurte à des résistances de certains 
groupes confessionnels dont les prescriptions religieuses 
entrent en conflit ouvert avec les logiques biomédicales 
dominantes. En Côte d’Ivoire, les Témoins de Jéhovah 
constituent un exemple emblématique de cette dissension. 
Leur refus catégorique de participer au don comme à la 
réception de sang s’appuie sur une herméneutique biblique 
particulière, notamment une lecture fondamentaliste de la 
Genèse, et s’accompagne d’un appareillage normatif rigoureux 
: port d’une carte « PAS DE SANG », menace 
d’excommunication, pratiques internes de surveillance. Ce 
dispositif forme un véritable système de régulation qui 
dépasse la seule dimension doctrinale pour investir le registre 
disciplinaire et identitaire. C’est dans ce contexte de tension 
entre impératifs médicaux et normes religieuses que s’inscrit 
la présente étude. Elle analyse les logiques sociales et 
religieuses qui fondent, justifient et reproduisent la non-
participation des Témoins de Jéhovah au don de sang en Côte 
d’Ivoire. De façon spécifique,  ce texte examine les 
fondements doctrinaux de l’interdit transfusionnel ainsi que 
les représentations sociales rattachées au sang en tant que 
substance sacrée. Aussi, l’étude présente les formes de 
contrôle social communautaire mises en œuvre dans la 
régulation quotidienne des pratiques disciplinaire.  
 Au-delà de l’objet empirique, cette recherche s’inscrit dans 
une perspective sociologique plus large, en interrogeant les 
dynamiques de coexistence et de friction entre logiques 
institutionnelles séculières et l’univers religieux normatif. 
Sur le plan scientifique, cette étude entend contribuer à la 
sociologie des religions en Afrique de l’Ouest, notamment en 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

313 

réinvestissant un champ encore peu exploré : celui des 
institutions religieuses éducatives, comprises comme lieux de 
formation morale, de socialisation corporelle et de production 
de normes. Elle prolonge en cela les travaux de Bourdieu 
(1994 :66), pour qui les habitus religieux, incorporés 
précocement, façonnent durablement les manières d’être et 
d’agir. Elle s’appuie également sur les analyses de Merton 
(1967 :149), qui voit dans le contrôle social un instrument 
central de régulation des conduites au sein des groupes 
fermés. Enfin, elle mobilise la théorie du sacré et du profane 
développée par Émile Durkheim (1912 : 87), en montrant 
comment le sang, sacralisé, devient une frontière symbolique 
infranchissable entre ordre divin et technicité médicale. En ce 
sens, l’étude met au jour un système de rationalité interne, qui 
organise la perception, la gestion et l’usage du corps en 
fonction de normes spirituelles supérieures. Elle propose ainsi 
une lecture non-réductionniste de la non-participation trans-
fusionnelle, en l’inscrivant dans une économie du salut 
structurée par des mécanismes sociaux, doctrinaux et 
symboliques. 
 
Méthodologie  
 
Dans le cadre de cette étude, le choix méthodologique s’est 
porté sur une approche qualitative de type ethnographique. 
Cette orientation repose sur une perspective compréhensive, 
inspirée des travaux de Becker (1985 :192), qui accorde une 
place centrale à l’écoute des acteurs et à la restitution fidèle 
de leur point de vue. L’étude s’est déroulée  dans la ville de 
Bouaké ( Côte d’Ivoire), de novembre 2023 à juillet 2024.  
La collecte des donnée a mobilisé des entretiens semi directifs, 
une observation directe et une recherche documentaire.Vingt 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

314 

cinq (25) personnes ont été interrogées : dix sept (17) 
membres actifs de la communauté des Témoins de Jéhovah 
(hommes et femmes, jeunes et anciens) et huit (8) 
professionnels de santé du CNTS. Les enquêtés ont été 
sélectionnés selon un échantillonnage raisonné, en fonction de 
leur appartenance confessionnelle, de leur implication dans 
les pratiques de santé, et de leur disponibilité. Les questions 
portaient sur la perception du sang, le vécu face à la 
transfusion, l’appartenance religieuse et les expériences de 
pression sociale ou de régulation. Ensuite, une observation 
directe a été réalisée dans les lieux de culte et les centres 
médicaux concernés par les campagnes de sensibilisation au 
don de sang. Cette présence sur le terrain a permis de 
documenter les interactions entre agents de santé et croyants, 
les attitudes de retrait ou d’adhésion, et les discours informels 
produits dans ces espaces. Enfin, la recherche documentaire 
s’est appuyée sur un corpus structuré de textes doctrinaux 
produits par la communauté des Témoins de Jéhovah (revues 
La Tour de Garde, manuels, tracts, formulaires de refus de 
transfusion), sur des documents de sensibilisation émanant du 
CNTS, ainsi que sur des travaux scientifiques antérieurs. Ce 
volet visait à croiser les discours officiels et les pratiques 
observées, et à identifier les référents normatifs mobilisés par 
les acteurs. 
L’ensemble des données a été traité selon une analyse de 
contenu thématique, combinant une lecture manifeste (ce qui 
est explicitement formulé) et latente (ce qui relève des 
implicites, des sous-entendus ou des absences significatives). 
L’interprétation des données empiriques s’est appuyée sur 
trois cadres théoriques complémentaires. La théorie de 
l’habitus de Pierre Bourdieu (op. cit.) a permis de comprendre 
comment les dispositions religieuses intériorisées structurent 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

315 

les attitudes vis-à-vet du sang. La théorie du contrôle social de 
Robert King Merton (op. cit.) a éclairé les mécanismes par 
lesquels la communauté veille à la conformité normative, via 
des sanctions symboliques et des dispositifs d’autodiscipline. 
Enfin, la dichotomie entre sacré et profane proposée par Émile 
Durkheim (op. cit.) a servi de cadre pour analyser la valeur 
religieuse accordée au sang et son intransigeance doctrinale. 
Ces trois perspectives croisées ont permis de mettre au jour 
un système cohérent de régulation normative, fondé sur la foi, 
l’identité communautaire et la discipline interne. 
 
Les résultats se sont organisés en trois axes interdépendants. 
Le premier axe met en lumière la sacralisation religieuse du 
sang, et le conflit fondamental entre deux rationalités 
irréconciliables : l’une biomédicale et utilitariste, centrée sur la 
conservation de la vie corporelle ; l’autre religieuse et 
eschatologique, où le salut prime sur la survie organique. Le 
deuxième axe analyse l’excommunication comme un 
mécanisme disciplinaire central, mêlant disqualification 
spirituelle et rupture affective, orienté vers la préservation de 
l’intégrité morale du groupe. Le troisième  révèle un système 
de régulation communautaire intensif, combinant surveillance 
discrète, autocontrôle normatif, et contrôle horizontal par les 
pairs, dans une logique panoptique religieuse.  
 
Résultats  
 
1. Le rejet de la transfusion sanguine : entre fidélité 
doctrinale et acte de démarcation 
 
Selon l’étude, le refus du sang par les Témoins de Jéhovah 
relève d’une fidélité doctrinale et d’un acte de démarcation 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

316 

entre deux univers normatifs, deux visions du monde, deux 
régimes de vérité.  
 
    1.1. Le sang, une substance sacrée : fondements doctrinaux 
d’un interdit religieux 
Dans le milieu des Témoins de Jéhovah, le sang est loin d’être 
un simple fluide physiologique. Il représente une essence 
sacrée qui repose sur des fondements doctrinaux et sur un 
discours rigide du refus de la transfusion sanguine. Cette 
première dimension de l’interdit transfusionnel chez les 
Témoins de Jéhovah s’inscrit dans une herméneutique biblique 
, qui confère au sang un statut ontologique particulier. Dans 
leur doctrine, le sang n’est pas seulement un fluide 
physiologique destiné à assurer la survie organique : il est le 
support sacré de la vie, un symbole divin de l’âme humaine. 
Cette conception est explicitement fondée sur plusieurs 
versets bibliques , notamment Genèse 9:4 : « Seulement, vous 
ne mangerez point de chair avec son âme, avec son sang ». 
Cette prescription, initialement associée aux interdits 
alimentaires dans le judaïsme ancien, est étendue, dans la 
doctrine des Témoins de Jéhovah, aux pratiques 
contemporaines telles que la transfusion sanguine. Ce verset 
est repris et renforcé par Lévitique 17:10-14, où il est précisé 
que « l’âme de la chair est dans le sang [...] c’est lui qui fait 
l’expiation pour l’âme ». L’interdiction devient ici sacrée, 
relevant d’un pacte entre l’humain et Dieu. Mais c’est surtout 
dans le Nouveau Testament, notamment en Actes 15:28-29, 
que les Témoins de Jéhovah puisent leur légitimation 
contemporaine : « Car il a paru bon au Saint-Esprit et à nous 
de ne vous imposer d'autre charge que ce qui est nécessaire, 
savoir : que vous vous absteniez des choses sacrifiées aux 
idoles, du sang, des animaux étouffés, et de la fornication ». 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

317 

Ce verset, extrait du concile de Jérusalem, confirme l’interdit 
du sang, ce qui lui confère un caractère transhistorique, 
valable même sous la grâce chrétienne. 
Dans le milieu des Témoins de Jéhovah, la sacralité du sang est 
aussi perceptible dans les discours de certains fidèles. Un 
Ancien résume ainsi cette position doctrinale : « Le sang, c’est 
ce que Dieu a interdit. Il l’a donné pour la vie, pas pour le 
commerce des hommes. Même si c’est pour sauver, tu ne peux 
pas prendre ce qui est sacré. » Ce témoignage illustre la 
manière dont le sang est perçu comme un bien sacré, non 
négociable, dont l’usage est strictement défini par une 
autorité transcendante. La valeur symbolique attribuée à cette 
substance dépasse la simple interdiction : elle confère au sang 
une qualité inaliénable, incompatible avec tout usage profane, 
même dans le cadre thérapeutique.  
 Cette sacralisation renvoie à la distinction entre les substances 
porteuses de valeurs absolues et les éléments manipulables de 
la vie courante. Le sang fonctionne ici comme un seuil 
symbolique : le franchir, en acceptant une transfusion, 
reviendrait à rompre une alliance théologique, à profaner une 
substance investie d’un pouvoir spirituel. Un enquêté 
interrogé résume ainsi cette perception sacrée du sang :« Le 
sang, c’est l’âme. Il appartient à Dieu seul. Même les animaux, 
on ne doit pas manger leur sang, alors imaginez pour un être 
humain ! Si tu reçois du sang, tu donnes ton âme à quelqu’un 
d’autre. C’est grave. » Ce type de discours montre bien que le 
sang n’est pas simplement porteur de vie biologique, mais 
qu’il est investi d’une fonction théologique majeure : il 
symbolise l’appartenance spirituelle à Dieu. Dès lors, toute 
manipulation, transfusion, stockage, fractionnement, est 
perçue comme une violation directe du pacte divin. Cela 
dépasse largement une simple posture doctrinale ; il s’agit 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

318 

d’une mise en œuvre liturgique du corps, dans laquelle la 
pureté religieuse est incarnée jusque dans la chair. En clair, le 
sang est classé comme une substance sacré, inviolable, 
incorruptible, qui n’appartient pas au domaine profane, 
soumis aux logiques utilitaires et médicales. Il devient l’objet 
d’une sanctuarisation qui exclut toute intervention humaine 
sur ce qui est perçu comme propriété divine. 
Le refus de transfusion ne procède donc pas d’un rejet de la 
médecine en tant que telle, mais d’une logique de 
préservation du sacré, dans laquelle la manipulation du sang 
constituerait une transgression majeure de l’ordre divin.  
 
    1.2. Le refus de la transfusion sanguine, acte de 
démarcation entre deux visions du monde 
Selon l’étude, le refus du sang par les Témoins de Jéhovah 
traduit un acte de démarcation entre deux univers normatifs, 
deux visions du monde, deux régimes de vérité.  
 
La tension entre les Témoins de Jéhovah et professionnels de 
santé ne relève pas d’un simple désaccord pratique sur les 
modalités de traitement ou les protocoles médicaux : elle 
procède d’une opposition plus fondamentale entre deux 
régimes de vérité. Le sang, dans cette confrontation, devient le 
support d’un conflit symbolique entre deux univers normatifs : 
d’un côté, une rationalité biomédicale fondée sur l’efficacité, 
l’objectivation du corps et la maîtrise technologique des 
processus vitaux ; de l’autre, une rationalité religieuse qui 
fonde la valeur des substances corporelles sur des 
prescriptions divines, révélées et non négociables. Ce 
malentendu structurel se manifeste clairement dans les 
témoignages recueillis. Une infirmière interrogée rapporte 
ainsi : « Quand on leur dit qu’il faut du sang pour vivre, ils 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

319 

répondent que vivre sans Dieu, ce n’est pas vivre. Pour eux, 
c’est nous qui sommes dans l’erreur. » Ce propos illustre une 
dissonance ontologique, où les termes mêmes de la discussion 
ne recouvrent pas les mêmes réalités. Là où le soignant parle 
de survie biologique, le croyant oppose une vision 
eschatologique de l’existence, dans laquelle la fidélité 
spirituelle prime sur la conservation du corps. Cette 
divergence est radicale : le sens du mot "vivre" change selon le 
cadre interprétatif. Pour les uns, vivre signifie maintenir les 
fonctions organiques ; pour les autres, cela implique demeurer 
dans l’alliance divine, fût-ce au prix de la vie physique. Dans 
cette perspective, le refus de la transfusion n’apparaît pas 
comme un simple choix individuel, mais comme un geste de 
démarcation assumée, qui redéfinit l’appartenance et le sens 
même de l’existence. Il constitue une prise de position éthique 
structurée, ancrée dans une logique communautaire et 
soutenue par un système de croyances non négociables. Par 
cet acte, les fidèles construisent un espace symbolique 
alternatif, autonome, au sein duquel le refus du sang devient 
une preuve de loyauté, une manière de se distinguer des 
normes dominantes. Cette position peut dès lors être 
interprétée comme un acte de distinction au sens fort : la 
communauté affirme son altérité, non seulement face à 
l’univers médical, mais plus largement face aux institutions 
sécularisées de la société globale. Ce refus constitue une 
stratégie de conservation identitaire dans un champ où les 
rapports de légitimité sont asymétriques. Là où le champ 
médical impose un cadre rationnel hégémonique, le groupe 
religieux oppose une logique d’intégrité doctrinale. En ce sens, 
la fidélité à l’interdit devient un acte de résistance, un refus 
d’adhésion à un ordre profane jugé inauthentique. Il symbolise 
la fracture entre deux visions du monde qui coexistent sans se 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

320 

recouvrir : l’une centrée sur la préservation corporelle et le 
progrès médical ; l’autre, sur la soumission à une loi 
transcendante, dont la littéralité ne peut être négociée sans 
trahison. Le malentendu n’est pas communicationnel : il est 
ontologique et moral, et révèle la difficulté pour les 
institutions modernes à intégrer des logiques de vie qui 
échappent à leur propre rationalité. 
Pour les Témoins de Jéhovah, le sang incarne la vie, mais une 
vie dont la source n’est pas médicale ou humaine, mais 
strictement divine. En ce sens, accepter une transfusion 
reviendrait à diluer la souveraineté de Dieu dans un acte 
humain, à se placer en rupture avec l’autorité scripturaire. 
L’interdit du sang prend donc une forme d’absolu moral, non 
négociable, indiscutable, et transmissible de génération en 
génération. Il fonctionne comme un régulateur d’identité 
spirituelle, cristallisant la fidélité au groupe et la soumission à 
la loi divine. Il n’est pas seulement question d’un refus 
individuel, mais d’un acte rituel, chargé de sens, de 
conséquences, et de dévouement. Le sang devient, dès lors, 
une limite physique et symbolique entre le sacré et le profane, 
entre le pur et l’impur, entre les croyants fidèles et les 
«hommes du monde». 
Le sang incarne aussi une limite morale, une frontière active 
entre le « dedans » du groupe croyant et le « dehors » du 
monde profane. Un fidèle formule cette perception de la 
séparation : « Donner du sang, c’est pour ceux qui vivent selon 
ce monde. Nous, on vit selon Jéhovah. C’est ça qui nous 
distingue. » Ce témoignage montre que le refus de la 
transfusion ne se limite pas à une soustraction ou à un retrait, 
mais qu’il constitue un acte affirmatif, une déclaration de 
loyauté qui participe à la construction d’un espace moral 
autonome. Le sang devient un objet-frontière chargé de 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

321 

significations religieuses, à travers lequel s’opère une 
différenciation collective. Il ne s’agit pas d’une simple règle à 
observer, mais d’un principe structurant la perception de soi et 
des autres. Dans cette logique, le refus du sang agit comme un 
marqueur identitaire fort, à la fois interne et externe. En 
refusant de participer aux circuits biomédicaux dominants, les 
Témoins de Jéhovah réaffirment la clôture de leur 
communauté et réactualisent leur distinction morale. Le sang 
devient ici un support d’affiliation : son intouchabilité rend 
visible l’appartenance, manifeste l’intégrité, et confirme 
l’adhésion à une norme supérieure. Cette ritualisation de la 
séparation permet de consolider la cohésion interne tout en 
érigeant une distance avec les logiques du monde extérieur. 
La pratique du refus, notamment dans les contextes médicaux 
où la pression à la conformité est forte, devient ainsi un 
espace d’épreuve, de preuve et de réaffirmation. Le sang 
fonctionne alors comme un prisme à travers lequel se rejoue 
l’opposition entre salut et perdition, pureté et souillure, 
fidélité et trahison. Ce type de dynamique renvoie à une 
conception hiérarchisée du monde social, dans laquelle 
l’appartenance à la communauté ne repose pas uniquement 
sur la foi proclamée, mais sur la capacité à respecter des 
normes concrètes, visibles, engageant le corps. Dans cette 
économie morale, la règle n’est pas seulement énoncée : elle 
est incarnée, elle structure les conduites et participe à la 
construction d’un capital symbolique propre au groupe. 
Refuser le sang, dans ce cadre, devient un acte performatif de 
distinction, qui inscrit l’individu dans une trajectoire religieuse 
marquée par la conformité, la résistance et la séparation. 
L’usage du sang comme «borne morale» traduit ainsi une 
volonté de différenciation choisie, ritualisée, assumée. Ce 
positionnement permet au groupe de se constituer comme 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

322 

entité cohérente, tout en se protégeant des logiques 
d’assimilation à un ordre jugé profane. L’altérité devient ici un 
levier d’affirmation, et non un stigmate. Le refus du sang 
prend dès lors la forme d’un engagement intégral : il est à la 
fois geste de fidélité, stratégie de distinction et affirmation 
d’un rapport au monde fondé sur la transcendance. Il ne 
s’inscrit pas dans une logique de négociation avec la société 
environnante, mais dans une fidélité exclusive à un ordre 
supérieur, celui du Royaume de Dieu auquel se rattachent les 
croyants avec rigueur et constance. 
 
2. L’excommunication comme outil de contrôle de l’interdit 
transfusionnel 
 
La non participation à la transfusion sanguine des Témoins de 
Jéhovah est encadrées par un ensemble de dispositifs 
doctrinaux et des sanctions formelles comme 
l’excommunication.  
 
    2.1. L’interdit du sang comme norme absolue et non 
négociable 
Le refus du sang par les Témoins de Jéhovah repose sur une 
norme absolue, conçue comme un commandement « direct 
de Dieu». Dans cette optique, le sang devient une substance 
inviolable, dont l’usage, même à visée thérapeutique, 
constitue une transgression aux normes divines.  Le refus du 
sang n’est donc pas laissé à l’appréciation individuelle. Il 
s’impose à tous les membres de la communauté comme une 
obligation rituelle et identitaire. La formulation même du 
discours des croyants traduit cette intransigeance morale. Un 
enquêté le résume en ces termes : « Si quelqu’un accepte le 
sang, c’est qu’il a choisi la mort spirituelle. Ce n’est pas une 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

323 

erreur, c’est une trahison. C’est comme dire à Dieu : Je préfère 
vivre ici-bas que te rester fidèle. » Ce témoignage exprime une 
logique binaire : toute transgression n’est pas une faute 
relative mais un acte de rupture radicale avec la communauté 
et avec Dieu. Le langage de la trahison et de la fidélité indique 
que la question du sang ne relève pas de la morale, mais de 
l’alliance spirituelle. En cela, le sang devient un lieu de 
vérification de la foi. La rigidité de cette norme se manifeste 
aussi par les dispositifs concrets mis en place. Les Témoins 
portent sur eux une carte individuelle, préalablement signée, 
indiquant leur refus formel de toute transfusion sanguine. Ce 
document est conçu pour être opposable en cas d’urgence, 
même si la personne est inconsciente. Il matérialise le refus 
au-delà de la volonté immédiate, dans une continuité morale 
qui dépasse les circonstances. L’inscription du refus dans le 
droit médical permet ainsi d’assurer la cohérence éthique du 
croyant jusqu’au seuil de la mort. Il convient ici de souligner 
que cette cohérence n’est pas simplement doctrinale : elle est 
le fruit d’une structuration sociale où l’autorité du groupe 
repose sur un système de surveillance diffuse.  
Dans toute configuration communautaire où la régulation des 
comportements repose sur des prescriptions strictes, la 
sanction constitue l’un des ultimes garde-fous contre la 
transgression. Chez les Témoins de Jéhovah, le refus du don de 
sang ne se maintient pas uniquement par l’adhésion 
doctrinale ou la sacralisation, mais également par un dispositif 
disciplinaire structurel. Au cœur de ce dispositif se trouve 
l’excommunication, qui agit à la fois comme menace 
symbolique et comme réalité organisationnelle.  

 
 
 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

324 

 
    2.2. L’excommunication comme sanction formelle  
Dans l’univers des Témoins de Jéhovah, l’excommunication 
constitue une mesure disciplinaire centrale, conçue comme un 
acte de préservation du corps collectif. Cette pratique, 
formalisée depuis plusieurs décennies, repose sur un impératif 
catégorique : assurer la pureté spirituelle du groupe par 
l’élimination des comportements jugés déviants. Elle n’est pas 
envisagée comme une punition morale, mais comme une 
opération nécessaire, comparable à un geste chirurgical 
destiné à préserver l’intégrité d’un organisme. Le groupe, pour 
se maintenir dans la fidélité à Dieu, doit expulser de son sein 
toute forme de contamination symbolique. 
Le recours à l’excommunication se déclenche dans le cas d’une 
transgression jugée grave, comme l’acceptation d’une 
transfusion sanguine. Le sang, étant sanctuarisé, son 
acceptation n’est pas seulement perçue comme une 
désobéissance personnelle, mais comme une atteinte 
collective à l’ordre spirituel. Toute compromission non suivie 
d’un repentir rapide et sincère entraîne une rupture. Cette 
dernière n’est pas simplement déclarée : elle est activement 
mise en œuvre dans le quotidien des relations sociales. Un 
membre interrogé témoigne de ce mécanisme : « Quand un 
Témoin reçoit du sang ou participe à ce genre de chose, il est 
convoqué par les anciens. Si après explication, il ne regrette 
pas, il est exclu. On coupe les liens spirituels avec lui. » 
L’exclusion ne se limite donc pas à une sanction abstraite. Elle 
s’exprime par l’effacement concret du fautif dans l’espace de 
vie communautaire. L’individu ne peut plus participer aux 
réunions religieuses, ses prises de parole sont réduites au 
silence, ses anciens amis l’évitent, et ses relations familiales 
sont affectées dans leur dimension spirituelle. Il devient un 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

325 

corps présent mais sans statut, un membre sans légitimité. La 
séparation est à la fois formelle et sensible. L’exclu est placé à 
la périphérie du groupe, dans un espace de suspension 
symbolique. Il ne s’agit pas uniquement de l’écarter : il s’agit 
de faire sentir, par l’indifférence et l’évitement, qu’il a franchi 
une limite irréversible. Ce traitement de l’exclusion produit un 
effet de disqualification totale, dans lequel l’identité religieuse, 
jadis reconnue, se voit retirée comme un vêtement indigne. 
Être exclu, c’est aussi perdre à la fois le salut promis et le tissu 
de sociabilité qui en est la médiation terrestre. L’espace de la 
congrégation devient alors fermé à l’individu désigné comme 
impureté morale. Il ne s’agit pas d’un effacement juridique, 
mais d’une mort sociale rituelle, où le fautif cesse d’exister 
comme sujet spirituel. 
Le processus d’excommunication ne relève pas de l’arbitraire 
ou de la spontanéité émotionnelle. Il est encadré par une 
procédure formalisée et ritualisée, appelée « comité judiciaire 
», qui constitue une instance disciplinaire interne chargée de 
juger les actes jugés contraires à la doctrine. Cette procédure 
est mise en œuvre lorsqu’un fidèle est soupçonné d’avoir 
enfreint un interdit fondamental, comme, par exemple, 
l’acceptation d’une transfusion sanguine, et que son 
comportement remettrait en cause la cohérence doctrinale de 
la communauté. 
Dans cette perspective, la gestion de la transgression prend 
une forme institutionnalisée, où la norme religieuse s’incarne 
dans un dispositif hiérarchique chargé d’en assurer la 
reproduction. Le comité est composé de plusieurs anciens de 
la congrégation, qui assument collectivement la responsabilité 
morale de statuer sur le sort spirituel de l’individu concerné. 
Le cadre se veut à la fois bienveillant et contraignant. 
Officiellement, il s’agit de « rétablir le pécheur », de l’amener 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

326 

à la repentance, mais dans la pratique, il s’agit surtout de 
soumettre la conscience individuelle à la norme collective, et 
de rappeler que l’appartenance au groupe est conditionnée 
par une conformité stricte aux règles. Comme le décrit cet 
extrait de propos d’un enquêté : 

« L’excommunication fait suite à un “comité de discipline 
religieuse” conduit par plusieurs anciens. Si le transgresseur 
persiste, il est “susceptible d’être écarté du groupe religieux” 
[…] Cette mesure implique la coupure immédiate des liens 
spirituels, sociaux et affectifs entre l'excommunié et l'ensemble 
des fidèles de la congrégation. » 

Ce rituel judiciaire n’est pas seulement un cadre administratif 
interne. Il constitue un acte solennel de régulation des corps et 
des consciences. L’entretien avec les anciens, dans un cadre 
confidentiel mais hiérarchisé, fonctionne comme une mise en 
scène morale, où le fidèle est confronté à sa propre déviance, 
mise en mots par l’autorité religieuse. Le rituel prend la forme 
d’un jugement, mais il est également une cérémonie d’aveu 
attendu, de reconnaissance de la faute et de demande de 
pardon. S’il y a refus ou persistance dans l’attitude jugée 
fautive, l’exclusion est prononcée sans appel. Ainsi, la norme 
communautaire ne s’impose pas uniquement par l’interdit 
abstrait, mais à travers un dispositif d’encadrement structuré 
qui met en scène la déviance pour mieux l’identifier, la 
dénoncer et l’exclure. L’individu est étiqueté à partir du regard 
que le groupe pose sur son comportement. Ce n’est pas tant 
l’acte lui-même, souvent médicalement justifié, qui fonde 
l’exclusion, mais l’interprétation collective qu’en donne 
l’autorité religieuse. Le comité devient donc une instance de 
validation ou de condamnation des actes intimes, exerçant un 
pouvoir symbolique fort sur les membres de la congrégation. 
L’étiquette de « transgresseur non repentant » est non 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

327 

seulement stigmatisante, mais définitive tant qu’aucune 
démarche de retour n’est entreprise. 

Derrière cette procédure, se déploie un mécanisme de 
contrôle social intériorisé. La mise en place de ce rituel 
disciplinaire participe à l’établissement d’un climat de contrôle 
diffus mais permanent. Les fidèles savent que leurs gestes, 
même médicaux, peuvent être observés, rapportés, 
interprétés, puis jugés dans un cadre religieux. Cela produit un 
effet de régulation intériorisée, où chacun est amené à 
conformer ses décisions, y compris en situation de souffrance 
ou de danger vital, aux attentes du collectif. La menace de 
l’exclusion, couplée à l’activation du comité judiciaire, agit 
comme un mécanisme de dissuasion puissant. 
Ce système favorise l’incorporation de la norme dans les 
dispositions pratiques des membres, induisant une vigilance 
constante sur soi et sur les autres. L’adhésion à la règle 
devient une seconde nature, non parce qu’elle est 
continuellement imposée, mais parce qu’elle est inscrite dans 
l’habitus des croyants, façonné dès l’enfance au sein d’un 
cadre relationnel normatif rigide. La peur d’être convoqué, 
donc suspecté, donc possiblement exclu, alimente un rapport 
au corps et à la décision fortement encadré par le regard du 
groupe. 
 
3. Le contrôle communautaire de gestion des conformités 
religieuses 
 
Au-delà des dispositifs doctrinaux et des sanctions formelles 
comme l’excommunication, la régulation des comportements 
au sein des Témoins de Jéhovah repose sur un système dense 
de surveillance informelle, de codification des pratiques et de 
pression par les pairs. Ce contrôle social communautaire, qui 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

328 

s’exerce dans une logique de proximité et de réciprocité 
normative, assure la perpétuation des règles et des interdits, 
en particulier celui relatif au sang. Il constitue le ciment de la 
cohésion du groupe, et transforme l’espace social en un 
espace moral. Trois dimensions essentielles caractérisent ce 
mécanisme : l’omniprésence des dispositifs de contrôle 
quotidien, la ritualisation de la conformité, et la régulation par 
les pairs comme outil d’autodiscipline collective. 
 
    3.1. Une vigilance permanente au cœur de la vie 
communautaire 
Au sein des Témoins de Jéhovah, l’adhésion religieuse dépasse 
largement le cadre des convictions spirituelles pour s’incarner 
dans une organisation pratique du quotidien, soumise à un 
régime de vigilance constante. L’appartenance n’est pas 
seulement une croyance : elle est vécue, observée, contrôlée, 
et rejouée dans les moindres gestes de la vie sociale. Le 
groupe développe ainsi une forme d’encadrement global, où la 
frontière entre sphère privée et sphère communautaire est 
abolie, au profit d’un ordre moral unifié et omniprésent. 
Cette configuration s’appuie sur une régulation continue des 
comportements, intégrée au sein même des dispositions 
individuelles par un long processus de socialisation. Autrement 
dit, la norme ne s’impose pas de manière extérieure, mais 
circule à travers un ensemble de pratiques routinisées, de 
gestes codifiés, de discours répétés qui, progressivement, 
façonnent une manière d’être au monde conforme aux 
attendus communautaires.  
 
Cette vigilance permanente s’exerce à plusieurs niveaux : dans 
les interactions formelles (réunions, prédications), dans les 
pratiques administratives (documents de refus de transfusion), 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

329 

mais aussi dans les relations interpersonnelles. Elle prend la 
forme de visites pastorales inopinées, de vérifications 
discrètes, et de circulations d’informations internes, qui 
permettent de repérer tout comportement suspect, tout écart 
potentiel par rapport à la norme. Un extrait des enquêtes 
illustre bien ce climat : « Parfois les anciens viennent te visiter 
sans prévenir, juste pour voir si tu vis toujours selon les règles. 
Ce n’est pas méchant, mais ça montre que tout se sait. » Ce 
témoignage montre que le contrôle ne s’exerce pas 
nécessairement par la contrainte explicite. Il repose au 
contraire sur une forme douce mais continue de surveillance 
diffuse, dans laquelle chaque membre est à la fois observé et 
potentiellement observateur. Ce régime de transparence 
morale transforme les relations sociales en réseaux de 
régulation mutuelle, où la dissimulation devient difficile, et la 
dissonance, risquée. 
Le contrôle social s’exerce ici sous une forme décentralisée, où 
chaque membre est placé en situation de veille morale. Cette 
configuration favorise la reproduction automatique de l’ordre 
collectif sans besoin d’interventions constantes. L’outil 
emblématique de cette régulation est la carte « PAS DE SANG 
», que les fidèles portent sur eux. Ce document, signé et 
reconnu légalement, officialise de manière permanente le 
refus de transfusion sanguine, quels que soient les 
circonstances, l’état de conscience ou l’urgence médicale. Son 
existence dépasse la simple formalité administrative : elle 
symbolise l’engagement corporel et spirituel du croyant dans 
l’obéissance à la norme. Elle fonctionne comme un passeport 
identitaire, par lequel le corps devient lui-même inscription de 
la foi. 
L’ancrage de la norme dans les objets matériels du quotidien 
témoigne de la profondeur de l’adhésion, mais aussi du degré 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

330 

de contrôle symbolique exercé par le groupe sur les conduites 
individuelles. Ce niveau d’encadrement favorise un effet 
panoptique communautaire : nul besoin d’être surveillé en 
permanence pour se conformer à la règle. Le simple fait de 
savoir que l’on peut être vu, jugé, ou signalé, suffit à induire 
une conduite normative. 
Ce dispositif de contrôle moral repose sur la peur du 
dévoilement, sur la responsabilité collective, et sur 
l’internalisation des attentes du groupe. Le fidèle apprend à se 
gouverner lui-même selon les normes prescrites, dans un 
espace où chaque action, aussi intime soit-elle, peut être 
réinterprétée comme un acte de foi ou de trahison. On assiste 
ici à une régulation intériorisée qui s’actualise sans pression 
apparente, par imprégnation progressive du code de conduite 
collectif dans les schèmes de pensée et les routines 
individuelles. 
 
     3.2. La ritualisation des conduites comme preuve de 
fidélité 
Le contrôle normatif exercé au sein de la communauté des 
Témoins de Jéhovah ne s’opère pas uniquement par la 
surveillance ou la peur de la sanction. Il repose également sur 
une ritualisation continue des pratiques de conformité, qui 
permet de stabiliser les normes dans les corps et dans les 
consciences. Le refus du sang, en particulier, ne se limite pas à 
un énoncé doctrinal isolé : il est réaffirmé de manière régulière 
à travers des discours, des lectures bibliques, des prédications 
et des discussions communautaires. Cette actualisation 
constante de la norme produit un effet de familiarisation et 
d’intégration progressive, où la règle devient une référence 
quotidienne. Un fidèle interrogé illustre cette dynamique par 
ces mots : « Même dans les discours au culte, on parle du 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

331 

sang. On lit les passages bibliques, on montre pourquoi c’est 
dangereux. À force, tu comprends que c’est quelque chose de 
très sérieux. » Ce témoignage met en évidence la manière 
dont la norme est réactivée dans les contextes de culte. La 
répétition régulière des passages bibliques, l’exégèse collective 
et les échanges autour du thème de la transfusion participent 
à construire une conscience partagée de la gravité de la 
question. La norme n’est pas seulement transmise : elle est 
performée dans les rituels discursifs, ce qui en renforce la 
légitimité et la pérennité. Cette ritualisation n’est pas anodine. 
Elle opère comme un mécanisme d’inculcation silencieuse, qui 
structure l’adhésion sans contrainte apparente. Par 
l’accumulation répétée de références, de mises en garde et 
d’exhortations, la règle devient une évidence intériorisée, qui 
guide les comportements sans nécessiter d’intervention 
explicite. L’efficacité de cette dynamique tient précisément à 
sa régularité : elle rend la norme omniprésente sans en faire 
un objet de conflit ou de débat. Ce processus illustre la 
manière dont les dispositions sociales se forment et se 
stabilisent dans la durée. Loin d’être perçues comme des 
injonctions extérieures, les prescriptions relatives au sang 
deviennent des réflexes incorporés, inscrits dans le champ du 
naturel. L’on n’obéit pas à la norme comme à une contrainte, 
mais on l’habite comme une manière d’être, tant elle s’est 
déposée dans les structures mentales et corporelles du 
croyant. 
Le groupe fonctionne ainsi comme une communauté 
d’interprétation, dans laquelle les textes sont lus, discutés et 
actualisés en lien avec les enjeux concrets de la vie religieuse. 
Cette dynamique permet de renouveler sans cesse l’adhésion, 
non sur le mode du doute ou de la redéfinition, mais sur celui 
de la répétition signifiante. À travers ce processus, les 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

332 

membres apprennent à voir la règle comme évidente, à la 
ressentir comme naturelle, et à l’appliquer comme une norme 
allant de soi. Dans ce cadre, la répétition ne produit pas de 
lassitude mais, au contraire, une forme de fidélité corporelle. 
À force de réitération, le refus du sang devient un acte réflexe, 
une disposition stabilisée, que l’on pourrait qualifier de 
disposition rituelle. Il ne s’agit plus simplement d’une 
croyance, mais d’un habitus religieux façonné par les routines 
discursives et comportementales de la congrégation. La 
logique ici mobilisée rejoint les mécanismes d’incorporation 
des habitus : les dispositions se forment dans la durée, par 
l’accumulation de micro-pratiques, de discours, de gestes et 
de rappels qui, tous, orientent les conduites vers une 
conformité spontanée. La fidélité au groupe passe alors par la 
capacité à intégrer ces répétitions comme constitutives de 
l’identité religieuse. Le refus du sang n’est pas seulement un 
interdit appris : il devient une pratique rituelle de soi, par 
laquelle le croyant confirme et renouvelle son appartenance. 
La ritualisation joue de ce fait un rôle de stabilisateur normatif, 
en rendant visibles et légitimes les attentes du groupe. Elle 
installe dans les esprits une ligne de conduite claire, rendue 
d’autant plus efficace qu’elle est répétée dans un contexte 
d’adhésion collective. Cette stratégie permet de prévenir les 
écarts, non par l’autorité directe, mais par l’internalisation de 
la norme à travers des actes récurrents de confirmation. 
 
    3.3. La régulation par les pairs ou le contrôle horizontal 
intériorisé 
Le contrôle social, développé dans la partie précédente, chez 
les Témoins de Jéhovah ne se limite pas seulement à l’autorité 
institutionnelle exercée par les anciens ou à l’édifice doctrinal 
centralisé. Il s’exprime aussi, surtout, à travers un contrôle 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

333 

horizontal exercé par les membres eux-mêmes dans le cadre 
des interactions ordinaires. Cette forme de régulation s’appuie 
sur une normativité diffuse, où chaque fidèle agit à la fois 
comme sujet et agent du rappel à l’ordre, à travers des 
attitudes, des attentes implicites et des réactions collectives. 

Dans cet espace relationnel, les liens affectifs et 
communautaires deviennent le vecteur du contrôle, non par 
imposition directe, mais par l’anticipation du regard d’autrui, 
du jugement silencieux, du changement d’attitude. Le contrôle 
s’effectue sans sanctions explicites, sans rappels autoritaires : 
il repose sur une série d’ajustements comportementaux 
guidés par le désir de préserver sa place dans le groupe. Un 
fidèle le formule dans ses propos : « On ne te force pas avec 
des menaces. Mais tu sais que si tu acceptes le sang, les autres 
vont le savoir. Et ça change tout. Ils ne te parlent plus pareil. » 

Ces propos mettent en évidence la logique du régime 
d’influence intersubjectif qui façonne l’adhésion aux normes. Il 
s’agit ici d’un mécanisme de régulation où la norme ne 
s’impose pas depuis une instance verticale, mais circule dans 
les relations ordinaires, s’insinuant dans les gestes, les regards 
et les silences. L’évitement de la transfusion n’est donc pas 
uniquement fondé sur la peur de la sanction institutionnelle, 
mais sur la volonté de préserver l’harmonie symbolique qui 
fonde la reconnaissance mutuelle au sein du collectif. Ce 
modèle de contrôle est d’autant plus efficace qu’il mobilise 
des dispositions incorporées : les fidèles, socialisés dès 
l’enfance dans un univers de conformité morale étroite, 
développent une vigilance réflexive, une capacité à anticiper 
les attentes du groupe et à s’y conformer sans contrainte 
directe. Le jugement des pairs, plus encore que celui des 
anciens, agit comme un levier de régulation puissant, car il 
engage la réputation, l’appartenance et le lien d’estime, 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

334 

autrement dit les formes essentielles du capital symbolique 
interne à la communauté. Loin d’être invisible, il est diffusé à 
travers un réseau d’obligations réciproques, où l’attente 
d’autrui devient la mesure silencieuse de la conformité. La 
relation entre pairs se transforme ainsi en espace de 
normalisation douce, mais structurante. Ce type de régulation 
repose sur des affects partagés : loyauté, confiance, sentiment 
d’appartenance. Ces éléments renforcent l'efficacité du 
contrôle parce qu’ils mobilisent l’émotion plutôt que la 
contrainte, la reconnaissance plutôt que la peur. Le risque 
n’est pas l’exclusion immédiate, mais la rupture d’un lien 
précieux, la perte de cette complicité implicite qui fait du 
croyant un membre pleinement intégré. Dans ce système, le 
groupe fonctionne comme un organisme moral, dont chaque 
membre est à la fois cellule et sentinelle. Il ne s’agit pas 
uniquement de conformer ses gestes à une doctrine, mais de 
préserver un équilibre relationnel fondé sur une réciprocité 
tacite. Ce que chacun attend des autres, chacun s’efforce de 
l’incarner, dans un jeu d’échos normatifs qui stabilise le 
comportement sans recourir à la coercition. 
Cette régulation horizontale favorise l’auto-surveillance douce 
mais constante, parce qu’elle repose sur le vécu quotidien et 
sur les expériences relationnelles. Elle transforme la norme en 
attente sociale active, et non en prescription figée. L’individu 
ajuste ses pratiques en fonction de son environnement 
immédiat, conscient que chaque écart pourrait perturber la 
trame invisible des échanges et l’ordre symbolique du groupe. 

 

 

 

 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

335 

 

Discussion 

1. L’interdit doctrinal du sang : une norme religieuse absolue 
à l’épreuve du pluralisme normatif 

Nos résultats mettent en évidence le principe théologique 
rigide de l’interdit transfusionnel, en lien avec une 
interprétation fondamentaliste des Écritures. Ce refus n’est 
pas seulement une prescription morale ou sanitaire : il relève 
d’un impératif spirituel catégorique, qui place le sang dans une 
zone d’intouchabilité sacrée. Cette norme, non négociable, 
façonne durablement les représentations et les pratiques 
corporelles des fidèles, en s’inscrivant au cœur de leur identité 
religieuse. 
En ce sens, nos données empiriques rejoignent les analyses de 
Michelat et Michel (2019 : 45-46), pour qui les religions à 
dogme fort structurent les dispositions morales individuelles 
par la force de leurs interdits, lesquels deviennent des repères 
normatifs indiscutables. Le sang, dans l’univers doctrinal des 
Témoins de Jéhovah, acquiert ce statut d’objet sacré au sens 
durkheimien, c’est-à-dire séparé, chargé de valeurs 
transcendantes, et strictement codifié dans ses usages. 
L’importance accordée à cet interdit reflète également ce que 
Willaime (2020 : 62) nomme la densité symbolique des 
groupes religieux à fort degré de cohésion communautaire. 
Dans cette configuration, le sang n’est pas un objet parmi 
d’autres : il devient un marqueur central de fidélité, la preuve 
tangible d’une obéissance verticale à Dieu. Toute 
transgression, qu’elle soit volontaire ou contrainte, est perçue 
comme une rupture de l’alliance divine, voire comme une 
forme d’apostasie. Le recours à la transfusion ne constitue 
donc pas une simple infraction morale, mais un acte de 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

336 

disqualification spirituelle, entraînant des conséquences 
sociales et identitaires majeures, comme l’ont exprimé 
plusieurs enquêtés. 
Face à cette logique d’absolutisation de la norme, les 
institutions médicales apparaissent désarmées. Les résultats 
montrent que les soignants, fondés sur des logiques 
d’efficacité, de preuve, et de neutralité technique, peinent à 
comprendre, et plus encore à intégrer, la nature sacrée du 
refus. Ce constat s’inscrit dans les travaux de Fassin (2018 : 
127-128), qui soulignent l’incapacité de la biomédecine à 
penser ce qui échappe à son propre régime de légitimation : la 
révélation, la transcendance, la vérité fondée sur la foi plutôt 
que sur l’expérimentation. Ainsi, le sang devient le point de 
friction entre deux régimes de normativité : l’un médical et 
utilitariste, l’autre religieux et vertical, reposant sur des 
logiques d’alliance et de pureté. 
La discussion révèle dès lors que cette norme n’est pas 
seulement religieuse, mais structurelle : elle organise une 
vision du monde dans laquelle la vie physique est seconde par 
rapport à la fidélité spirituelle. Ce basculement axiologique est 
corroboré par les propos recueillis dans la phase de terrain, où 
plusieurs fidèles affirment que « vivre sans Dieu, ce n’est pas 
vivre », et que l’acceptation du sang reviendrait à « tout 
perdre ». Ces témoignages confirment l’importance de la 
norme, qui fonctionne comme un pivot symbolique entre salut 
et damnation. 
Dans cette perspective, notre étude s’inscrit dans une 
sociologie du pluralisme normatif. Elle rejoint les travaux de 
Wieviorka (2013 : 94), qui mettent en évidence la coexistence, 
parfois conflictuelle, de régimes de vérité concurrents dans les 
sociétés contemporaines. Ce pluralisme, loin de favoriser une 
médiation entre les systèmes de valeurs, conduit souvent à 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

337 

des impasses éthiques dans lesquelles aucun compromis n’est 
possible. C’est ce que révèlent les situations d’urgence 
médicale décrites dans nos résultats, où l’impossibilité 
d’articuler les normes religieuses et les logiques de soin 
génère des tensions irréductibles entre les familles, les 
patients, et les soignants. 
Le refus du sang apparaît donc comme un symptôme d’un 
clivage plus large entre sacré et profane, entre révélation et 
rationalité, entre fidélité spirituelle et efficacité thérapeutique. 
Il met en crise la prétention universaliste de la médecine 
moderne, en rappelant que le corps n’est jamais neutre, mais 
toujours soumise aux significations symboliques, culturelles et 
religieuses. Loin d’un simple choix éthique, l’interdit 
transfusionnel révèle une configuration normative complexe, 
dans laquelle la logique du salut redéfinit les priorités de vie et 
les seuils de décision, au prix, parfois, de la mort physique. 
En clair, l’analyse du sang comme objet symbolique montre 
une opposition fondamentale entre deux rationalités qui ne 
partagent ni les mêmes référents, ni les mêmes finalités. Ce 
constat illustre ce que Good (1994 :123) qualifie de 
« cosmologies médicales concurrentes » : des univers de 
signification distincts et parfois inconciliables, structurant les 
perceptions et décisions autour du corps et de la santé. 
Cette tension se manifeste dans les récits recueillis, où 
l’impératif de pureté doctrinale surpasse les considérations 
thérapeutiques. La transfusion sanguine, même justifiée 
médicalement, est perçue comme une profanation, une 
transgression grave de l’alliance entre l’individu et la divinité. 
Cette logique est éclairée par la théorie des classifications de 
Douglas (1966 :35-38), selon laquelle les sociétés construisent 
des frontières symboliques pour préserver leur ordre moral. Le 
sang transféré devient, dans cette configuration, un élément 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

338 

impur précisément parce qu’il circule en dehors du cadre 
prescrit, transformant l’acte médical en rupture rituelle. 
Par ailleurs, cette interprétation singulière du sang rend la 
relation soignant-soigné particulièrement complexe. Hirsch 
(2022 :75), dans ses recherches sur l’éthique du soin, souligne 
que les institutions médicales contemporaines peinent à 
intégrer la pluralité des sources morales qui orientent les choix 
des patients. Cette difficulté s’amplifie lorsque les refus de 
soin s’enracinent dans des valeurs absolues, non négociables, 
comme c’est le cas ici. Les soignants se retrouvent alors face à 
un mur symbolique, où l’argument médical ne suffit plus à 
convaincre. 
Cette anthropologie du refus, telle que révélée par notre 
enquête, met en lumière la cohabitation difficile de régimes 
normatifs concurrents dans l’espace thérapeutique 
contemporain. Si nos résultats permettent de comprendre la 
logique interne de ce refus, ils soulèvent aussi les limites de 
l'interprétation sociologique : les dilemmes intimes, les conflits 
silencieux ou les stratégies individuelles de contournement, 
pourtant évoqués à la marge, mériteraient un 
approfondissement complémentaire. Ce décalage entre 
rationalité médicale et rationalité religieuse révèle enfin les 
défis que pose le pluralisme axiologique aux pratiques de soin, 
dans un contexte où les frontières entre foi, corps et éthique 
sont profondément reconfigurées. 
 
2. L’excommunication comme dispositif disciplinaire, entre 
religion fermée et gouvernement des corps 

 
Les résultats de notre enquête mettent également en lumière 
le rôle central de l’excommunication dans le maintien de 
l’ordre normatif chez les Témoins de Jéhovah. Ce dispositif, 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

339 

loin de se réduire à une mesure ponctuelle, constitue un 
mécanisme structurant de régulation communautaire, fondé 
sur une codification stricte et un rituel judiciaire précis. À 
travers le comité judiciaire, les actes des fidèles sont évalués 
selon des normes doctrinales intransigeantes, et toute 
transgression majeure, notamment l’acceptation d’une 
transfusion sanguine, est susceptible d’entrainer une rupture 
brutale avec l’ensemble de la communauté. 
Cette logique rejoint l’analyse de Castel (2009 : 218), pour qui 
les dispositifs de disqualification constituent des formes de 
mort sociale visant à préserver la cohérence du collectif. Chez 
les Témoins, cette disqualification revêt une dimension 
spirituelle intense, mais elle se prolonge également dans les 
sphères sociales, affectives et identitaires. L’exclusion ne se 
limite pas à un retrait symbolique : elle désaffilie l’individu de 
ses liens les plus essentiels, érigeant la conformité à la norme 
comme condition première de l’existence sociale au sein du 
groupe. 
Les verbatims recueillis illustrent la radicalité de cette 
procédure. L’entretien avec les anciens, organisé dans un 
cadre formel mais saturé de tensions morales, fonctionne 
comme une mise en scène du jugement collectif. Cette 
dynamique renvoie à ce que la sociologie de la déviance 
désigne comme un processus d’étiquetage. En effet, comme 
l’explique Becker, la déviance n’existe pas en soi : elle est 
produite par l’institution qui la désigne. Le fidèle ayant accepté 
une transfusion n’est pas jugé pour une erreur médicale, mais 
pour une trahison symbolique ; il devient, aux yeux du groupe, 
un « transgresseur non repentant », une figure marginale 
redéfinie par l’autorité spirituelle. 
Ce processus d’exclusion, par son caractère rituel et public, 
agit comme un puissant vecteur de socialisation inversée. Il 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

340 

redéfinit les limites de l’appartenance et réactive en 
permanence la frontière entre fidélité et déviance. Comme 
l’ont montré les travaux sur les minorités religieuses, 
notamment ceux d’Amiraux (2022 : 59), les groupes en 
position d’extériorité vis-à-vis de la société dominante tendent 
à renforcer leurs mécanismes de contrôle interne pour 
préserver leur intégrité. Dans cette perspective, le refus du 
sang devient un marqueur de loyauté intransigeant, et toute 
faille dans cette fidélité est sanctionnée par l’exclusion. 
Nos résultats confirment également que ce régime 
disciplinaire repose sur un gouvernement moral du corps, au 
sens où la gestion de la subjectivité est indissociable de la 
régulation des pratiques corporelles. La peur de 
l’excommunication, intériorisée dès l’enfance, produit une 
autodiscipline anticipatrice. Elle façonne les comportements 
non par la coercition externe, mais par une vigilance 
permanente exercée sur soi, en lien avec les attentes du 
collectif. Le comité judiciaire, dans cette configuration, ne fait 
qu’acter une rupture déjà intériorisée par le sujet. 
La grille d’analyse foucaldienne, en particulier la notion de 
gouvernement des vivants (Foucault, 2004 : 39-42), permet de 
saisir la spécificité de ce régime normatif. Il ne s’agit pas 
uniquement de contrôler les conduites visibles, mais de 
produire des sujets conformes, à travers des pratiques d’aveu, 
de surveillance fraternelle et de rituels d’exclusion. L’individu 
devient le support d’une discipline spirituelle qui ne dit pas 
son nom, mais qui agit avec une efficacité redoutable sur ses 
choix les plus intimes, notamment en matière de santé. 
Ainsi, l’excommunication ne peut être réduite à une sanction : 
elle constitue un opérateur central de la biopolitique religieuse 
des Témoins de Jéhovah. Elle fonctionne à la fois comme une 
menace dissuasive, un rituel pédagogique, et un instrument de 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

341 

reproduction normative. Par elle, l’institution sanctuarise ses 
frontières, rappelle ses principes, et façonne des habitus de 
vigilance intégrée. En retour, les fidèles développent des 
mécanismes d’autocontrôle, où la peur de la rupture, 
spirituelle et relationnelle, devient une force d’adhésion plus 
puissante que toute injonction explicite. 

Dans cette optique, l’excommunication n’est pas seulement un 
aboutissement, mais un vecteur de régulation continue. Elle 
installe dans l’espace communautaire une dynamique 
disciplinaire où la norme est omniprésente, non parce qu’elle 
est imposée, mais parce qu’elle est incorporée. La 
communauté fonctionne alors comme un corps collectif où 
chaque individu, en surveillant l’autre et en craignant le rejet, 
contribue à la stabilité d’un ordre religieux fondé sur 
l’obéissance, la transparence morale et la loyauté absolue. 
 
3. Le contrôle communautaire comme un panoptisme moral 
à l’échelle religieuse 

 
Les résultats présentés dans la troisième section révèlent un 
mode de régulation communautaire d’une intensité 
remarquable, où la norme religieuse ne se contente pas d’être 
énoncée, mais s’incarne dans l’ensemble du tissu relationnel 
de la congrégation. Ce dispositif de contrôle ne repose pas 
exclusivement sur une autorité verticale, mais s’exerce de 
manière latérale, dans les interactions ordinaires, les rituels 
discursifs et les relations interpersonnelles. 
Ce mode de régulation rejoint avec une grande proximité le 
modèle du panoptisme décrit par Foucault (1975 : 202-205), 
où la surveillance, au lieu d’être centralisée, est disséminée 
dans l’ensemble du champ social, produisant des effets 
d’autocontrôle particulièrement puissants. La congrégation 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

342 

fonctionne comme un espace dans lequel chaque fidèle est 
simultanément observateur et observé, sous l’effet d’une 
normativité omniprésente mais rarement explicite. Nos 
données empiriques illustrent ce phénomène à travers des 
pratiques telles que les visites inopinées des anciens, les 
vérifications informelles ou encore la circulation de signaux 
sociaux (changements d’attitude, silences, désaffiliation 
affective). 
Ce système d’encadrement moral, que nous avons qualifié de 
panoptique religieux, repose non sur la contrainte directe mais 
sur la vigilance diffuse et la peur intériorisée du 
désalignement. Ce constat est en cohérence avec les travaux 
de Hirschhorn (2019 : 97), qui montre que dans les 
communautés religieuses minoritaires à forte densité 
normative, la discipline passe par des mécanismes ritualisés 
d’interpellation fraternelle, combinés à une logique 
d’autogouvernement inspirée par les attentes du groupe. 
L’encadrement est ainsi quotidien, implicite, mais 
profondément structurant. 
À cet égard, la ritualisation du refus du sang, par les sermons, 
les lectures, ou encore la possession permanente de la carte « 
PAS DE SANG », agit comme un rappel constant de l’obligation 
de conformité. Ce processus d’actualisation permanente de la 
norme renforce son efficacité symbolique : plus qu’une 
interdiction, elle devient une habitude corporelle et spirituelle. 
Cette dimension performative, où le croyant rejoue sans cesse 
sa fidélité, prolonge l’idée d’un contrôle par la familiarité, dans 
une congrégation qui se constitue comme un « espace 
totalisant », où sphère privée et sphère religieuse se 
confondent. 
Dans cette optique, le contrôle horizontal par les pairs prend 
toute son importance. Comme le montrent les analyses de 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

343 

Césari (2020 : 144-145), dans les communautés à forte 
cohésion interne, ce sont les relations interindividuelles qui 
assurent la surveillance la plus efficace, non par l’imposition 
de sanctions formelles, mais par l’activation d’un système de 
reconnaissance mutuelle, où chaque geste déviant risque de 
rompre l’équilibre affectif et symbolique. Cette forme de 
régulation se double d’un régime émotionnel, dans lequel la 
crainte du rejet, ou même d’un simple changement d’attitude, 
constitue une contrainte sociale extrêmement efficace. 

Les travaux de Elias (2003 [1939] : 92) viennent approfondir 
cette perspective, en soulignant que dans les sociétés 
hautement intégrées, le contrôle social se réalise de manière 
intériorisée, non par la loi ou la force, mais par la peur du 
discrédit, de l’humiliation ou de la solitude. C’est précisément 
ce que nous avons observé : les fidèles n’anticipent pas la 
sanction formelle, mais la rupture du lien, la perte d’un 
horizon partagé et la disqualification morale dans le regard de 
leurs pairs. 
Cette organisation communautaire repose donc sur un 
système de régulation multiforme, combinant intériorisation 
des normes, surveillance mutuelle, et ritualisation 
permanente. Elle génère un habitus de conformité silencieuse, 
où l’identité religieuse est moins affirmée qu’incarnée, 
reproduite dans des gestes ordinaires, des attitudes attendues, 
et une vigilance constante sur soi et sur les autres. 
Cependant, nos analyses doivent être nuancées par certaines 
limites. La posture des enquêtés, souvent marquée par une 
loyauté persistante vis-à-vis de la communauté, pourrait 
induire un biais de sous-déclaration des conflits internes ou 
des formes de résistance. De plus, notre méthodologie 
qualitative, centrée sur les témoignages, ne permet pas 
d’évaluer de manière précise les variations de ces mécanismes 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

344 

selon le genre, l’âge ou le statut au sein de la congrégation. 
Enfin, l’approche ethnosociologique adoptée, bien 
qu’enrichissante pour la compréhension des dynamiques 
normatives, ne rend compte que partiellement des tensions 
subjectives vécues dans les trajectoires de doute, de rupture 
ou de recomposition identitaire. 
Malgré ces limites, notre étude met en évidence une forme 
d’ingénierie morale d’une grande cohérence, où l’institution 
religieuse s’appuie sur les membres eux-mêmes pour produire 
un ordre normatif stable, autorégulé, et ancré dans les affects. 
Ce panoptisme moral n’est pas une pathologie du groupe, 
mais une modalité ordinaire de sa reproduction. Il constitue 
un dispositif de gouvernement des conduites qui conjugue le 
spirituel et le social, le symbolique et l’affectif, dans un 
système de contrôle où l’adhésion à la norme devient 
indistincte de l’appartenance au groupe. 
 
Conclusion  
 
Dans un contexte ivoirien marqué par la montée des 
préoccupations de santé publique et la promotion du don de 
sang comme acte solidaire vital, cet article s’est intéressé à 
une dissonance socioreligieuse singulière : la non-participation 
des Témoins de Jéhovah au don de sang. Ce phénomène, loin 
d’être marginal ou anecdotique, révèle un système de 
croyances cohérent, structuré, et fermement opposé aux 
logiques biomédicales dominantes. 
Notre étude visait à comprendre les soubassements 
doctrinaux, les dispositifs de régulation interne, les formes 
d’encadrement social, ainsi que les représentations 
symboliques qui fondent et justifient cette posture radicale. 
Pour y répondre, nous avons mobilisé une démarche 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

345 

qualitative d’inspiration ethnographique. L’analyse des 
données nous a permis de saisir à la fois la logique normative 
du groupe et l’architecture symbolique dans laquelle elle 
s’enracine. 
Les résultats se sont organisés en trois axes interdépendants. 
Le premier a mis en lumière la sacralisation religieuse du sang, 
perçu non comme une substance biologique disponible, mais 
comme le siège de l’âme et le symbole de l’alliance divine, 
dont l’usage thérapeutique serait une profanation. Aussi, cey 
axe a montré que le refus transfusionnel procède d’un conflit 
fondamental entre deux rationalités irréconciliables : l’une 
biomédicale et utilitariste, centrée sur la conservation de la vie 
corporelle ; l’autre religieuse et eschatologique, où le salut 
prime sur la survie organique. Le deuxième a analysé 
l’excommunication comme un mécanisme disciplinaire central, 
mêlant disqualification spirituelle et rupture affective, orienté 
vers la préservation de l’intégrité morale du groupe. Le 
troisième a révélé un système de régulation communautaire 
intensif, combinant surveillance discrète, autocontrôle 
normatif, et contrôle horizontal par les pairs, dans une logique 
panoptique religieuse.  
Ces résultats ont été mis en discussion avec les apports de la 
sociologie des religions, de l’anthropologie du soin, et des 
théories du contrôle social. Ils révèlent une rationalité 
religieuse construite sur l’obéissance à une norme révélée, qui 
produit des formes d’auto-gouvernement du corps et de 
l’âme, échappant aux régulations institutionnelles classiques. 
Loin de se réduire à une simple irrationalité, le refus du sang 
s’inscrit dans une logique de distinction morale, une fidélité à 
une vérité transcendante qui réorganise les priorités 
existentielles. Dans cette perspective, l’éthique biomédicale et 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

346 

l’obéissance religieuse ne s’opposent pas seulement dans les 
faits, mais dans leurs fondements ontologiques. 
Au-delà de la singularité du cas étudié, cette recherche offre 
une contribution à l’analyse des dynamiques de conflictualité 
normative dans les sociétés pluralistes. Elle montre que 
certaines communautés religieuses construisent des systèmes 
d’autodiscipline cohérents, en tension avec les institutions 
publiques, mais fondés sur des logiques de salut et de pureté. 
Elle invite ainsi à dépasser les lectures réductrices du refus 
transfusionnel, pour y voir l’expression d’une action 
rationnelle en valeur, au sens weberien, où la fidélité à Dieu 
l’emporte sur toute finalité fonctionnelle. 
Les constats soulevés ouvrent une réflexion plus large sur la 
cohabitation des ordres normatifs dans les sociétés 
contemporaines. Comme l’écrit Paul Ricœur : « Ce n’est pas 
l’absence de conflit qui fonde la paix, mais la reconnaissance 
des conflits comme constitutifs de l’humain » (Ricœur, 1990, p. 
206). Le cas des Témoins de Jéhovah nous rappelle ainsi que 
les tensions entre foi et science, entre vérité révélée et vérité 
clinique, ne sont pas des anomalies à corriger, mais des 
expressions d’un pluralisme irréductible du monde social. 
Enfin, cette étude pose des interrogations majeures sur la 
gouvernance biomédicale en contexte de diversité religieuse. 
Elle questionne la capacité des institutions médicales à 
intégrer des subjectivités croyantes sans renoncer à leurs 
impératifs thérapeutiques, et appelle à une reconfiguration 
des espaces de dialogue entre soignants et croyants. Ce défi 
n’est pas purement technique ou éthique : il engage une 
redéfinition du vivre-ensemble dans les sociétés 
démocratiques. À ce titre, il conviendrait d’élargir l’analyse à 
d’autres groupes religieux, d’autres contextes culturels et 
sanitaires, afin de mieux comprendre comment les institutions 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

347 

publiques peuvent articuler respect des croyances, santé 
publique et protection des vies humaines dans un cadre 
pluraliste. 
 
Références bibliographiques  
 
Amiraux V, 2022 : Religions minoritaires et espace public : 
logiques d’invisibilité, Paris, CNRS Éditions, 326 p. 
Becker H, 1985 : Outsiders : Études de sociologie de la 
déviance, Paris, Métailié, 224 p. 
Bourdieu P, 1994 : Raisons pratiques : Sur la théorie de l’action, 
Paris, Seuil, 232 p. 
Castel R, 2009 : La montée des incertitudes. Travail, 
protections, statut de l’individu, Paris, Seuil, 448 p. 
Césari A, 2020 : L’islam salafiste en France : entre autorité 
religieuse et autonomie individuelle, Paris, PUF, 256 p. 
Douglas M, 1966: Purity and danger: An analysis of concepts of 
pollution and taboo, London, Routledge, 208 p.  
Durkheim E, 1912 : Les formes élémentaires de la vie 
religieuse, Paris, Alcan, 624 p. 
Elias N, 2003, 1939 :La civilisation des mœurs, Paris, Calmann-
Lévy, 432 p.  
Fassin D, 2018 :La vie. Mode d’emploi critique, Paris, Seuil, 284 
p. 12 p. 
Fédération Internationale de la Croix Rouge, 2008 : « Cadre 
politique pour le sang : promouvoir un don volontaire et non 
rémunéré », Fédération internationale des Sociétés de la Croix-
Rouge et du Croissant-Rouge, Genève, 12 p.  
Foucault M, 1975 : Surveiller et punir : Naissance de la prison, 
Paris, Gallimard, 384 p.  
Foucault M, 2004 : Le pouvoir psychiatrique. Cours au Collège 
de France 1973-1974. Paris, Seuil, 272 p.  



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

348 

Good B, 1994 : Medicine, rationality and experience: An 
anthropological perspective, Cambridge, Cambridge University 
Press, 360 p.  
Hirsch E, 2022 : Éthique du soin. Réflexions pour temps de 
crise, Paris, Érès, 208 p.  
Hirschhorn M, 2019 : Rituels et contrôles dans les religions 
minoritaires contemporaines, Paris, L’Harmattan, 256 p.  
Latour B, 1991 : Nous n’avons jamais été modernes, Paris, La 
Découverte, 210 p.  
La Bible : Genèse 9:4 ; Lévitique 17:10-14 ; Actes 15:28-29, 
Traduction Louis Segond.  
Lévi-strauss C, 1962 : la pensée sauvage, Paris, Presses Pocket, 
347 p. 
Mauss M, 1923-1924, « Essai sur le don », L’Année 
Sociologique, seconde série, Vol.1, pp. 30-186. 
Merton R K., 1967 : Éléments de théorie et de méthode 
sociologique, Paris, Armand Colin, 384 p.  
Michelat G et Michel J-P, 2019 : Religion et engagement moral 
: croyances, normes et comportements, Paris, Armand Colin, 
312 p.  
OMS, 2008 : Stratégies pour la sécurité transfusionnelle, 
Organisation mondiale de la Santé, Genève, 54 p.  
Ricœur P, 1990 : Soi-même comme un autre, Paris, Seuil, 214 p.  
Taylor C, 1992 : Les sources du moi. La formation de l’identité 
moderne, Paris, Seuil, 640 p. 
Weber M, 1992 : Essais sur la théorie de la science, Paris, Plon, 
384 p.  
Wieviorka M, 2001 : La différence : Identités culturelles, enjeux 
sociaux, Paris, Balland, 224 p.  
Wieviorka O, 2013 : Les sociétés en guerre : résistances, 
conflits, mémoires, Paris, Seuil, 544 p.  



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

349 

Willaime J-P, 2020 : Sociologie des religions, Paris, PUF, coll. « 
Que sais-je?», 128.  


