« POESIE ET SOCIETE AFRICAINE : DU DECOR DES
MEFAITS A LA POSITIVISATION DISCIPLINAIRE
DANS DJELENIN-NIN POUR TOI MON AFRIQUE
D’EMMANUEL TOH BI ».

ASSOUMAN Noelle Adjoua Larissa Epse KOFFI
Enseignant-chercheur ; Assistante

Université Alassane Ouattara. Langues et Littérature
Poésie négro-africaine et Sémiotique de la poésie
laryassouman@yahoo.fr (+225 0708156522)
https://orcid.org/0009-0007-4230-5565

Résumé :

A I’ére de la contemporanéité mondialisante, la poésie négro-africaine se
présente comme un instrument de vitalité identitaire pour la civilisation
noire. Et, sous ce versant civilisationnel, le genre poétique africain alimente
le débat sur ['importance de ['engagement social privilégiant la quéte
identitaire, les combats contemporains afin d’étre un moyen intellectuel
d’affranchissement et de visions du monde. Ainsi, depuis son visage
traditionnel et/ ou moderne, la poésie d’Afrique garde cette lucarne qui
I’investit socialement a travers le refus du chaos, du culte de la positivation
dans le malheur, et du rite de [’excellence et du surpassement dont a besoin
les négro-africains apres le désenchantement des indépendances. Entre
mauvaise gouvernance et instabilité, la poésie d’Afrique aborde la question
de la relation entre littérature et politique, se mettant au service de la
restauration de sa société par le civisme et le patriotisme. La poésie négro-
africaine dans cette norme, s’indigne, dénonce et préconise l’assainissement.

Mots-clés : Décor — Méfaits — Positivation — Disciplinaire — Djelenin-nin.
Abstract:

In the age of globalisation, Black African poetry is presented as a vital
instrument of identity for Black civilisation. From this perspective, the
African poetic genre fuels debate on the importance of social commitment,
focusing on the quest for identity and contemporary struggles as an
intellectual means of liberation and worldview. Thus, whether traditional or

58



mailto:laryassouman@yahoo.fr
https://orcid.org/0009-0007-4230-5565

modern, African poetry offers a way forward by rejecting chaos, embracing
positivity in adversity, and celebrating excellence and self-improvement,
which are essential for Black Africans after the disenchantment of
independence. In the context of bad governance and instability, African
poetry addresses the relationship between literature and politics, serving to
restore society through civic-mindedness and patriotism. In this context,
Black African poetry expresses indignation and advocates change.

Key words: Décor - Mischief - Positivisation - Disciplinary - Djelenin-nin.
Introduction

La poésie négro-africaine, littérature de combat, de luttes
sociales, marquée par le mouvement de la Négritude qui met en
lumicére les réalités du peuple noir, est une sorte de panacée dans
une Afrique dont les meeurs et les coutumes se désagrégent,
méme apres les indépendances proclamées et célébrées. Poésie
et société, depuis leur consécration par Georges Mounin, 2
travers son ouvrage intitulé Poésie et société, constitue un tout
unitaire. Et, ce, méme si une certaine vocation parnassienne
avait tenté de dissocier existentiellement les deux entités. En
Afrique, en raison justement de la vocation enclenchée de I’art,
I’engagement est [’une des dispositions esthétiques de 1’écriture
poétique. Bien a propos, la poésie négro-africaine célébrant
I’identité culturelle noire, consubstantiellement au défi
d’entretien de 1’héritage des traditions africaines, se présente ici
comme une littérature sociale condamnant les dérives humaines
de tous genres. Mieux, c’est une littérature qui explore le fait
social dans son historicité et dans sa vocation politique et
idéologique. Bien justement, le devoir poético-littéraire s’ inscrit
dans une sorte de cure dont la quintessence se résumerait en une
sociéteé lavée, purifiée de toutes souillures sociales et, donc, libre
et libératrice. La poésie donc, se positionne comme une sorte
d’organisme intellectuel a méme d’assurer pédagogic et
didactique sociales.

59




Toutefois, la poésie du continent, en raison de son profil
ancestralement initiatique, s’exprime sous forme d’expression
exorciste au chevet d’une Afrique en quéte d’affranchissement.
Dans ce sens, la poétisation des méfaits sociaux, bien loin d’étre
une promotion du mal ou du désastre, se présente comme un rite
littéraire de négation et d’expulsion de toutes formes
d’incommodités sociales. L’ordre des méfaits poétisés se trouve
étre diversifié, allant de 1’abandon de 1’étre culturel a la
corruption politique, en passant par le déclin social. Sous ce
rapport, le pocte avec, a son actif, un art curatif : la poésie. Si tel
est le cas, la poésie devient un art de sanctification, donnant de
passer d’un point A péjoratif a un point B mélioratif. De ce fait,
il convient de savoir dans quelle mesure I’art poétique africain
allie-t-il la valorisation culturelle noire et 1’engagement socio-
politique afin de recréer un univers africain libre et sensible des
réalités contemporaines ? S’en trouve ici enjoint la vocation
d’espérance de la poésie, vérifiable dans la mission du poéte a
exhorter au respect des regles de la cité donc, a la discipline,
d’une part, et de l'autre, une euphorie de positivation
disciplinairement propre a 1’activité poétique. C’est que les
poetes négro-africains, sacerdotalement sensibles au sort de
leurs terres depuis l’esclavage jusqu’aux indépendances, en
passant par la colonisation pour aboutir a la contemporanéité,
décrient les désastres tragiques de la vie politique, la décadence
sociale, a I’effet d’affranchir mentalement et spirituellement
I’Afrique au chevet de laquelle, il profere littérature élitiste et
émotionnelle de positivation, qui donne d’espérer en 1’avenir.
L’écrivain et poéte TOH BI Emmanuel dans son ceuvre
Djelenin-nin pour toi mon Afrique, est transporté vers cette
sensibilité¢ au sein de laquelle bienveillance et dévouement se
cotoient afin de faire éclore un univers sain dans une société
africaine fragilisée par le culte de la dépravation, du malveillant.
Cette ceuvre se dévoile comme un rite, un ensemble de
cérémonies, une sorte d’exorcisme au chevet de 1’Afrique,

60

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES — CCA CONGO



envahie par les tragédies sociopolitiques. Bien justement, le
rituel du "Djelenin-nin” est un chant accompagné de pas de
danse, exécuté en pays gouro lors des cérémonies funéraires, et,
se présentant comme une forme de complaintes ou d’¢loges en
I’honneur du défunt. Et, parce que la poésie permet d’établir le
pont entre la littérature et la société, elle se dévoile, comme une
sorte d’exorcisation artistique du poete ivoirien TOH BI qui, a
travers le deuil tel que vécu en pays gouro, célébre le deuil de
toute I’Afrique, une Afrique morte des suites de crises
sociopolitiques et, du carnage de ses illustres fils. Cette ceuvre
du poéte ivoirien s’invite dans un climat africain miné par
diverses illusions qui, virevoltant entre tradition et modernité
peine a retrouver sa stabilité. Dans Djelenin-nin pour toi mon
Afrique, I’auteur, entre tradition et modernité offre de son humus
psychique et poétique a Dinscription d’un texte lyrique
d’idéalisation du futur de 1’Afrique. C’est pourquoi notre
analyse, s’appuyant sur la lecture anthropologique, sur la
stylistique et la sociocritique, s’organise autour des points
suivants : la faillite historique, politique et sociale ;
I’exhortation a 1’éthique civique et culturelle ; 1’euphorie
positivante de 1’esprit poétique.

Dans cette contribution, la convocation des éléments stylistiques
et des figures de rhétoriques ainsi que les relations entre
signifiants / signifié, constituant 1’essence du langage poétique
seront mis en examen afin de dévoiler le déclin social de
I’Afrique autour duquel, le poete, en union avec son peuple
conjure le mauvais sort qui plane sur le quotidien de la société
africaine. Et, a travers 1’ceuvre Djelenin-nin pour toi mon
Afrique,  mortification, transgression et malfaisance
s’embrassent, s’exaltent tout autant que 1’ Afrique, dépouillée de
I’inféodation pense a 1’édification de son patrimoine. Ce faisant,
de la faillite politico-sociale manifestée a travers les rites
funéraires au chevet de I’ Afrique morte sous les décombres des
crises incessantes, le pocte et écrivain TOH BI révele un ordre

61




de positivité disciplinaire qui prone I’harmonie et I’amélioration
de la condition sociale qui, telle une levée de deuil, permet de
régler tous les litiges qui pourraient subsister afin d’établir des
lignes de structures collectives des sociétés et de leur évolution.
L’évocation donc de la positivation disciplinaire expose, un
style sémantico-poétique a travers lequel le pocte repense une
société africaine solidaire et unie autour de 1’intérét collectif. Et,
I’esprit poétique étant un esprit d’espérance et un esprit curatif,
le prophete du Djelenin-nin s’en inspire et se fait maitre dans la
critique de la dégénérescence et de la faillite sociale, tout en
faisant I’appel a la discipline citoyenne et sociale dans nos
sociétés postmodernes africaines, d’ou, la positivation
disciplinaire poétique ou la célébration fédérale africaine a
travers 1’instinct disciplinaire qu’incarne I’art poétique.

I. La faillite historique, politique et sociale

Les sociétés africaines, caractérisées par 1’état actuel de la
civilisation qui, entre exces, exclusion, actes discriminatoires a
I’ére du mondialisme, sont le théatre de plusieurs
représentations laissant percevoir le dérapage, le chaos social.
Tous ces malaises sévissant en Afrique dévoilent une gestion
peu appréciable du pouvoir d’état qui, dans 1’évolution des
sociétés s’enferme dans différentes crises sociopolitiques qui
plombent le quotidien aftricain.

L’on assiste dés lors a un déreglement des valeurs
traditionnelles  africaines  contournant  désormais le
communautarisme, la dignité, le respect et 1’attachement au
sacré. On parlerait donc, d’une dégénérescence de 1’histoire
sociale et politique de I’ Afrique qui s’enlise dans les génocides
et plonge le peuple noir dans des angoisses incessantes. Dans
cette contribution, la poésie négro-africaine, a travers 1’ceuvre
Djelenin-nin pour toi mon Afrique, se fait ’écho d’un malaise
social et continental et, présente par ricochet, les conduites a

62




risques dont les dommages collatéraux relevés exposent un
univers social africain embarrassant et pénible.

Bien justement, parce que la poésie valorise la recherche du
sens, de 1’essence, elle transcende 1’imaginaire pour embrasser
le monde concret et, se veut donc, ici, incontournable dans la
quéte de la stabilité sociale face a un monde en déliquescence
ou, les fondements sociaux de décence, de loyauté et de probité
sont en crise. Dans cette ceuvre, le poéte ivoirien TOH BI
Emmanuel dénonce une Afrique moderne qui voit toute son
histoire politique et sociale échouer dans les décombres de la
déchéance, de la duplicité, de la traitrise. Mieux, 1’ Afrique, elle-
méme, s’automutile et laisse paraitre un spectacle moins
rayonnant. La faillite sociale, politique et historique tiennent des
actes qui ont marqué I’histoire contemporaine africaine comme
c’est le cas au Congo ou, les manceuvres politiques ont encore
sévi et eu raison d’un illustre leader générationnel, un homme
de vision pour le développement et le bien-étre du peuple
congolais et de I’ Afrique.

Drailleurs, dés I’entame de cette ceuvre, le pocte prend le soin
de lui dédier ses écrits en ces mots: "A Patrice Emery
Lumumba, héros d’Afrique”. Dans I’extrait ci-dessous énuméreé,
le poéte dépeint 1I’Afrique contemporaine a travers toutes les
vicissitudes qui ont noirci les réalités africaines :

Noyés dans la bacchanale d’un polar idéologique,
tes freres
La vermine noire t’a livré en plein soleil de sa
haine calcinante.
La confrérie vendue des consciences obscures a
ramé¢ contre elle-méme.

(...)

Patrice ! ils ont bu ton sang, les anthropophages
modernes venus du septentrion

63




Patrice ! ils ont bu ton sang, le sang germinateur
d’une Afrique nouvelle.
(E Toh Bi, 2007, p. 15)

Cet extrait expose un fait historique sombre qui a endeuillé
I’Afrique et brisé 1’espoir du peuple congolais a la suite de
I’assassinat du premier ministre congolais en 1’occurrence,
Patrice Emery Lumumba, exécuté par la machine coloniale,
sous les manigances de ses propres freres, ses compatriotes noirs
africains.

En effet, Patrice Lumumba, leader du mouvement
indépendantiste  congolais, a travers ses opinions
anticolonialistes, devient ’homme a abattre car, dénongant les
manceuvres néocolonialistes, il prone 1’unité nationale ainsi que
I’africanisation de 1’Etat congolais, autrement dirigé par le
colonisateur belge. Toutefois, ses visions sont combattues autant
par les belges néocolonialistes que par certains noirs congolais.
La faillite historique, sociale et politique ici, reléve du fait relaté
ou encore, de la substance intellectuelle qui est imaginairement
choquante. Le vers "Patrice ! ils ont bu ton sang” renferme toute
la déchéance sociale annoncée des 1’entame de cette analyse.
Comment imaginer que le breuvage d’un sang humain puisse
étre I’objet d’une partie de plaisir comme se serait le cas des
boissons vendues dans les rayons des magasins ? pire, il s’agit
du sang d’une illustre personne : Patrice Lumumba, premier
ministre du Congo assassiné le 17 janvier 61 dans les griffes de
la machine occidentale, a travers la manipulation ses proches
freres et collaborateurs politiques. La machine coloniale,
complice de la duplicité des concitoyens noirs aftricains, parfois
guidés et portés vers I’intérét personnel au détriment du bien
collectif, complotent et participent a la déstabilisation de leur
propre continent. Ici, deux syntagmes nominaux retiennent
notre attention : "tes fréres” (v2, "la vermine noire” (v3).
L’adjectif possessif "tes” ainsi que le nom commun "frére” dans

64




"tes fréres”, manifeste la possession, I’appartenance, les liens
qui unissent des parties ensemble. Somme toute, le groupe
nominal "tes fréres” désigne les membres d’une méme famille,
nés de mémes parents. L’exégése met en scene trois (3) entités,
a savoir, ’homme d’état congolais en [’occurrence Patrice
Lumumba, "ses fréres”, et le néocolonialiste qui, méme apres les
indépendances congolaises, continuent de sévir. Logiquement,
cette trame devrait plutot mettre en scéne deux entités dans le
sens ou, Lumumba et ses "fréres” formeraient une méme famille
car unis par les liens sacrés de la fratrie. Mais, étonnement, "ses
fréres”, dans une certaine duplicité, s’allient au bourreau
néocolonialiste. Ainsi, la dislocation s’observe au sein de la
fratrie. Le syntagme nominal "la vermine négre” (v3), vient
consolider cette scission car, la traitrise des fréres face a un autre
frere dans un Congo en conquéte indépendantiste s’avere
chaotique et chimérique. Les "freéres” de Patrice Lumumba sont
assimilés a de la "vermine”. Ce qui traduirait justement la
perfidie et le préjudice que causerait cet acte socialement. La
"vermine negre” fait ici référence a la traitrise des fréres noirs
africains qui, dans certaines luttes pour rétablir toute la
communauté noire, se lient aux bourreaux communs et livrent
leurs leaders dans la machination des occidentaux. Ainsi, Patrice
Lumumba, animé par la justice dans un Congo indépendant et
toujours sous la domination belge, a dii non seulement affronter
ces néocolonialistes, mais aussi, ses propres fréres noirs guidés
certainement par d’autres desseins autre que la libération totale,
la liberté et la paix du noir en général.

Aussi, convient-il de noter que la dislocation de la cellule
familiale orchestrée par la duplicité de certains confréres s’avere
désavantageuse pour le leader car, autour de lui, régne une
confrérie qui va a contre-courant. Le vers (v5) en ’occurrence,
"la confrérie vendue des consciences obscures” expose cet état
de fait. Il exprime par ailleurs, la présence des personnes de
confiance, proches du leader mais qui ont trompé, aliéné leur

65

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES — CCA CONGO



liberté en acceptant de trahir le peuple par des compromissions
pour un intérét individuel avec 1’ennemi commun. Le pocte,
homme sociable, soucieux du bien-étre de ses comperes
dénonce cette corruption, cette traitrise entre des membres d’une
méme communauté en 1’occurrence, entre les dignitaires noirs
africains. Le syntagme verbal "a ramé contre elle-méme” (v5)
dévoile ’anomalie et I’aberrance qui accompagnent 1’action de
trahison au sein de la patrie. Par ailleurs, la faillite a ce niveau
est dans un premier temps politique car, 1’acquisition des
indépendances congolaises provoquent des contrariétés chez le
belge colonisateur qui ceuvre par tous les moyens a toujours
faire asseoir son hémogénie et récuser les consciences noires,
leaders, instigateurs tel que Patrice Lumumba. Deuxiémement,
la faillite sociale se percoit par la désunion entre peuples
africains, dévoile I’ignominie qui en découle. Ici par exemple,
la rupture entre peuple indigéne et le colon a également
entretenue des divisions au sein du peuple (vermine négre), qui,
sans hésitation sacrifie I’un des leurs pour assouvir des desseins
personnels. La ruine de la société se lit a travers I’assassinat de
Patrice Lumumba, conspiré par la machine coloniale, livré par
ses propres freéres noirs :

Patrice ! ils ont bu ton sang, les anthropophages
modernes venus de septentrion
Patrice ! ils ont bu ton sang, le sang germinateur
d’une Afrique nouvelle.

(E Toh bi, 2007, p. 15)

Au premier vers, "Patrice ! ils ont bu ton sang” 1’on décéle la
présence d’une sorte de prosopopée a travers laquelle le pocte
s’adresse a un mort en I’occurrence, Patrice Lumumba. La
débacle est telle que ce meurtre est comparable a un acte de
vampirisme consistant en I’ingestion de sang humain. Bien que
le sang soit vital pour 1’organisme, en boire comme ce serait le

66




cas d’une boisson s’aveére problématique ici car, 1’action de
boire du sang humain est assignée au vampire, cette créature, ce
mort-vivant qui, se nourrissant de sang humain, tuerait des
hommes pour boire leur sang. La déroute sociale est énorme, des
hommes animés de perfidie se transforment en vampires,
s’attaquent a leurs propres fréres et se délectent de son sang. Il
va sans dire que I’homme, lui-méme, s’est transformé en un loup
dont les actions deviennent dangereuses pour la survie de
I’humanité. On pourrait dire comme Thomas Hobbes que
« I’homme est un loup pour ’homme » (1651 ; Léviathan).

En effet, le retour constant de "Patrice ! ils ont bu ton sang” dans
cet extrait, expose tragiquement la barbarie humaine et traduit
par conséquent, la dysphorie trés déconcertante de I’homme en
société. Ainsi, toutes les fois que ce passage intervient dans cette
ccuvre, c’est 1’indication mentale de la défaite morale de
I’occident et de ses sbires africains, tandis qu’il sonne
mentalement la martyrise et la victoire du monde libre. Aussi,
ce refrain, exprime-t-il le champ sémantique de la bestialité ainsi
que toute la cruauté humaine et sociale a travers les lexémes que
sont : "sorciers”, "endigueurs de liberté”, "anthropophage”
(v7 ;8). Bien a propos, "sorcier”, caractéristique d’une pratique
généralement néfaste sur 1’étre contre lequel est dirigé cette
action, concaténé a "endigueurs de liberté¢” qui est relatif a
I’entrave et a la répression, font 1’état des dommages engendrés
par les conduites dictatoriales et malveillantes dans une Afrique
qui sombre dans les méandres de la sociopolitique sous les rénes
des "anthropophages”, des personnes, consommatrices de la
chair humaine. L’analyse stylistique impliquant le choix du
langage et des techniques littéraires utilisés par le pocte dans cet
extrait de texte, manifeste des sentiments particuliérement
pernicieux dont I’expérience plonge dans un univers affligeant.
D’une politique controversée, surgit donc la calamité et le
désastre. La faillite est a son comble; la cruauté et le
vampirisme s’invitent dans une société humainement amochée.

67

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES — CCA CONGO



Ainsi, selon le poéte, la barbarie étant le fait des humains, 1’on
ne pourrait qu’assister a 1’éclosion d’une société effroyable et
épouvantable. De ce fait, poésie et philosophie s’embrassent car,
pour le philosophe Nietzche: «vivre ensemble c’est
essentiellement dépouiller, blesser, violenter le faible et
I’étranger, 1’opprimer, lui imposer durement ses formes propres,
I’assimiler ou tout au moins 1’exploiter » (F. Nietzsche, 1886,
p.59).

Et, parce que la poésie sensibilise et soigne les maux par le biais
des mots, elle s’investit et se présente comme une philosophie
guidée par la compréhension du monde et de la vie sociale a
travers la critique de tous les aspects sociopolitiques. Par
ailleurs, la faillite historico-politique et sociale plante ici le
décor de cet effondrement lié aux conduites a risques qui
accablent et maintiennent cette décrépitude sociale. Et, le poete,
dans cet autre extrait présente un monde qui s’écroule sous le
poids des malversations, des conflits d’intéréts personnels, de
domination, de triomphes égocentriques :

Les démons sont saints et irréprochables
Drailleurs ils préchent glorieusement 1’évangile
Les anges sont impurs et tenus captifs en enfer
La quinine est miel sans borne

(E Toh bi, 2007, p. 17)

Ce texte nous immerge dans une sorte d’antiphrase ou, le poete,
a travers son art dit le contraire de ce que 1’on pense. Son objectif
n’étant pas de dire des contrevérités, il s’attele plutdt a faire
ressortir ses avertissements face au monde en déliquescence afin
de faire comprendre le message véhiculé. Ici, a travers le
procédé de rhétorique en 1’occurrence, I’antiphrase, figure de
style d’opposition, le poéte dresse le tableau des débacles
humaines de facon mordante afin de se soustraire de ces
agissements qui ne peuvent et ne doivent étre acceptés. Au

68




premier vers, "les démons sont saints et irréprochables”, deux
lexémes s’opposent et révelent de nouvelles entités qui
présentent d’autres tendances sémantiques, déviantes et
significatives. Ainsi, "démons” et "saints” qui investissent deux
réalités distinctes apparaissent ici comme deux réalités
identiques, similaires et équivalentes.

En effet, les "démons” référentiellement sont le symbole de gens
attachés a la malfaisance, aux turbulences ; quant aux "saints”,
ils se réfeérent aux personnes de bonnes valeurs morales et vivant
de manicre exemplaire et altruiste. Par ailleurs, le premier vers,
c’est-a-dire, "les démons sont saints et irréprochables” est
subjugué par le lexéme "démons”, lequel confere plutot une
valeur dépréciative qui met en exergue le chaos, le désordre qui
s’établit dans la société. Il va sans dire que, la société,
s’écroulant sous le poids des conflits d’intéréts, de dominations
et de triomphes personnels est asphyxiée et baigne dans une
sorte de subversion ou, le fondement humain célébrant la
magnanimité et la bienfaisance est anéanti et enterré. L ’ordre
social et humain étant ainsi saccagé, les "démons” s’érigent en
saints et établissent le mal, la cruauté et la nuisance comme
principe et prescription. Si tel est que les "démons”, prédisposés
a faire régner le mal s’assimilent a des "saints” et sont
irréprochables, et qui de plus "préchent 1’évangile”, ce livre ou
la piété, le respect et ’amabilité sont le credo, il va sans dire
que, la situation du chaos et du désordre sociaux va vers une
situation de non-retour. Le vers (v3) suit également la logique
de ce bouleversement social qui dévoile la débacle des actes
humains sous les manigances des individus manufacturés par
I’irrespect, le dédain et I’apathie.

Et, considérant le lexéme "anges” dans "les anges sont purs et
tenus en captifs” (v3), il s’aveére que celui-ci sort également de
son univers sémantique initial pour se référer a une sorte d’abus

69




ou d’injustice sociale dans laquelle le juste et le probe sont
combattus. A ce propos, dans Du contrat social, Jean-Jacques
Rousseau affirme : « L’homme nait bon, mais c¢’est la société
qui le corrompt» (J-J. Rousseau, 1762.) Ainsi, les "anges
impurs” annoncent a travers cet extrait, une dégénérescence, une
corruption sociale ou I’homme, véritable acteur social
transgresse les fondamentaux et crée un univers gouverné par
I’anarchie, le désordre. Bien a propos, la sociét¢ humaine tend
vers la corruption et la bestialisation car, si les "anges” sont
impurs et "tenus captifs en enfer”, il va de soi que I’injustice et
la corruption régnent a grande échelle et, que, le malaise
existentiel est manifeste. Et, ce malaise est représenté au dernier
vers (v4) ou, le pocte, désespéré et abattu déclare : "la quinine
est miel sans borne”. Bien évidemment, "quinine” et "miel”,
relevant des sens de la saveur sont ici juxtaposés et témoignent
du caracteére caustique ou, la "quinine”, de par sa saveur amere,
désagréable, rude, se voit attribuer des valeurs douces,
comparables au "miel”, substance sucrée et savoureuse. Et, la
métaphore présente dans ce vers subsiste dans la mesure ou, la
dureté de la vie sociale a travers abus, domination, trahison,
meurtre et fratricide entretiennent les ressentiments,
I’exaspération et le courroux des personnes abusées et spoliées.
Les dérives humaines, sociales et politiques affaiblissent le
développement et plombent la quiétude sociale. Et, entre abus,
corruptions et malveillance, le poéte, soucieux et alerteur, invite
le peuple a transcender toutes les considérations individuelles
afin de penser a la mére patrie, la terre qui unit et qui est
commune. Telle une exhortation, le poe¢te se fait 1’écho d’un
rappel a ’ordre civique, citoyen et culturel.

I1. L’exhortation a I’éthique civique et culturelle

Depuis I’invasion de I’ Afrique par les colons en passant par la
succession des indépendances, le continent africain a longtemps

70




demeuré dans un climat de tensions, de combats et de crises. Dés
lors, sa littérature se compose essentiellement de combat
idéologico-social car, son quotidien se retrouve amoché et son
développement semble stagner. Des dirigeants africains, eux-
mémes, bourreaux et tenant captifs leurs propres fréres,
I’Afrique s’enlise dans une sorte de labyrinthe ou, il semble
difficile de sortir. Toutefois, le poéte a travers son art offre une
autre vision au peuple africain qui, sous le poids des plaies
sociales semble apathique. Il s’invite comme un mobilisateur
dont la capacité de rassembler les acteurs et les organisations
autour d’'un "nous” inclusif et collectif a travers des actes
d’éthiques civiques et culturels. A ce propos, dans Propos sur la
littérature Négro-Africaine, Christophe DAILLY et Barthélémy
KOTCHY soutiennent que :

le sujet de base le plus authentique de la poésie des Noirs n’est
pas I’amour, les roses, le clair de lune, ou la mort et le désespoir
pris dans 1’abstrait, mais la race et la couleur (et les problémes
émotifs qui s’y rattachent), dans I’univers ancestral et une prise
immédiate sur I’ Afrique actuelle, avec ses problémes.

(C. Dailly & B. Kotchy, 1984, p.83)

Bien justement, I’éthique civique, consistant en 1’éducation
politique et pratique de la citoyenneté se veut ici incontournable
dans I’aspiration d’une Afrique nouvelle ou, la justice, I’équité,
les amendements correspondent a une vision du monde tant,
pour les dirigeants politiques que pour le peuple. Et, parce que
la poésie se déploie elle-méme au-dela de 1’expression des
émotions et sensations, elle s’invite alors comme une requéte
dont la visée s€émantique reposerait sur la satire des déficiences
sociales et politiques en exhortant aux changements, a
I’amélioration. L’ceuvre Djelenin-nin pour toi mon Afrique du
poéte ivoirien, en sa qualité d’éveilleur donne le ton en invitant
le peuple aux devoirs citoyens, civiques et culturels. Ainsi,

71




I’appel a D’éthique initiée par le poete dans cette ceuvre,
s’accommode a toutes les manceuvres sociales dont 1’objectif
vise la valorisation du patrimoine commun a travers les figures
emblématiques qui ont porté haut les révolutions africaines et
aussi par le biais de la culture, le patrimoine commun,
I’ensemble des traits distinctifs matériels et spirituels,
intellectuels et historiques. Soit I’extrait de texte suivant :

Brute Afrique des ames exaltées

Brute Afrique de la chaleur nostalgique
du royaume congénital

L’oiseau louangeur te chante

(E Toh bi, 2007, p.27)

Les deux premiers vers "Brute Afrique”, dans une sorte de
refrain s’établit comme une suite anaphorique mettant en
exergue le syntagme nominal "Brute Afrique”. Par ailleurs, ce
syntagme nominal "Brute Afrique” stipulerait que 1’Afrique,
malgré son invasion par la machine occidentale et surtout,
ballotée entre la civilisation blanche et celle traditionnelle, est
demeurée et restée singuliere. Ainsi, le lexéme "Brute” dans
"Brute Afrique”, loin d’exprimer, I’inculture ou la bestialité,
s’avere ici étre 1’essence, le fondement de 1’Afrique qui,
originellement était animée, énergique, pleine de vivacité, de
candeur. Par ailleurs, "Brute Afrique” des "ames exaltées” est le
symbole d’une communauté noire africaine, dépositaire de la
tradition orale et, au service du peuple qui se célebre et se
contemple. Ici, par exemple, I’exhortation bien que civique et
¢thique, met 1’accent sur la culture griotique a travers
I’exaltation, les louanges ainsi que les honneurs dont se font
maitres les griots en Afrique. Le vers (4) " I’oiseau louangeur te
chante” dévoile donc la présence du griot d’Afrique qui, a
travers chants et déclamations adule I’ Afrique, chante sa culture,

\

sa civilisation traditionnelle a travers le dynamisme et la

72




vivacité de son environnement politique, social, économique et
physique d’antan. Aussi, convient-il de souligner que le griot,
cet "oiseau louangeur” qui chante 1’Afrique, dépositaire de la
tradition orale dans les cultures africaines et, praticien de la
déclamation des récits historiques qui font la part belle aux héros
fondateurs de 1’histoire du peuple est porteur de savoirs. De ce
fait, la place du griot dans la société africaine s’avere
importante. Dans Aspects de la critique africaine, Noureini
Tidjani Serpos affirme :

...dans la poésie africaine d’autrefois le griot avait une place
bien déterminée dans la société. (...) il avait sa place et cette
place avait du poids. Il était le seul, avec le sorcier, a pouvoir
comprendre ce monde multilingue et a le traduire en langage
humain.

(T. S. Noureini, 1987, p133)

Ainsi, aux vers (2 ;3), le poete Toh Bi, a travers sa poésie pénétre
I’univers sacré du griot tout en s’assurant que 1’obligation et
I’intérét de 1’art griotique soient au service de I’ Afrique.

Par ailleurs, il nous conduit dans cette étendue fertile et prolifere
ou, le griot prone le communautarisme dans les contrées
africaines. Les vers (2 et 3) se chargent d’exprimer ce
communautarisme reconnu a I’Afrique ou, I’individu africain
est un étre en relation avec les autres et surtout, se définissant
par rapport a la communauté dont il fait partie. Les
enchainements syntaxiques "chaleur nostalgique” (v2) et
"royaume congénital” (v3), énoncent clairement cette logique de
solidarité africaine. Ici, la "chaleur nostalgique”, de facon
littérale fait référence a [’état de tristesse causé par
I’¢loignement du pays natal. Et, concaténé a "congénital” dans
"royaume congénital”, fait office d’un malaise, d’un
déséquilibre que provoque un défaut, une carence. La, par

73




exemple, le malaise pourrait s’expliquer par la "nostalgie”, la
souffrance causée par le mal du pays. Ainsi, en exil ou loin de
son pays, I’africain ressent une entaille, une plaie car, seul dans
un lieu ou il est privé de certains agréments regrettables, a
savoir, le communautarisme les relations fraternelles (chaleur ;
(v2) qui, ici, sont symboles de sa stabilité mentale et sociale. Ce
faisant, "congénital”, exprimant des affections accidentelles qui
pourraient géner le bon fonctionnement de I’organisme a la
naissance, se désolidarise de cette appréciation et marque plutot
les liens infaillibles de la fratrie a travers le lexéme "royaume”
au (v3). L’ Afrique pour le pocte et, chantée par le griot, est un
"royaume congénital” ou, le communautarisme, la fratrie sont
vécus et célébrés. Selon le poete, 1’Afrique noire est un
continent qui, traditionnellement ne peut s’épanouir qu’a travers
la consolidation des liens sociaux et sacrés liés au
communautarisme. De ce fait, la poésie, parce qu’elle prone le
communautarisme, s’apparente a une sorte de bonne
gouvernance car, au sein du communautarisme, régnent les
valeurs et principes identitaires qui mettent 1’accent sur le lien
entre 1’individu et la communauté. La place privilégiée du griot
dans les sociétés d’Afrique traditionnelles lui confére des rdles
d’instructeurs, de pédagogues. Il enseigne donc, a travers son
art, il éduque par le biais de la parole et demeure un véritable
relais social entre D’individu et son milieu de vie
communautaire. Dépositaire de la culture, il chante I’éthique
civique, se charge de la communication politique de sa
communauté.

Bien a propos, dans cet extrait de texte poétique, 1’auteur
projette I’art du griot (oiseau louangeur) qui, d’une part, veille a
la survie de la culture et, d’autre part, raconte les exploits des
valeureux combattants et guerriers des luttes et batailles dans les
changements historico-sociaux en Afrique. Pour le poéte,
I’oiseau louangeur en l’occurrence, le griot, a travers la
profération de la parole qui n’est que "chant de magnificence”,

74




vante par le biais de son art, les guerriers d’Afrique noire qui
autrefois, ont mené des luttes pour faire régner la justice,
I’équité. Aux vers (6,7 et 8), il expose et exalte ces héros noirs
africains qui ont lutt¢ militairement contre la pénétration
occidentale et ont influencé la vie et le destin des communautés.
Le vers (6), "c’est un chant de magnificence” est un rappel a I’art
de louange et d’exaltation de "I’oiseau louangeur”, ce griot
reconnu par ses louanges faits aux guerriers et combattants, des
louanges qui sont source de motivation et d’union pour les
causes sociales. Ainsi, au vers (7), ce "chant Samory 1’a chanté”
regorge tous les éloges retracant 1’influence et I’engagement du
guerrier Samory Touré aux cotés des siens dans la conquéte
coloniale de I’ Afrique noire.

En effet, Samory Touré, est une figure emblématique dans la
lutte contre la pénétration francaise et britannique en Afrique
occidentale. Considéré comme un grand chef noir et 1’un des
plus résistants a la pénétration coloniale, est chanté ici, et exalté.
Ce faisant, ’on dénote 1’aspect civique et citoyen a travers le
role que joue le griot qui, par sa communication, perpétue non
seulement, la culture orale, fondement de la civilisation noire,
mais aussi, fait 1’¢loge des figures importantes des luttes
africaines. Ces roles joués par le griot sont de nature patriotique
car, ils sont guidés par I’amour de la patrie, le dévouement de
bien servir la nation. Le griot, chante également Chacka, figure
emblématique de luttes africaines dont, I’histoire explique ses
talents de guerriers et militaires. Enclin a restaurer I’exclusion
et la disgraice de ses comperes, Chacka se transforme en
libérateur et devient un personnage incontournable de la
revendication africaine. Somme toute, faire 1’¢loge de ces
figures dans les luttes d’Afrique noire, c’est une sorte
d’exhortation au civisme, au patriotisme et, surtout, une
invitation du peuple noir a s’en approprier tant, au niveau de sa
politique sociale que culturelle et civilisationnelle. Par ailleurs,
I’art du griot, dépositaire de la tradition orale, allie poésie et

75

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES — CCA CONGO



musique, donc, danse. Ce fait stipule que le poéte serait un griot
dont, le chant et les paroles interagissent historiquement entre la
communication sociale et la culture africaine issue d’horizons
divers. Parler de culture africaine dans un tel contexte selon Jean
FONKOUE c’est :

définir comme 1’héritage matériel et spirituel d’un peuple pris
dans le cours de son histoire (...). La culture d’un peuple ou
d’une société embrassera le processus technique de la
production des biens matériels, les possibilités du controle des
lois de la nature et de la société, les modeles conceptuels qui
gouvernent ses traditions ainsi que les possibilités de
coordonner I’ensemble de ces acquisitions dans leur application
systématique au développement de la société et de la
personnalité des individus.

(J. Fonkoué, 1985, p.60)

Autrement dit, la culture, facteur d’intégration se veut donc
participative au développement a travers la conscience
d’appartenance, d’unité et de lien national. De ce fait, les valeurs
pratiques et sociales au sein d’'une communauté, influencent la
collectivité et exhortent a 1’éthique culturelle qui, dans notre
contribution, implique ici la danse traditionnelle africaine, danse
historique, sociale, célébrant parfois les étapes clé de la vie en
Afrique. Elle peut se faire avec musique ou sans musique. Dans
ce texte ci-dessous énuméré, cette danse se fait sans musique ;
elle se fait sous I’inspiration de paroles envotitantes du poete-
griot et, est exécutée par des danseuses qui enseignent
publiquement le culte du beau, artistiquement :

Ce chant lorsqu’on le chante

L’esprit des danseuses esthétes d’éveille
Et elles dansent...

Sans instrument de musique

76




Sans sonorité

Seulement avec émissions saccadées
et intermittentes de voix

(E. Toh bi, 2007, p 26)

D’entrée de jeu, I’adjectif démonstratif "ce” (v1) désignant le
"chant” permet de rapprocher le "chant” chanté par le griot et
poete en I’honneur des combattants et héros pour la cause de
I’Afrique. Ce chant du poete et griot, tel un acte de citoyenneté
joue le role de médiateur social. Il devient donc informateur,
éducateur, exhortant a 1’éthique citoyenne et civique. Aussi, la
question de la danse intervient-elle dans ce périple, telle la suite
logique du rappel identitaire, civilisationnel et communautaire
permet de consolider toute cette structure citoyenne, civique et
culturelle. Ici, I’action de la danse est assimilée a un éveil, une
alerte présente et ponctuée aux vers 1 et 2 dans, "ce chant
lorsqu’on le chante” ; "I’esprit des danseuses esthetes s’éveille”.
En effet, la danse dans les cultures traditionnelles africaines est
un rite et constitue un véritable moyen d’expression d’idées et
de régles importantes de la vie et de I’histoire des sociétés.

L’esprit des "danseuses esthétes qui s’éveille” a 1’écoute du
chant louangeur, établit une certaine connexion avec la
communauté en plus de la discipline qu’elle souléve par le biais
des différentes chorégraphies qui s’y prétent. Tels des
mouvements d’ensemble, la danse dans ce texte favorise le
sentiment d’appartenance communautaire et de compréhension
mutuelle entre peuple et initiés. Dans la suite de cet extrait, le
poete annonce, telle une initiation, des "danseuses esthétes” qui
exécutent des pas de danse sans "instrument de musique” (v4),
"sans sonorit¢” (v5) et, "seulement avec émissions de voix”.
Bien a propos, danser sans rythme, c¢’est-a-dire, sans tambour,
ni musique, danser uniquement au rythme de la voix stipule une
discipline favorisant la symbiose, en union avec toute la

77




communauté. Mieux, la danse, atout culturel important du
patrimoine noir africain est un moyen de communication qui
célebre la vie en communauté a travers la culture, permet de
libérer la société du joug de la répression et lui insuffle un
souffle nouveau. Ce faisant, la danse en I’occurrence la culture,
facteur d’identit¢ communautaire consolide la structure sociale
qui, par le biais de 1’éthique civique et citoyenne célebre,
communique, participe au développement et a I’épanouissement
social. Et, parce que le pocte est culturellement investi, son art
s’impregne socialement, civiquement et civilisationnellement.

Source de richesse collective, 1’art poétique se veut
incontournable car, facteur de rapprochement, il enseigne la
tolérance, la liberté a travers son essence euphorique qui la
constitue.

I11. L’euphorie positivante de ’esprit poétique (méditation,
unité)

Parler d’euphorie positivante de I’art poétique, c’est traiter de la
sensation intense de bien-étre, d’optimisme que généere 1’art de
la poésie dans toutes ses composantes. D’ailleurs, la poésie, ici,
se faisant 1’écho de sentiments intenses de bonheur et d’extase,
s’avere étre une sorte de transcendance qui rappelle le caractére
curatif de I’art poétique. Dans Djelenin-nin pour toi mon Afrique
du poéte Toh Bi, I’ceuvre communique cette énergie positivante,
débordante et sans faille. Par ailleurs, ’euphorie dans cette
ceuvre s’établit autour d’une profonde réflexion a la réalisation
de I’alliance poésie/culture ou, poésie/quiétude. Dans ce sens, la
poésie, elle-méme, en tant que littérature qui relie les bornes
extrémes, devient une littérature sociale, une littérature d’union,
d’unité. Ainsi, dans la suite de cette contribution, I’euphorie
positivante de la poésie s’inspire de ’appel a I’unité qui se veut

78




valorisant socialement, faisant de ce genre littéraire, une
littérature opérationnelle et agissante :

Il est apparu le prophéte du Djelenin-nin !!!
Avec son visage radieux
Radieux comme le soleil des grands jours...
(E. Toh Bi, 2007, p.41.)

A travers le premier vers, & savoir, "Il est apparu le prophéte du
Djelenin-nin !!!”, le poéte est présenté comme un étre dont les
pouvoirs conférés par 1’art poétique se veulent comme source
d’inspiration divine, révélatrice de vérités humaines et sociales.
Ce faisant, tel un visionnaire, le "prophéte du Djelenin-nin” (v1),
aprés constat et proces de la faillite sociale, culturelle et
historique souhaite la transcendance de toutes les plaies sociales
afin d’inscrire le consensus social qu’exprime bien le slogan de
I’Ivoironie du poete et écrivain Toh Bi en ces termes : « Au
milieu de nos différences, soyons d’accord sur ce qui ne nous
différencie pas ». Cet appel a ’unité est le fruit de réflexions
profondes car, la poésie africaine d’origine ancestrale, introduit
bien qu’il n’y a pas de développement sans unité.

Bien a propos, la poésie d’Afrique est une poésie de
développement car, appelant 1’union sacrée de ses filles et fils
comme I’illustre si bien le mouvement de la Négritude. Aux vers
(2,3), les agencements syntaxiques "visages radieux”, "radieux
comme le soleil” exposent un certain optimisme, une lueur
d’espoir qui vient resplendir le quotidien assez ombrageux de
I’ Afrique en crise. La poésie se présente comme une lumiere qui
avertit et, dont, le scintillement transporté par le pocte est
transmissible. De ce fait, la figure de la comparaison, ("radieux
comme le soleil des grands jours”; v3) est saisissable et
rapproche I’esprit du "prophéte du Djelenin-nin”, porteur de
bonnes nouvelles, a la bienfaisance et au pouvoir de 1’unité a
travers la figure du soleil (soleil des grands jours), un "soleil”

79




dont la puissance énergétique éclaire les consciences. Bien a
propos, parce que la lumiére du pocte éclaire ses congéneres et
les consciences collectives, elle s’associe au "soleil” et
symbolise I’unité de 1’étre, en harmonie avec une conscience qui
distingue I’indispensable au fonctionnement social. Cet état de
fait suscite de vives émotions, d’émerveillement et d’extase.

Enthousiasme des foules

Procession aux flambeaux

Chants de chorale

Mariage sans anneaux

Alliance contre la désunion

Union contre la déchirure

Pacte d’incarcération a vie du divorce
(E Toh bi, 2007 p.41.)

La lecture de ce texte met en exergue deux parallélismes tres
indicateurs : Alliance/désunion (v5), Union/déchirure (v6). Ce
parallélisme édifie le lecteur/auditeur quant au projet de I’unité
dont est capable le genre littéraire poétique.

En effet, ces deux parallélismes, reliés par la préposition
adverbiale "contre” dans "alliance contre la désunion” et, "union
contre la déchirure”, au lieu d’exposer un conflit, I’opposition
entre des entités, célebrent plutdét le rapprochement, la
fraternisation qui est ici, matérialisée par 1’alliance et 1’union.
Mieux, "alliance” et "union”, en parfaite symbiose inversent la
"déchirure” et la "désunion” qui sont autant de plaies et
d’obstacles pour pouvoir inscrire 1’unité a travers 1’action de
"I’alliance” et de "I’union”, symbole d’engagement mutuel, de
liens sacrés et d’union des forces contre 1’adversaire commun.
Ici par exemple, la présence des figures de rhétorique manifestée
par le parallélisme (Alliance/désunion; Union/déchirure)
renforce 1’union célébrée et pronée par le poéte comme le
fondement de 1’exubérance et de ’eftloraison de I’ Afrique. Et,

80




dans cet extrait, ces actions d’ensemble pour 'unité noire
africaine se traduisent par un acte trés communicateur a travers
le dernier vers, en 1’occurrence, "pacte d’incarcération a vie du
divorce”. Bien a propos, la convention d’emprisonner a vie le
"divorce” stipule donc une certaine prise de conscience de la
réalité et de I’expérience douloureuse engendrée par tous les
conflits et crises a travers lesquels, le quotidien africain a
longtemps ¢été exposé. Et, donc, "enterrer” ensemble le
"divorce”, la désunion, c’est faire taire toutes les différences
conflictuelles afin d’envisager le développement commun d’une
Afrique aux sous-sols particulierement riches et, aux potentiels
humains énormes. Ce faisant, tel un muezzin, 1’appel du pocte
réveille plus d’un. Il est retentissant, assourdissant en s’invite
dans les consciences sociales, nationales, continentales. Le vent
du changement pour le pocte est plus que saisissable :

De I’écroulement des murs de Jéricho
De la chute du mur de Berlin

De la libération de la terre d’Eburnie
(E Toh Bi, 2007, p.41)

Le premier vers expose le changement, la transformation a
travers les "murs de Jéricho” dont la déchéance susciterait un
havre de paix ou, le peuple d’Israél, unit, part a la conquéte du
pays de Canaan. Ainsi, dans ’union, la bataille a "Jéricho” est
présentée comme une conquéte divine et sacrée, une victoire
dans I’unité au-deld de toutes considérations personnelles ou
individuelles. Des murs qui nous barrent et alimentent les
rancunes et les hostilités, le poete suggere la bataille a Jéricho,
ou, le peuple en unisson fait tomber les barrieres, les obstacles
et la séparation.

Par ailleurs, le vers 2, s’invitant dans le méme style de
sémantisation et, la "chute du mur de Berlin” qui donne lieu a
des scenes de fraternité retrouvée et consommée, marque des

81




lors, la fin de la division et, annonce une liberté idéologique. La
"chute” du mur de Berlin, c’est la représentation d’une société
noire africaine libre et libératrice, qui unie, célebre et acclame
la souveraineté, le nationalisme. De tout ce déclin, pourrait
rayonner la libération de toute 1’ Afrique et, surtout, de la "Terre
d’Eburnie”, patrimoine du poéte. Autrement dit, selon la poésie
négro-africaine, le consensus national, I’intérét commun ainsi
que ’union et I’entente entre les filles et fils du continent, sont
le principe pour faire régner la justice, pour sauvegarder la paix
et, pour faire éclore le développement. Et, le pocte, tel un
psychanalyste procéde a la cure de la société, propose des
solutions pour résoudre les conflits et, permet a travers ses
ceuvres, de surmonter les différents obstacles, d’ou, 1’euphorie
positivante mise en exergue dans cette partie de la contribution.
Pour le reste, le sentiment de bien-Etre général que procure
I’unité, la méditation, a travers 1’esprit de la poésie se poursuit,
s’accélere et s’invite dans la passion, cet autre état qui domine
le mental assez éprouvé de 1’Afrique qui, recherche
inlassablement la stabilité. De ce fait, la poésie, se présente des
lors comme 1’essence qui charme, qui fascine et captive la
société en la transportant vers ce breuvage magique, inspiré par
I’union, I’entente, I’amour :

La poésie est un philtre

Et le poete sait que I’obsession de la parole
Consume sa chair...
(E Toh Bi, 2007, p.27.)

Ici par exemple, le premier verset investit métaphoriquement,
dévoile 1’art poétique comme une sorte de breuvage dont
I’objectif est d’apaiser, de satisfaire et de détendre. Alors, si tel
est que la poésie est incorporée a un philtre dont le breuvage est
cens¢ donner de I’amour et un sentiment intense et agréable, il
serait donc, convenable de révéler que le praticien de 1’art

82




poétique est un philanthrope, un altruiste dont, la prédisposition
a aimer et a s’ intéresser a I’autre devient une obsession. Au vers
2, cette obsession du poéte se manifeste a traves 1’action de la
poésie qui, par le biais de la déclamation, assiege et revétit le
corps, I’ame et I’esprit du pocte.

En effet, I’arme débordante d’amour du poéte est sa parole, sa
déclamation qui dans ses productions déborde d’amour et
s’assimile a 1’obsession, une obsession amoureuse qui, loin
d’étre une fixation malsaine, se traduit par 1’amour dont,
I’intensité dévore le poéte lui-méme. Il est entrainé par sa
philanthropie ; il fait sienne des douleurs et angoisses de son
peuple et se charge de les atténuer. Le dévouement, I’amour et
la passion du pocte enveloppent son étre entier. Et, selon le
philosophe allemand Friedrich Hegel dans La raison dans
I’histoire (1830), « Rien de grand ne s’est accompli dans le
monde sans passion ». Ainsi, parce que 1’art poétique répond
aux préoccupations et aux relations sociales, il allie la
philosophie qui, elle, investit la sensibilité, I’intelligibilité et le
rationnel. Ce faisant, poete et philosophe, sujets altruistes et
passionnés, se rencontrent et, par la passion, ouvrent un monde
organisé, guidé par la sensibilité, la bonne conscience. De ce
fait, la poésie africaine, en dressant le décor des méfaits sociaux
jusqu’a I’exhortation disciplinaire et citoyenne, se fait 1’écho
d’une Afrique dont la réorganisation et 1’équilibre sociales se
veulent imminentes et authentiques.

Conclusion

Somme toute, la poésie négro-africaine, littérature née dans un
environnement de crises assiste a I’émergence d’une littérature
fortement focalisée sur la condition de I’homme noir africain en
situation de marginalisation. Ainsi, la poésie du continent,
illustre la vocation négro-africaine de ’art alliant esthétique et
combativité, purisme littéraire, existentialisme, éthique civique

83




et culturelle. Sous ce rapport, I’ceuvre poétique devient I’essence
d’une vision sociale transformée et transcende 1’imaginaire
créatif pour faire face a un monde ou, la recrudescence des
vicissitudes plombe le quotidien du noir africain. Par ailleurs, la
poésie, en se chargeant de pourfendre la désagrégation des
reperes culturels et communautaires ainsi que les crises
incessantes en Afrique, se veut I’écho de la recherche d’une
stabilité sociale face a un monde en déliquescence et, ou, les
fondements sociaux d’excellence, de communautarisme tendent
vers 1’étouffement. Ainsi, des conduites a risques des sociétés
africaines postmodernes, le poéte Toh Bi a travers sa poésie
exhorte a I’éthique civique, culturelle, tout en plongeant
I’analyste dans un univers plutot positif a travers 1’unité, la
méditation dont a besoin I’Afrique pour parfaire son
développement. Tel un psychanalyste, la poésie d’Afrique a
travers son art, soigne le fonctionnement de la société africaine,
I’invite a une prise de conscience afin de panser et guérir les
troubles qui le maintiennent dans le chaos. Cette poésie, depuis
les sources orales comme écrites assure et transporte vers un
idéal sociétal ; source d’identité culturelle, civilisationnelle. Elle
demeure le patrimoine assez évocateur dans I’essor de la société.

Bibliographie

DAILLY Christophe, KOTCHY Barthélémy (dir), 1984.
Propos sur la littérature Négro-Africaine, Editions CEDA,
Abidjan

FONKOUE Jean, 1985. Différence et identité, les sociologues
africains face a la sociologie, SILEX, Paris

HOBBES Thomas, 2002. Léviathan, Traité de la matiere, de la
forme et du pouvoir de la république ecclésiastique et civile,
traduction de M. Philippe Folliot, Normandie, 560 p.

MILLY Jean, 2008. Poétique des textes, Armand Colin, Paris

84




MOUNIN Georges, 1962. Poésie et société, Paris, Presses
Universitaires, France

NIETZSCHE Friedrich, 1886. Par-dela le bien et le mal,
Editions Flammarion, Paris

NOUREINI Tidjani Serpos, 1987. Aspects de la critique
africaine, Editions SILEX, Paris

ROUSSEAU Jean-Jacques, 1762. Du contrat social, Editions
Flammarion, Paris

TOH BI Emmanuel, 2007. Djelenin-nin pour toi mon Afrique,
I’Harmattan, Paris

TOH BI Emmanuel, 2018. Le manifeste de [’Ivoironie,
Editions Matrice, Abidjan

85




