
 
 

58 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

« POESIE ET SOCIETE AFRICAINE : DU DECOR DES 

MEFAITS A LA POSITIVISATION DISCIPLINAIRE 

DANS DJELENIN-NIN POUR TOI MON AFRIQUE 

D’EMMANUEL TOH BI ». 

 
ASSOUMAN Noelle Adjoua Larissa Epse KOFFI 

Enseignant-chercheur ; Assistante   

Université Alassane Ouattara. Langues et Littérature 

Poésie négro-africaine et Sémiotique de la poésie 

laryassouman@yahoo.fr (+225 0708156522) 

https://orcid.org/0009-0007-4230-5565  

 

Résumé : 

 
À l’ère de la contemporanéité mondialisante, la poésie négro-africaine se 

présente comme un instrument de vitalité identitaire pour la civilisation 

noire. Et, sous ce versant civilisationnel, le genre poétique africain alimente 

le débat sur l’importance de l’engagement social privilégiant la quête 

identitaire, les combats contemporains afin d’être un moyen intellectuel 

d’affranchissement et de visions du monde. Ainsi, depuis son visage 

traditionnel et/ ou moderne, la poésie d’Afrique garde cette lucarne qui 

l’investit socialement à travers le refus du chaos, du culte de la positivation 

dans le malheur, et du rite de l’excellence et du surpassement dont a besoin 

les négro-africains après le désenchantement des indépendances. Entre 

mauvaise gouvernance et instabilité, la poésie d’Afrique aborde la question 

de la relation entre littérature et politique, se mettant au service de la 

restauration de sa société par le civisme et le patriotisme. La poésie négro-

africaine dans cette norme, s’indigne, dénonce et préconise l’assainissement. 

 

Mots-clés : Décor – Méfaits – Positivation – Disciplinaire – Djelenin-nin. 

 

Abstract: 

 
In the age of globalisation, Black African poetry is presented as a vital 

instrument of identity for Black civilisation. From this perspective, the 

African poetic genre fuels debate on the importance of social commitment, 

focusing on the quest for identity and contemporary struggles as an 

intellectual means of liberation and worldview. Thus, whether traditional or 

mailto:laryassouman@yahoo.fr
https://orcid.org/0009-0007-4230-5565


 
 

59 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

modern, African poetry offers a way forward by rejecting chaos, embracing 

positivity in adversity, and celebrating excellence and self-improvement, 

which are essential for Black Africans after the disenchantment of 

independence. In the context of bad governance and instability, African 

poetry addresses the relationship between literature and politics, serving to 

restore society through civic-mindedness and patriotism. In this context, 

Black African poetry expresses indignation and advocates change. 

 

Key words: Décor - Mischief - Positivisation - Disciplinary - Djelenin-nin. 

 

Introduction 

 

La poésie négro-africaine, littérature de combat, de luttes 

sociales, marquée par le mouvement de la Négritude qui met en 

lumière les réalités du peuple noir, est une sorte de panacée dans 

une Afrique dont les mœurs et les coutumes se désagrègent, 

même après les indépendances proclamées et célébrées. Poésie 

et société, depuis leur consécration par Georges Mounin, à 

travers son ouvrage intitulé Poésie et société, constitue un tout 

unitaire. Et, ce, même si une certaine vocation parnassienne 

avait tenté de dissocier existentiellement les deux entités. En 

Afrique, en raison justement de la vocation enclenchée de l’art, 

l’engagement est l’une des dispositions esthétiques de l’écriture 

poétique. Bien à propos, la poésie négro-africaine célébrant 

l’identité culturelle noire, consubstantiellement au défi 

d’entretien de l’héritage des traditions africaines, se présente ici 

comme une littérature sociale condamnant les dérives humaines 

de tous genres. Mieux, c’est une littérature qui explore le fait 

social dans son historicité et dans sa vocation politique et 

idéologique. Bien justement, le devoir poético-littéraire s’inscrit 

dans une sorte de cure dont la quintessence se résumerait en une 

société lavée, purifiée de toutes souillures sociales et, donc, libre 

et libératrice. La poésie donc, se positionne comme une sorte 

d’organisme intellectuel à même d’assurer pédagogie et 

didactique sociales. 



 
 

60 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

Toutefois, la poésie du continent, en raison de son profil 

ancestralement initiatique, s’exprime sous forme d’expression 

exorciste au chevet d’une Afrique en quête d’affranchissement. 

Dans ce sens, la poétisation des méfaits sociaux, bien loin d’être 

une promotion du mal ou du désastre, se présente comme un rite 

littéraire de négation et d’expulsion de toutes formes 

d’incommodités sociales. L’ordre des méfaits poétisés se trouve 

être diversifié, allant de l’abandon de l’être culturel à la 

corruption politique, en passant par le déclin social. Sous ce 

rapport, le poète avec, à son actif, un art curatif : la poésie. Si tel 

est le cas, la poésie devient un art de sanctification, donnant de 

passer d’un point A péjoratif à un point B mélioratif. De ce fait, 

il convient de savoir dans quelle mesure l’art poétique africain 

allie-t-il la valorisation culturelle noire et l’engagement socio-

politique afin de recréer un univers africain libre et sensible des 

réalités contemporaines ? S’en trouve ici enjoint la vocation 

d’espérance de la poésie, vérifiable dans la mission du poète à 

exhorter au respect des règles de la cité donc, à la discipline, 

d’une part, et de l’autre, une euphorie de positivation 

disciplinairement propre à l’activité poétique. C’est que les 

poètes négro-africains, sacerdotalement sensibles au sort de 

leurs terres depuis l’esclavage jusqu’aux indépendances, en 

passant par la colonisation pour aboutir à la contemporanéité, 

décrient les désastres tragiques de la vie politique, la décadence 

sociale, à l’effet d’affranchir mentalement et spirituellement 

l’Afrique au chevet de laquelle, il profère littérature élitiste et 

émotionnelle de positivation, qui donne d’espérer en l’avenir. 

L’écrivain et poète TOH BI Emmanuel dans son œuvre 

Djelenin-nin pour toi mon Afrique, est transporté vers cette 

sensibilité au sein de laquelle bienveillance et dévouement se 

côtoient afin de faire éclore un univers sain dans une société 

africaine fragilisée par le culte de la dépravation, du malveillant. 

Cette œuvre se dévoile comme un rite, un ensemble de 

cérémonies, une sorte d’exorcisme au chevet de l’Afrique, 



 
 

61 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

envahie par les tragédies sociopolitiques. Bien justement, le 

rituel du ʺDjelenin-ninʺ est un chant accompagné de pas de 

danse, exécuté en pays gouro lors des cérémonies funéraires, et, 

se présentant comme une forme de complaintes ou d’éloges en 

l’honneur du défunt. Et, parce que la poésie permet d’établir le 

pont entre la littérature et la société, elle se dévoile, comme une 

sorte d’exorcisation artistique du poète ivoirien TOH BI qui, à 

travers le deuil tel que vécu en pays gouro, célèbre le deuil de 

toute l’Afrique, une Afrique morte des suites de crises 

sociopolitiques et, du carnage de ses illustres fils. Cette œuvre 

du poète ivoirien s’invite dans un climat africain miné par 

diverses illusions qui, virevoltant entre tradition et modernité 

peine à retrouver sa stabilité. Dans Djelenin-nin pour toi mon 

Afrique, l’auteur, entre tradition et modernité offre de son humus 

psychique et poétique à l’inscription d’un texte lyrique 

d’idéalisation du futur de l’Afrique. C’est pourquoi notre 

analyse, s’appuyant sur la lecture anthropologique, sur la 

stylistique et la sociocritique, s’organise autour des points 

suivants : la faillite historique, politique et sociale ; 

l’exhortation à l’éthique civique et culturelle ; l’euphorie 

positivante de l’esprit poétique. 

Dans cette contribution, la convocation des éléments stylistiques 

et des figures de rhétoriques ainsi que les relations entre 

signifiants / signifié, constituant l’essence du langage poétique 

seront mis en examen afin de dévoiler le déclin social de 

l’Afrique autour duquel, le poète, en union avec son peuple 

conjure le mauvais sort qui plane sur le quotidien de la société 

africaine. Et, à travers l’œuvre Djelenin-nin pour toi mon 

Afrique, mortification, transgression et malfaisance 

s’embrassent, s’exaltent tout autant que l’Afrique, dépouillée de 

l’inféodation pense à l’édification de son patrimoine. Ce faisant, 

de la faillite politico-sociale manifestée à travers les rites 

funéraires au chevet de l’Afrique morte sous les décombres des 

crises incessantes, le poète et écrivain TOH BI révèle un ordre 



 
 

62 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

de positivité disciplinaire qui prône l’harmonie et l’amélioration 

de la condition sociale qui, telle une levée de deuil, permet de 

régler tous les litiges qui pourraient subsister afin d’établir des 

lignes de structures collectives des sociétés et de leur évolution. 

L’évocation donc de la positivation disciplinaire expose, un 

style sémantico-poétique à travers lequel le poète repense une 

société africaine solidaire et unie autour de l’intérêt collectif. Et, 

l’esprit poétique étant un esprit d’espérance et un esprit curatif, 

le prophète du Djelenin-nin s’en inspire et se fait maître dans la 

critique de la dégénérescence et de la faillite sociale, tout en 

faisant l’appel à la discipline citoyenne et sociale dans nos 

sociétés postmodernes africaines, d’où, la positivation 

disciplinaire poétique ou la célébration fédérale africaine à 

travers l’instinct disciplinaire qu’incarne l’art poétique.  

 

I. La faillite historique, politique et sociale 

 

Les sociétés africaines, caractérisées par l’état actuel de la 

civilisation qui, entre excès, exclusion, actes discriminatoires à 

l’ère du mondialisme, sont le théâtre de plusieurs 

représentations laissant percevoir le dérapage, le chaos social. 

Tous ces malaises sévissant en Afrique dévoilent une gestion 

peu appréciable du pouvoir d’état qui, dans l’évolution des 

sociétés s’enferme dans différentes crises sociopolitiques qui 

plombent le quotidien africain. 

L’on assiste dès lors à un dérèglement des valeurs 

traditionnelles africaines contournant désormais le 

communautarisme, la dignité, le respect et l’attachement au 

sacré. On parlerait donc, d’une dégénérescence de l’histoire 

sociale et politique de l’Afrique qui s’enlise dans les génocides 

et plonge le peuple noir dans des angoisses incessantes. Dans 

cette contribution, la poésie négro-africaine, à travers l’œuvre 

Djelenin-nin pour toi mon Afrique, se fait l’écho d’un malaise 

social et continental et, présente par ricochet, les conduites à 



 
 

63 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

risques dont les dommages collatéraux relevés exposent un 

univers social africain embarrassant et pénible. 

Bien justement, parce que la poésie valorise la recherche du 

sens, de l’essence, elle transcende l’imaginaire pour embrasser 

le monde concret et, se veut donc, ici, incontournable dans la 

quête de la stabilité sociale face à un monde en déliquescence 

où, les fondements sociaux de décence, de loyauté et de probité 

sont en crise. Dans cette œuvre, le poète ivoirien TOH BI 

Emmanuel dénonce une Afrique moderne qui voit toute son 

histoire politique et sociale échouer dans les décombres de la 

déchéance, de la duplicité, de la traîtrise. Mieux, l’Afrique, elle-

même, s’automutile et laisse paraître un spectacle moins 

rayonnant. La faillite sociale, politique et historique tiennent des 

actes qui ont marqué l’histoire contemporaine africaine comme 

c’est le cas au Congo où, les manœuvres politiques ont encore 

sévi et eu raison d’un illustre leader générationnel, un homme 

de vision pour le développement et le bien-être du peuple 

congolais et de l’Afrique. 

 

D’ailleurs, dès l’entame de cette œuvre, le poète prend le soin 

de lui dédier ses écrits en ces mots : ʺÀ Patrice Emery 

Lumumba, héros d’Afriqueʺ. Dans l’extrait ci-dessous énuméré, 

le poète dépeint l’Afrique contemporaine à travers toutes les 

vicissitudes qui ont noirci les réalités africaines : 

 

                      Noyés dans la bacchanale d’un polar idéologique, 

                        tes frères 

                     La vermine noire t’a livré en plein soleil de sa 

haine calcinante. 

                        La confrérie vendue des consciences obscures a 

ramé contre elle-même. 

                            (…) 

                        Patrice ! ils ont bu ton sang, les anthropophages 

                        modernes venus du septentrion 



 
 

64 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

                        Patrice ! ils ont bu ton sang, le sang germinateur 

                        d’une Afrique nouvelle. 

      (E Toh Bi, 2007, p. 15) 

 

Cet extrait expose un fait historique sombre qui a endeuillé 

l’Afrique et brisé l’espoir du peuple congolais à la suite de 

l’assassinat du premier ministre congolais en l’occurrence, 

Patrice Emery Lumumba, exécuté par la machine coloniale, 

sous les manigances de ses propres frères, ses compatriotes noirs 

africains. 

En effet, Patrice Lumumba, leader du mouvement 

indépendantiste congolais, à travers ses opinions 

anticolonialistes, devient l’homme à abattre car, dénonçant les 

manœuvres néocolonialistes, il prône l’unité nationale ainsi que 

l’africanisation de l’État congolais, autrement dirigé par le 

colonisateur belge. Toutefois, ses visions sont combattues autant 

par les belges néocolonialistes que par certains noirs congolais. 

La faillite historique, sociale et politique ici, relève du fait relaté 

ou encore, de la substance intellectuelle qui est imaginairement 

choquante. Le vers ʺPatrice ! ils ont bu ton sangʺ renferme toute 

la déchéance sociale annoncée dès l’entame de cette analyse. 

Comment imaginer que le breuvage d’un sang humain puisse 

être l’objet d’une partie de plaisir comme se serait le cas des 

boissons vendues dans les rayons des magasins ? pire, il s’agit 

du sang d’une illustre personne : Patrice Lumumba, premier 

ministre du Congo assassiné le 17 janvier 61 dans les griffes de 

la machine occidentale, à travers la manipulation ses proches 

frères et collaborateurs politiques. La machine coloniale, 

complice de la duplicité des concitoyens noirs africains, parfois 

guidés et portés vers l’intérêt personnel au détriment du bien 

collectif, complotent et participent à la déstabilisation de leur 

propre continent. Ici, deux syntagmes nominaux retiennent 

notre attention : ʺtes frèresʺ (v2, ʺla vermine noireʺ (v3). 

L’adjectif possessif ʺtesʺ ainsi que le nom commun ʺfrèreʺ dans 



 
 

65 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

ʺtes frèresʺ, manifeste la possession, l’appartenance, les liens 

qui unissent des parties ensemble. Somme toute, le groupe 

nominal ʺtes frèresʺ désigne les membres d’une même famille, 

nés de mêmes parents. L’exégèse met en scène trois (3) entités, 

à savoir, l’homme d’état congolais en l’occurrence Patrice 

Lumumba, ̋ ses frèresʺ, et le néocolonialiste qui, même après les 

indépendances congolaises, continuent de sévir. Logiquement, 

cette trame devrait plutôt mettre en scène deux entités dans le 

sens où, Lumumba et ses ʺfrèresʺ formeraient une même famille 

car unis par les liens sacrés de la fratrie. Mais, étonnement, ʺses 

frèresʺ, dans une certaine duplicité, s’allient au bourreau 

néocolonialiste. Ainsi, la dislocation s’observe au sein de la 

fratrie. Le syntagme nominal ʺla vermine nègreʺ (v3), vient 

consolider cette scission car, la traîtrise des frères face à un autre 

frère dans un Congo en conquête indépendantiste s’avère 

chaotique et chimérique. Les ʺfrèresʺ de Patrice Lumumba sont 

assimilés à de la ʺvermineʺ. Ce qui traduirait justement la 

perfidie et le préjudice que causerait cet acte socialement. La 

ʺvermine nègreʺ fait ici référence à la traîtrise des frères noirs 

africains qui, dans certaines luttes pour rétablir toute la 

communauté noire, se lient aux bourreaux communs et livrent 

leurs leaders dans la machination des occidentaux. Ainsi, Patrice 

Lumumba, animé par la justice dans un Congo indépendant et 

toujours sous la domination belge, a dû non seulement affronter 

ces néocolonialistes, mais aussi, ses propres frères noirs guidés 

certainement par d’autres desseins autre que la libération totale, 

la liberté et la paix du noir en général. 

Aussi, convient-il de noter que la dislocation de la cellule 

familiale orchestrée par la duplicité de certains confrères s’avère 

désavantageuse pour le leader car, autour de lui, règne une 

confrérie qui va à contre-courant. Le vers (v5) en l’occurrence, 

ʺla confrérie vendue des consciences obscuresʺ expose cet état 

de fait. Il exprime par ailleurs, la présence des personnes de 

confiance, proches du leader mais qui ont trompé, aliéné leur 



 
 

66 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

liberté en acceptant de trahir le peuple par des compromissions 

pour un intérêt individuel avec l’ennemi commun. Le poète, 

homme sociable, soucieux du bien-être de ses compères 

dénonce cette corruption, cette traîtrise entre des membres d’une 

même communauté en l’occurrence, entre les dignitaires noirs 

africains. Le syntagme verbal ʺa ramé contre elle-mêmeʺ (v5) 

dévoile l’anomalie et l’aberrance qui accompagnent l’action de 

trahison au sein de la patrie. Par ailleurs, la faillite à ce niveau 

est dans un premier temps politique car, l’acquisition des 

indépendances congolaises provoquent des contrariétés chez le 

belge colonisateur qui œuvre par tous les moyens à toujours 

faire asseoir son hémogénie et récuser les consciences noires, 

leaders, instigateurs tel que Patrice Lumumba. Deuxièmement, 

la faillite sociale se perçoit par la désunion entre peuples 

africains, dévoile l’ignominie qui en découle. Ici par exemple, 

la rupture entre peuple indigène et le colon a également 

entretenue des divisions au sein du peuple (vermine nègre), qui, 

sans hésitation sacrifie l’un des leurs pour assouvir des desseins 

personnels. La ruine de la société se lit à travers l’assassinat de 

Patrice Lumumba, conspiré par la machine coloniale, livré par 

ses propres frères noirs :  

 

                          Patrice ! ils ont bu ton sang, les anthropophages 

                          modernes venus de septentrion 

                          Patrice ! ils ont bu ton sang, le sang germinateur 

                          d’une Afrique nouvelle.  

    (E Toh bi, 2007, p. 15) 

 

Au premier vers, ʺPatrice ! ils ont bu ton sangʺ l’on décèle la 

présence d’une sorte de prosopopée à travers laquelle le poète 

s’adresse à un mort en l’occurrence, Patrice Lumumba. La 

débâcle est telle que ce meurtre est comparable à un acte de 

vampirisme consistant en l’ingestion de sang humain. Bien que 

le sang soit vital pour l’organisme, en boire comme ce serait le 



 
 

67 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

cas d’une boisson s’avère problématique ici car, l’action de 

boire du sang humain est assignée au vampire, cette créature, ce 

mort-vivant qui, se nourrissant de sang humain, tuerait des 

hommes pour boire leur sang. La déroute sociale est énorme, des 

hommes animés de perfidie se transforment en vampires, 

s’attaquent à leurs propres frères et se délectent de son sang. Il 

va sans dire que l’homme, lui-même, s’est transformé en un loup 

dont les actions deviennent dangereuses pour la survie de 

l’humanité. On pourrait dire comme Thomas Hobbes que 

« l’homme est un loup pour l’homme » (1651 ; Léviathan). 

En effet, le retour constant de ʺPatrice ! ils ont bu ton sangʺ dans 

cet extrait, expose tragiquement la barbarie humaine et traduit 

par conséquent, la dysphorie très déconcertante de l’homme en 

société. Ainsi, toutes les fois que ce passage intervient dans cette 

œuvre, c’est l’indication mentale de la défaite morale de 

l’occident et de ses sbires africains, tandis qu’il sonne 

mentalement la martyrise et la victoire du monde libre. Aussi, 

ce refrain, exprime-t-il le champ sémantique de la bestialité ainsi 

que toute la cruauté humaine et sociale à travers les lexèmes que 

sont : ʺsorciersʺ, ʺendigueurs de libertéʺ, ʺanthropophageʺ 

(v7 ;8). Bien à propos, ʺsorcierʺ, caractéristique d’une pratique 

généralement néfaste sur l’être contre lequel est dirigé cette 

action, concaténé à ʺendigueurs de libertéʺ qui est relatif à 

l’entrave et à la répression, font l’état des dommages engendrés 

par les conduites dictatoriales et malveillantes dans une Afrique 

qui sombre dans les méandres de la sociopolitique sous les rênes 

des ʺanthropophagesʺ, des personnes, consommatrices de la 

chair humaine. L’analyse stylistique impliquant le choix du 

langage et des techniques littéraires utilisés par le poète dans cet 

extrait de texte, manifeste des sentiments particulièrement 

pernicieux dont l’expérience plonge dans un univers affligeant. 

D’une politique controversée, surgit donc la calamité et le 

désastre. La faillite est à son comble ; la cruauté et le 

vampirisme s’invitent dans une société humainement amochée. 



 
 

68 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

Ainsi, selon le poète, la barbarie étant le fait des humains, l’on 

ne pourrait qu’assister à l’éclosion d’une société effroyable et 

épouvantable. De ce fait, poésie et philosophie s’embrassent car, 

pour le philosophe Nietzche : « vivre ensemble c’est 

essentiellement dépouiller, blesser, violenter le faible et 

l’étranger, l’opprimer, lui imposer durement ses formes propres, 

l’assimiler ou tout au moins l’exploiter » (F. Nietzsche, 1886, 

p.59).  

Et, parce que la poésie sensibilise et soigne les maux par le biais 

des mots, elle s’investit et se présente comme une philosophie 

guidée par la compréhension du monde et de la vie sociale à 

travers la critique de tous les aspects sociopolitiques. Par 

ailleurs, la faillite historico-politique et sociale plante ici le 

décor de cet effondrement lié aux conduites à risques qui 

accablent et maintiennent cette décrépitude sociale. Et, le poète, 

dans cet autre extrait présente un monde qui s’écroule sous le 

poids des malversations, des conflits d’intérêts personnels, de 

domination, de triomphes égocentriques : 

 

                          Les démons sont saints et irréprochables 

                          D’ailleurs ils prêchent glorieusement l’évangile 

                          Les anges sont impurs et tenus captifs en enfer 

                          La quinine est miel sans borne 

            (E Toh bi, 2007, p. 17) 

 

Ce texte nous immerge dans une sorte d’antiphrase où, le poète, 

à travers son art dit le contraire de ce que l’on pense. Son objectif 

n’étant pas de dire des contrevérités, il s’attèle plutôt à faire 

ressortir ses avertissements face au monde en déliquescence afin 

de faire comprendre le message véhiculé. Ici, à travers le 

procédé de rhétorique en l’occurrence, l’antiphrase, figure de 

style d’opposition, le poète dresse le tableau des débâcles 

humaines de façon mordante afin de se soustraire de ces 

agissements qui ne peuvent et ne doivent être acceptés. Au 



 
 

69 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

premier vers, ʺles démons sont saints et irréprochablesʺ, deux 

lexèmes s’opposent et révèlent de nouvelles entités qui 

présentent d’autres tendances sémantiques, déviantes et 

significatives. Ainsi, ʺdémonsʺ et ʺsaintsʺ qui investissent deux 

réalités distinctes apparaissent ici comme deux réalités 

identiques, similaires et équivalentes. 

 

En effet, les ̋ démonsʺ référentiellement sont le symbole de gens 

attachés à la malfaisance, aux turbulences ; quant aux ʺsaintsʺ, 

ils se réfèrent aux personnes de bonnes valeurs morales et vivant 

de manière exemplaire et altruiste. Par ailleurs, le premier vers, 

c’est-à-dire, ʺles démons sont saints et irréprochablesʺ est 

subjugué par le lexème ʺdémonsʺ, lequel confère plutôt une 

valeur dépréciative qui met en exergue le chaos, le désordre qui 

s’établit dans la société. Il va sans dire que, la société, 

s’écroulant sous le poids des conflits d’intérêts, de dominations 

et de triomphes personnels est asphyxiée et baigne dans une 

sorte de subversion où, le fondement humain célébrant la 

magnanimité et la bienfaisance est anéanti et enterré. L’ordre 

social et humain étant ainsi saccagé, les ʺdémonsʺ s’érigent en 

saints et établissent le mal, la cruauté et la nuisance comme 

principe et prescription. Si tel est que les ʺdémonsʺ, prédisposés 

à faire régner le mal s’assimilent à des ʺsaintsʺ et sont 

irréprochables, et qui de plus ʺprêchent l’évangileʺ, ce livre où 

la piété, le respect et l’amabilité sont le credo, il va sans dire 

que, la situation du chaos et du désordre sociaux va vers une 

situation de non-retour. Le vers (v3) suit également la logique 

de ce bouleversement social qui dévoile la débâcle des actes 

humains sous les manigances des individus manufacturés par 

l’irrespect, le dédain et l’apathie. 

 

Et, considérant le lexème ʺangesʺ dans ʺles anges sont purs et 

tenus en captifsʺ (v3), il s’avère que celui-ci sort également de 

son univers sémantique initial pour se référer à une sorte d’abus 



 
 

70 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

ou d’injustice sociale dans laquelle le juste et le probe sont 

combattus. À ce propos, dans Du contrat social, Jean-Jacques 

Rousseau affirme : « L’homme naît bon, mais c’est la société 

qui le corrompt » (J-J. Rousseau, 1762.) Ainsi, les ʺanges 

impursʺ annoncent à travers cet extrait, une dégénérescence, une 

corruption sociale où l’homme, véritable acteur social 

transgresse les fondamentaux et crée un univers gouverné par 

l’anarchie, le désordre. Bien à propos, la société humaine tend 

vers la corruption et la bestialisation car, si les ʺangesʺ sont 

impurs et ʺtenus captifs en enferʺ, il va de soi que l’injustice et 

la corruption règnent à grande échelle et, que, le malaise 

existentiel est manifeste. Et, ce malaise est représenté au dernier 

vers (v4) où, le poète, désespéré et abattu déclare : ʺla quinine 

est miel sans borneʺ. Bien évidemment, ʺquinineʺ et ʺmielʺ, 

relevant des sens de la saveur sont ici juxtaposés et témoignent 

du caractère caustique où, la ʺquinineʺ, de par sa saveur amère, 

désagréable, rude, se voit attribuer des valeurs douces, 

comparables au ʺmielʺ, substance sucrée et savoureuse. Et, la 

métaphore présente dans ce vers subsiste dans la mesure où, la 

dureté de la vie sociale à travers abus, domination, trahison, 

meurtre et fratricide entretiennent les ressentiments, 

l’exaspération et le courroux des personnes abusées et spoliées. 

Les dérives humaines, sociales et politiques affaiblissent le 

développement et plombent la quiétude sociale. Et, entre abus, 

corruptions et malveillance, le poète, soucieux et alerteur, invite 

le peuple à transcender toutes les considérations individuelles 

afin de penser à la mère patrie, la terre qui unit et qui est 

commune. Telle une exhortation, le poète se fait l’écho d’un 

rappel à l’ordre civique, citoyen et culturel. 

 

II. L’exhortation à l’éthique civique et culturelle 

 

Depuis l’invasion de l’Afrique par les colons en passant par la 

succession des indépendances, le continent africain a longtemps 



 
 

71 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

demeuré dans un climat de tensions, de combats et de crises. Dès 

lors, sa littérature se compose essentiellement de combat 

idéologico-social car, son quotidien se retrouve amoché et son 

développement semble stagner. Des dirigeants africains, eux-

mêmes, bourreaux et tenant captifs leurs propres frères, 

l’Afrique s’enlise dans une sorte de labyrinthe où, il semble 

difficile de sortir. Toutefois, le poète à travers son art offre une 

autre vision au peuple africain qui, sous le poids des plaies 

sociales semble apathique. Il s’invite comme un mobilisateur 

dont la capacité de rassembler les acteurs et les organisations 

autour d’un ʺnousʺ inclusif et collectif à travers des actes 

d’éthiques civiques et culturels. À ce propos, dans Propos sur la 

littérature Négro-Africaine, Christophe DAILLY et Barthélémy 

KOTCHY soutiennent que :  

 

le sujet de base le plus authentique de la poésie des Noirs n’est 

pas l’amour, les roses, le clair de lune, ou la mort et le désespoir 

pris dans l’abstrait, mais la race et la couleur (et les problèmes 

émotifs qui s’y rattachent), dans l’univers ancestral et une prise 

immédiate sur l’Afrique actuelle, avec ses problèmes. 

   (C. Dailly & B. Kotchy, 1984, p.83) 

 

Bien justement, l’éthique civique, consistant en l’éducation 

politique et pratique de la citoyenneté se veut ici incontournable 

dans l’aspiration d’une Afrique nouvelle où, la justice, l’équité, 

les amendements correspondent à une vision du monde tant, 

pour les dirigeants politiques que pour le peuple. Et, parce que 

la poésie se déploie elle-même au-delà de l’expression des 

émotions et sensations, elle s’invite alors comme une requête 

dont la visée sémantique reposerait sur la satire des déficiences 

sociales et politiques en exhortant aux changements, à 

l’amélioration. L’œuvre Djelenin-nin pour toi mon Afrique du 

poète ivoirien, en sa qualité d’éveilleur donne le ton en invitant 

le peuple aux devoirs citoyens, civiques et culturels. Ainsi, 



 
 

72 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

l’appel à l’éthique initiée par le poète dans cette œuvre, 

s’accommode à toutes les manœuvres sociales dont l’objectif 

vise la valorisation du patrimoine commun à travers les figures 

emblématiques qui ont porté haut les révolutions africaines et 

aussi par le biais de la culture, le patrimoine commun, 

l’ensemble des traits distinctifs matériels et spirituels, 

intellectuels et historiques. Soit l’extrait de texte suivant : 

 

                          Brute Afrique des âmes exaltées 

                          Brute Afrique de la chaleur nostalgique 

                          du royaume congénital 

                           L’oiseau louangeur te chante 

                           (E Toh bi, 2007, p.27) 

 

Les deux premiers vers ʺBrute Afriqueʺ, dans une sorte de 

refrain s’établit comme une suite anaphorique mettant en 

exergue le syntagme nominal ʺBrute Afriqueʺ. Par ailleurs, ce 

syntagme nominal ʺBrute Afriqueʺ stipulerait que l’Afrique, 

malgré son invasion par la machine occidentale et surtout, 

ballotée entre la civilisation blanche et celle traditionnelle, est 

demeurée et restée singulière. Ainsi, le lexème ʺBruteʺ dans 

ʺBrute Afriqueʺ, loin d’exprimer, l’inculture ou la bestialité, 

s’avère ici être l’essence, le fondement de l’Afrique qui, 

originellement était animée, énergique, pleine de vivacité, de 

candeur. Par ailleurs, ʺBrute Afriqueʺ des ʺâmes exaltéesʺ est le 

symbole d’une communauté noire africaine, dépositaire de la 

tradition orale et, au service du peuple qui se célèbre et se 

contemple. Ici, par exemple, l’exhortation bien que civique et 

éthique, met l’accent sur la culture griotique à travers 

l’exaltation, les louanges ainsi que les honneurs dont se font 

maîtres les griots en Afrique. Le vers (4) ʺ l’oiseau louangeur te 

chanteʺ dévoile donc la présence du griot d’Afrique qui, à 

travers chants et déclamations adule l’Afrique, chante sa culture, 

sa civilisation traditionnelle à travers le dynamisme et la 



 
 

73 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

vivacité de son environnement politique, social, économique et 

physique d’antan. Aussi, convient-il de souligner que le griot, 

cet ʺoiseau louangeurʺ qui chante l’Afrique, dépositaire de la 

tradition orale dans les cultures africaines et, praticien de la 

déclamation des récits historiques qui font la part belle aux héros 

fondateurs de l’histoire du peuple est porteur de savoirs. De ce 

fait, la place du griot dans la société africaine s’avère 

importante. Dans Aspects de la critique africaine, Noureini 

Tidjani Serpos affirme :  

 

 …dans la poésie africaine d’autrefois le griot avait une place 

bien déterminée dans la société. (…) il avait sa place et cette 

place avait du poids. Il était le seul, avec le sorcier, à pouvoir 

comprendre ce monde multilingue et à le traduire en langage 

humain. 

(T. S. Noureini, 1987, p133) 

 

Ainsi, aux vers (2 ;3), le poète Toh Bi, à travers sa poésie pénètre 

l’univers sacré du griot tout en s’assurant que l’obligation et 

l’intérêt de l’art griotique soient au service de l’Afrique.  

 

Par ailleurs, il nous conduit dans cette étendue fertile et prolifère 

où, le griot prône le communautarisme dans les contrées 

africaines. Les vers (2 et 3) se chargent d’exprimer ce 

communautarisme reconnu à l’Afrique où, l’individu africain 

est un être en relation avec les autres et surtout, se définissant 

par rapport à la communauté dont il fait partie. Les 

enchaînements syntaxiques ʺchaleur nostalgiqueʺ (v2) et 

ʺroyaume congénitalʺ (v3), énoncent clairement cette logique de 

solidarité africaine. Ici, la ʺchaleur nostalgiqueʺ, de façon 

littérale fait référence à l’état de tristesse causé par 

l’éloignement du pays natal. Et, concaténé à ʺcongénitalʺ dans 

ʺroyaume congénitalʺ, fait office d’un malaise, d’un 

déséquilibre que provoque un défaut, une carence. Là, par 



 
 

74 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

exemple, le malaise pourrait s’expliquer par la ʺnostalgieʺ, la 

souffrance causée par le mal du pays. Ainsi, en exil ou loin de 

son pays, l’africain ressent une entaille, une plaie car, seul dans 

un lieu où il est privé de certains agréments regrettables, à 

savoir, le communautarisme les relations fraternelles (chaleur ; 

(v2) qui, ici, sont symboles de sa stabilité mentale et sociale. Ce 

faisant, ʺcongénitalʺ, exprimant des affections accidentelles qui 

pourraient gêner le bon fonctionnement de l’organisme à la 

naissance, se désolidarise de cette appréciation et marque plutôt 

les liens infaillibles de la fratrie à travers le lexème ʺroyaumeʺ 

au (v3). L’Afrique pour le poète et, chantée par le griot, est un 

ʺroyaume congénitalʺ où, le communautarisme, la fratrie sont 

vécus et célébrés. Selon le poète, l’Afrique noire est un 

continent qui, traditionnellement ne peut s’épanouir qu’à travers 

la consolidation des liens sociaux et sacrés liés au 

communautarisme. De ce fait, la poésie, parce qu’elle prône le 

communautarisme, s’apparente à une sorte de bonne 

gouvernance car, au sein du communautarisme, règnent les 

valeurs et principes identitaires qui mettent l’accent sur le lien 

entre l’individu et la communauté. La place privilégiée du griot 

dans les sociétés d’Afrique traditionnelles lui confère des rôles 

d’instructeurs, de pédagogues. Il enseigne donc, à travers son 

art, il éduque par le biais de la parole et demeure un véritable 

relais social entre l’individu et son milieu de vie 

communautaire. Dépositaire de la culture, il chante l’éthique 

civique, se charge de la communication politique de sa 

communauté. 

Bien à propos, dans cet extrait de texte poétique, l’auteur 

projette l’art du griot (oiseau louangeur) qui, d’une part, veille à 

la survie de la culture et, d’autre part, raconte les exploits des 

valeureux combattants et guerriers des luttes et batailles dans les 

changements historico-sociaux en Afrique. Pour le poète, 

l’oiseau louangeur en l’occurrence, le griot, à travers la 

profération de la parole qui n’est que ʺchant de magnificenceʺ, 



 
 

75 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

vante par le biais de son art, les guerriers d’Afrique noire qui 

autrefois, ont mené des luttes pour faire régner la justice, 

l’équité. Aux vers (6,7 et 8), il expose et exalte ces héros noirs 

africains qui ont lutté militairement contre la pénétration 

occidentale et ont influencé la vie et le destin des communautés. 

Le vers (6), ̋ c’est un chant de magnificenceʺ est un rappel à l’art 

de louange et d’exaltation de ʺl’oiseau louangeurʺ, ce griot 

reconnu par ses louanges faits aux guerriers et combattants, des 

louanges qui sont source de motivation et d’union pour les 

causes sociales. Ainsi, au vers (7), ce ʺchant Samory l’a chantéʺ 

regorge tous les éloges retraçant l’influence et l’engagement du 

guerrier Samory Touré aux cotés des siens dans la conquête 

coloniale de l’Afrique noire. 

En effet, Samory Touré, est une figure emblématique dans la 

lutte contre la pénétration française et britannique en Afrique 

occidentale. Considéré comme un grand chef noir et l’un des 

plus résistants à la pénétration coloniale, est chanté ici, et exalté. 

Ce faisant, l’on dénote l’aspect civique et citoyen à travers le 

rôle que joue le griot qui, par sa communication, perpétue non 

seulement, la culture orale, fondement de la civilisation noire, 

mais aussi, fait l’éloge des figures importantes des luttes 

africaines. Ces rôles joués par le griot sont de nature patriotique 

car, ils sont guidés par l’amour de la patrie, le dévouement de 

bien servir la nation. Le griot, chante également Chacka, figure 

emblématique de luttes africaines dont, l’histoire explique ses 

talents de guerriers et militaires. Enclin à restaurer l’exclusion 

et la disgrâce de ses compères, Chacka se transforme en 

libérateur et devient un personnage incontournable de la 

revendication africaine. Somme toute, faire l’éloge de ces 

figures dans les luttes d’Afrique noire, c’est une sorte 

d’exhortation au civisme, au patriotisme et, surtout, une 

invitation du peuple noir à s’en approprier tant, au niveau de sa 

politique sociale que culturelle et civilisationnelle. Par ailleurs, 

l’art du griot, dépositaire de la tradition orale, allie poésie et 



 
 

76 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

musique, donc, danse. Ce fait stipule que le poète serait un griot 

dont, le chant et les paroles interagissent historiquement entre la 

communication sociale et la culture africaine issue d’horizons 

divers. Parler de culture africaine dans un tel contexte selon Jean 

FONKOUÉ c’est : 

 

définir comme l’héritage matériel et spirituel d’un peuple pris 

dans le cours de son histoire (…). La culture d’un peuple ou 

d’une société embrassera le processus technique de la 

production des biens matériels, les possibilités du contrôle des 

lois de la nature et de la société, les modèles conceptuels qui 

gouvernent ses traditions ainsi que les possibilités de 

coordonner l’ensemble de ces acquisitions dans leur application 

systématique au développement de la société et de la 

personnalité des individus. 

(J. Fonkoué, 1985, p.60) 

 

 Autrement dit, la culture, facteur d’intégration se veut donc 

participative au développement à travers la conscience 

d’appartenance, d’unité et de lien national. De ce fait, les valeurs 

pratiques et sociales au sein d’une communauté, influencent la 

collectivité et exhortent à l’éthique culturelle qui, dans notre 

contribution, implique ici la danse traditionnelle africaine, danse 

historique, sociale, célébrant parfois les étapes clé de la vie en 

Afrique. Elle peut se faire avec musique ou sans musique. Dans 

ce texte ci-dessous énuméré, cette danse se fait sans musique ; 

elle se fait sous l’inspiration de paroles envoûtantes du poète-

griot et, est exécutée par des danseuses qui enseignent 

publiquement le culte du beau, artistiquement : 

 

                             Ce chant lorsqu’on le chante 

                             L’esprit des danseuses esthètes d’éveille 

                              Et elles dansent… 

                              Sans instrument de musique 



 
 

77 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

                                Sans sonorité 

                                Seulement avec émissions saccadées 

                                et intermittentes de voix 

                                (E. Toh bi, 2007, p 26) 

 

D’entrée de jeu, l’adjectif démonstratif ʺceʺ (v1) désignant le 

ʺchantʺ permet de rapprocher le ʺchantʺ chanté par le griot et 

poète en l’honneur des combattants et héros pour la cause de 

l’Afrique. Ce chant du poète et griot, tel un acte de citoyenneté 

joue le rôle de médiateur social. Il devient donc informateur, 

éducateur, exhortant à l’éthique citoyenne et civique. Aussi, la 

question de la danse intervient-elle dans ce périple, telle la suite 

logique du rappel identitaire, civilisationnel et communautaire 

permet de consolider toute cette structure citoyenne, civique et 

culturelle. Ici, l’action de la danse est assimilée à un éveil, une 

alerte présente et ponctuée aux vers 1 et 2 dans, ʺce chant 

lorsqu’on le chanteʺ ; ʺl’esprit des danseuses esthètes s’éveilleʺ. 

En effet, la danse dans les cultures traditionnelles africaines est 

un rite et constitue un véritable moyen d’expression d’idées et 

de règles importantes de la vie et de l’histoire des sociétés.  

 

L’esprit des ʺdanseuses esthètes qui s’éveilleʺ à l’écoute du 

chant louangeur, établit une certaine connexion avec la 

communauté en plus de la discipline qu’elle soulève par le biais 

des différentes chorégraphies qui s’y prêtent. Tels des 

mouvements d’ensemble, la danse dans ce texte favorise le 

sentiment d’appartenance communautaire et de compréhension 

mutuelle entre peuple et initiés. Dans la suite de cet extrait, le 

poète annonce, telle une initiation, des ʺdanseuses esthètesʺ qui 

exécutent des pas de danse sans ʺinstrument de musiqueʺ (v4), 

ʺsans sonoritéʺ (v5) et, ʺseulement avec émissions de voixʺ. 

Bien à propos, danser sans rythme, c’est-à-dire, sans tambour, 

ni musique, danser uniquement au rythme de la voix stipule une 

discipline favorisant la symbiose, en union avec toute la 



 
 

78 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

communauté. Mieux, la danse, atout culturel important du 

patrimoine noir africain est un moyen de communication qui 

célèbre la vie en communauté à travers la culture, permet de 

libérer la société du joug de la répression et lui insuffle un 

souffle nouveau. Ce faisant, la danse en l’occurrence la culture, 

facteur d’identité communautaire consolide la structure sociale 

qui, par le biais de l’éthique civique et citoyenne célèbre, 

communique, participe au développement et à l’épanouissement 

social. Et, parce que le poète est culturellement investi, son art 

s’imprègne socialement, civiquement et civilisationnellement.  

 

Source de richesse collective, l’art poétique se veut 

incontournable car, facteur de rapprochement, il enseigne la 

tolérance, la liberté à travers son essence euphorique qui la 

constitue. 

 

III. L’euphorie positivante de l’esprit poétique (méditation, 

unité) 

 

Parler d’euphorie positivante de l’art poétique, c’est traiter de la 

sensation intense de bien-être, d’optimisme que génère l’art de 

la poésie dans toutes ses composantes. D’ailleurs, la poésie, ici, 

se faisant l’écho de sentiments intenses de bonheur et d’extase, 

s’avère être une sorte de transcendance qui rappelle le caractère 

curatif de l’art poétique. Dans Djelenin-nin pour toi mon Afrique 

du poète Toh Bi, l’œuvre communique cette énergie positivante, 

débordante et sans faille. Par ailleurs, l’euphorie dans cette 

œuvre s’établit autour d’une profonde réflexion à la réalisation 

de l’alliance poésie/culture ou, poésie/quiétude. Dans ce sens, la 

poésie, elle-même, en tant que littérature qui relie les bornes 

extrêmes, devient une littérature sociale, une littérature d’union, 

d’unité. Ainsi, dans la suite de cette contribution, l’euphorie 

positivante de la poésie s’inspire de l’appel à l’unité qui se veut 



 
 

79 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

valorisant socialement, faisant de ce genre littéraire, une 

littérature opérationnelle et agissante : 

 

                               Il est apparu le prophète du Djelenin-nin !!! 

                               Avec son visage radieux 

                                Radieux comme le soleil des grands jours…  

                                 (E. Toh Bi, 2007, p.41.) 

 

À travers le premier vers, à savoir, ʺIl est apparu le prophète du 

Djelenin-nin !!!ʺ, le poète est présenté comme un être dont les 

pouvoirs conférés par l’art poétique se veulent comme source 

d’inspiration divine, révélatrice de vérités humaines et sociales. 

Ce faisant, tel un visionnaire, le ̋ prophète du Djelenin-ninʺ (v1), 

après constat et procès de la faillite sociale, culturelle et 

historique souhaite la transcendance de toutes les plaies sociales 

afin d’inscrire le consensus social qu’exprime bien le slogan de 

l’Ivoironie du poète et écrivain Toh Bi en ces termes : « Au 

milieu de nos différences, soyons d’accord sur ce qui ne nous 

différencie pas ». Cet appel à l’unité est le fruit de réflexions 

profondes car, la poésie africaine d’origine ancestrale, introduit 

bien qu’il n’y a pas de développement sans unité. 

Bien à propos, la poésie d’Afrique est une poésie de 

développement car, appelant l’union sacrée de ses filles et fils 

comme l’illustre si bien le mouvement de la Négritude. Aux vers 

(2,3), les agencements syntaxiques ʺvisages radieuxʺ, ʺradieux 

comme le soleilʺ exposent un certain optimisme, une lueur 

d’espoir qui vient resplendir le quotidien assez ombrageux de 

l’Afrique en crise. La poésie se présente comme une lumière qui 

avertit et, dont, le scintillement transporté par le poète est 

transmissible. De ce fait, la figure de la comparaison, (ʺradieux 

comme le soleil des grands joursʺ ; v3) est saisissable et 

rapproche l’esprit du ʺprophète du Djelenin-ninʺ, porteur de 

bonnes nouvelles, à la bienfaisance et au pouvoir de l’unité à 

travers la figure du soleil (soleil des grands jours), un ʺsoleilʺ 



 
 

80 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

dont la puissance énergétique éclaire les consciences. Bien à 

propos, parce que la lumière du poète éclaire ses congénères et 

les consciences collectives, elle s’associe au ʺsoleilʺ et 

symbolise l’unité de l’être, en harmonie avec une conscience qui 

distingue l’indispensable au fonctionnement social. Cet état de 

fait suscite de vives émotions, d’émerveillement et d’extase. 

 

                           Enthousiasme des foules 

                           Procession aux flambeaux 

                           Chants de chorale 

                           Mariage sans anneaux 

                            Alliance contre la désunion 

                            Union contre la déchirure 

                            Pacte d’incarcération à vie du divorce 

         (E Toh bi, 2007 p.41.) 

 

La lecture de ce texte met en exergue deux parallélismes très 

indicateurs : Alliance/désunion (v5), Union/déchirure (v6). Ce 

parallélisme édifie le lecteur/auditeur quant au projet de l’unité 

dont est capable le genre littéraire poétique.  

En effet, ces deux parallélismes, reliés par la préposition 

adverbiale ʺcontreʺ dans ʺalliance contre la désunionʺ et, ʺunion 

contre la déchirureʺ, au lieu d’exposer un conflit, l’opposition 

entre des entités, célèbrent plutôt le rapprochement, la 

fraternisation qui est ici, matérialisée par l’alliance et l’union. 

Mieux, ʺallianceʺ et ʺunionʺ, en parfaite symbiose inversent la 

ʺdéchirureʺ et la ʺdésunionʺ qui sont autant de plaies et 

d’obstacles pour pouvoir inscrire l’unité à travers l’action de 

ʺl’allianceʺ et de ʺl’unionʺ, symbole d’engagement mutuel, de 

liens sacrés et d’union des forces contre l’adversaire commun. 

Ici par exemple, la présence des figures de rhétorique manifestée 

par le parallélisme (Alliance/désunion ; Union/déchirure) 

renforce l’union célébrée et prônée par le poète comme le 

fondement de l’exubérance et de l’effloraison de l’Afrique. Et, 



 
 

81 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

dans cet extrait, ces actions d’ensemble pour l’unité noire 

africaine se traduisent par un acte très communicateur à travers 

le dernier vers, en l’occurrence, ʺpacte d’incarcération à vie du 

divorceʺ. Bien à propos, la convention d’emprisonner à vie le 

ʺdivorceʺ stipule donc une certaine prise de conscience de la 

réalité et de l’expérience douloureuse engendrée par tous les 

conflits et crises à travers lesquels, le quotidien africain a 

longtemps été exposé. Et, donc, ʺenterrerʺ ensemble le 

ʺdivorceʺ, la désunion, c’est faire taire toutes les différences 

conflictuelles afin d’envisager le développement commun d’une 

Afrique aux sous-sols particulièrement riches et, aux potentiels 

humains énormes. Ce faisant, tel un muezzin, l’appel du poète 

réveille plus d’un. Il est retentissant, assourdissant en s’invite 

dans les consciences sociales, nationales, continentales.  Le vent 

du changement pour le poète est plus que saisissable : 

 

                               De l’écroulement des murs de Jéricho 

                               De la chute du mur de Berlin 

                               De la libération de la terre d’Éburnie 

         (E Toh Bi, 2007, p.41) 

 

Le premier vers expose le changement, la transformation à 

travers les ʺmurs de Jérichoʺ dont la déchéance susciterait un 

havre de paix où, le peuple d’Israël, unit, part à la conquête du 

pays de Canaan. Ainsi, dans l’union, la bataille à ʺJérichoʺ est 

présentée comme une conquête divine et sacrée, une victoire 

dans l’unité au-delà de toutes considérations personnelles ou 

individuelles. Des murs qui nous barrent et alimentent les 

rancunes et les hostilités, le poète suggère la bataille à Jéricho, 

où, le peuple en unisson fait tomber les barrières, les obstacles 

et la séparation. 

Par ailleurs, le vers 2, s’invitant dans le même style de 

sémantisation et, la ʺchute du mur de Berlinʺ qui donne lieu à 

des scènes de fraternité retrouvée et consommée, marque dès 



 
 

82 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

lors, la fin de la division et, annonce une liberté idéologique. La 

ʺchuteʺ du mur de Berlin, c’est la représentation d’une société 

noire africaine libre et libératrice, qui unie, célèbre et acclame 

la souveraineté, le nationalisme. De tout ce déclin, pourrait 

rayonner la libération de toute l’Afrique et, surtout, de la ʺTerre 

d’Éburnieʺ, patrimoine du poète. Autrement dit, selon la poésie 

négro-africaine, le consensus national, l’intérêt commun ainsi 

que l’union et l’entente entre les filles et fils du continent, sont 

le principe pour faire régner la justice, pour sauvegarder la paix 

et, pour faire éclore le développement. Et, le poète, tel un 

psychanalyste procède à la cure de la société, propose des 

solutions pour résoudre les conflits et, permet à travers ses 

œuvres, de surmonter les différents obstacles, d’où, l’euphorie 

positivante mise en exergue dans cette partie de la contribution.  

Pour le reste, le sentiment de bien-être général que procure 

l’unité, la méditation, à travers l’esprit de la poésie se poursuit, 

s’accélère et s’invite dans la passion, cet autre état qui domine 

le mental assez éprouvé de l’Afrique qui, recherche 

inlassablement la stabilité. De ce fait, la poésie, se présente dès 

lors comme l’essence qui charme, qui fascine et captive la 

société en la transportant vers ce breuvage magique, inspiré par 

l’union, l’entente, l’amour : 

 

                           La poésie est un philtre 

                            Et le poète sait que l’obsession de la parole 

                             Consume sa chair… 

        (E Toh Bi, 2007, p.27.) 

 

Ici par exemple, le premier verset investit métaphoriquement, 

dévoile l’art poétique comme une sorte de breuvage dont 

l’objectif est d’apaiser, de satisfaire et de détendre. Alors, si tel 

est que la poésie est incorporée à un philtre dont le breuvage est 

censé donner de l’amour et un sentiment intense et agréable, il 

serait donc, convenable de révéler que le praticien de l’art 



 
 

83 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

poétique est un philanthrope, un altruiste dont, la prédisposition 

à aimer et à s’intéresser à l’autre devient une obsession. Au vers 

2, cette obsession du poète se manifeste à traves l’action de la 

poésie qui, par le biais de la déclamation, assiège et revêtit le 

corps, l’âme et l’esprit du poète. 

En effet, l’arme débordante d’amour du poète est sa parole, sa 

déclamation qui dans ses productions déborde d’amour et 

s’assimile à l’obsession, une obsession amoureuse qui, loin 

d’être une fixation malsaine, se traduit par l’amour dont, 

l’intensité dévore le poète lui-même. Il est entrainé par sa 

philanthropie ; il fait sienne des douleurs et angoisses de son 

peuple et se charge de les atténuer. Le dévouement, l’amour et 

la passion du poète enveloppent son être entier. Et, selon le 

philosophe allemand Friedrich Hegel dans La raison dans 

l’histoire (1830), « Rien de grand ne s’est accompli dans le 

monde sans passion ». Ainsi, parce que l’art poétique répond 

aux préoccupations et aux relations sociales, il allie la 

philosophie qui, elle, investit la sensibilité, l’intelligibilité et le 

rationnel. Ce faisant, poète et philosophe, sujets altruistes et 

passionnés, se rencontrent et, par la passion, ouvrent un monde 

organisé, guidé par la sensibilité, la bonne conscience. De ce 

fait, la poésie africaine, en dressant le décor des méfaits sociaux 

jusqu’à l’exhortation disciplinaire et citoyenne, se fait l’écho 

d’une Afrique dont la réorganisation et l’équilibre sociales se 

veulent imminentes et authentiques. 

                          

Conclusion 

 

Somme toute, la poésie négro-africaine, littérature née dans un 

environnement de crises assiste à l’émergence d’une littérature 

fortement focalisée sur la condition de l’homme noir africain en 

situation de marginalisation. Ainsi, la poésie du continent, 

illustre la vocation négro-africaine de l’art alliant esthétique et 

combativité, purisme littéraire, existentialisme, éthique civique 



 
 

84 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

et culturelle. Sous ce rapport, l’œuvre poétique devient l’essence 

d’une vision sociale transformée et transcende l’imaginaire 

créatif pour faire face à un monde où, la recrudescence des 

vicissitudes plombe le quotidien du noir africain. Par ailleurs, la 

poésie, en se chargeant de pourfendre la désagrégation des 

repères culturels et communautaires ainsi que les crises 

incessantes en Afrique, se veut l’écho de la recherche d’une 

stabilité sociale face à un monde en déliquescence et, où, les 

fondements sociaux d’excellence, de communautarisme tendent 

vers l’étouffement. Ainsi, des conduites à risques des sociétés 

africaines postmodernes, le poète Toh Bi à travers sa poésie 

exhorte à l’éthique civique, culturelle, tout en plongeant 

l’analyste dans un univers plutôt positif à travers l’unité, la 

méditation dont a besoin l’Afrique pour parfaire son 

développement. Tel un psychanalyste, la poésie d’Afrique à 

travers son art, soigne le fonctionnement de la société africaine, 

l’invite à une prise de conscience afin de panser et guérir les 

troubles qui le maintiennent dans le chaos. Cette poésie, depuis 

les sources orales comme écrites assure et transporte vers un 

idéal sociétal ; source d’identité culturelle, civilisationnelle. Elle 

demeure le patrimoine assez évocateur dans l’essor de la société. 

 

Bibliographie  
 

DAILLY Christophe, KOTCHY Barthélémy (dir), 1984. 

Propos sur la littérature Négro-Africaine, Éditions CEDA, 

Abidjan 

FONKOUÉ Jean, 1985. Différence et identité, les sociologues 

africains face à la sociologie, SILEX, Paris  

HOBBES Thomas, 2002. Léviathan, Traité de la matière, de la 

forme et du pouvoir de la république ecclésiastique et civile, 

traduction de M. Philippe Folliot, Normandie, 560 p. 

MILLY Jean, 2008. Poétique des textes, Armand Colin, Paris 



 
 

85 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

MOUNIN Georges, 1962. Poésie et société, Paris, Presses 

Universitaires, France  

NIETZSCHE Friedrich, 1886. Par-delà le bien et le mal, 

Editions Flammarion, Paris 

NOUREINI Tidjani Serpos, 1987. Aspects de la critique 

africaine, Éditions SILEX, Paris 

ROUSSEAU Jean-Jacques, 1762. Du contrat social, Editions 

Flammarion, Paris 

TOH BI Emmanuel, 2007. Djelenin-nin pour toi mon Afrique, 

l’Harmattan, Paris 

TOH BI Emmanuel, 2018. Le manifeste de l’Ivoironie, 

Éditions Matrice, Abidjan 

 


