Revue ASTR-GHANA

Espaces narratifs et thématiques dans les
mensonges de la nuit de Monnet Badjo
Bernadette : une lecture de la dynamique
identitaire et des mécanismes de conservation
culturelle chez les M’batto de Cote d’Ivoire

DAOUDA FOFANA

MAITRE-ASSISTANT EN LITTERATURE ORALE,
Université Félix Houphouét-Boigny (UFHB)
Cocody / Abidjan (Céte d’Ivoire)
fofdaouda04@yahoo.fr

Résumé

Cet article analyse les espaces et les thématiques dans le recueil de
contes Les Mensonges de la nuit de Monnet Badjo Bernadette, afin de
montrer leur réle comme indices de conservation culturelle et identitaire chez
le peuple M’batto de Céte d’Ivoire. L’étude met en lumiere la symbolique des
lieux (brousse, village, sites sacrés) et les themes récurrents (mensonge, ruse,
hiérarchie sociale, réles de genre) qui traduisent un systeme de valeurs
spécifique. Le conte est ainsi présenté comme un vecteur essentiel de
transmission intergénérationnelle, de renforcement du sentiment
d’appartenance et de résistance culturelle face aux transformations sociales.
Ce travail contribue a la valorisation du patrimoine oral ivoirien et & la
compréhension des dynamiques identitaires en Afrique.

Mots-clés :  espaces narratifs, thématiques, dynamique identitaire,
mécanismes, conservation culturelle

Abstract

This article analyzes the spaces and themes in the collection of tales 'The Lies
of the Night' by Monnet Badjo Bernadette, in order to show their role as
indicators of cultural and identity preservation among the M batto people of
Ivory Coast. The study highlights the symbolism of places (bush, village,
sacred sites) and recurring themes (lies, cunning, social hierarchy, gender
roles) that translate a specific value system. The tale is thus presented as an
essential vector for intergenerational transmission, strengthening the sense
of belonging, and cultural resistance in the face of social transformations.

120


mailto:fofdaouda04@yahoo.fr

Revue ASTR-GHANA

This work contributes to the valorization of Ivorian oral heritage and the
understanding of identity dynamics in Africa.

Keywords: narrative spaces, themes, identity dynamics, mechanisms,
cultural preservation.

Introduction

La richesse des traditions orales africaines, en particulier
des contes, constitue un patrimoine immatériel fondamental
pour la compréhension des cultures et des identités des peuples.
En Cote d’Ivoire, le peuple M’batto, implanté principalement
dans la région de I’Est, posséde une tradition narrative riche et
vivante, reflétée notamment dans le recueil de contes Les
Mensonges de la nuit de Monnet Badjo Bernadette (2018). Ces
contes, transmis oralement de génération en génération,
dépassent le simple divertissement pour devenir des vecteurs de
conservation culturelle, de transmission des valeurs et de
renforcement identitaire.

L’¢étude des espaces et des themes présents dans ces
récits permet d’appréhender les mécanismes par lesquels le
peuple M’batto maintient et renouvelle sa mémoire collective.
Les lieux évoqués — la brousse, le village, les sites sacrés —
sont autant d’espaces symboliques ou se cristallisent les rapports
sociaux, les croyances et les savoirs traditionnels. Par ailleurs,
les thématiques recurrentes telles que le mensonge, la ruse, le
respect de la hiérarchie sociale, et les réles assignés aux genres,
traduisent une vision du monde spécifique qui structure la vie
communautaire.

Cette recherche s’inscrit dans une perspective
anthropologique et littéraire, en mobilisant les travaux sur la
tradition orale africaine (Finnegan, 1970 ; Vansina, 1985) ainsi
que sur les enjeux identitaires liés a la littérature orale (Niane,
1981 ; Diouf, 2012). Elle contribue a la valorisation du
patrimoine narratif ivoirien et a la compréhension des

121



Revue ASTR-GHANA

dynamiques culturelles dans un contexte de modernité et de
globalisation.

L’objectif de cet article est donc d’analyser comment, a
travers le recueil Les Mensonges de la nuit, les contes m’batto
agissent comme indices de conservation culturelle et identitaire.
Nous montrerons dans un premier temps comment les espaces
narratifs traduisent la symbolique sociale et cosmologique
m’batto. Ensuite, nous examinerons les thématiques majeures et
les valeurs véhiculées. Enfin, nous étudierons le rdle
fondamental du conte comme outil de transmission culturelle et
de résistance identitaire face aux changements contemporains.

1. L’espace narratif comme reflet de la géographie
symbolique m’batto

L’espace dans le conte ne se limite pas a un simple décor
; il joue un role structurant fondamental qui permet d’orienter le
sens, d’inscrire les personnages dans un univers symbolique et
de véhiculer des représentations culturelles. Chez les M’Batto,
la configuration spatiale des récits contribue & ancrer la narration
dans un territoire a la fois concret et imaginaire, reflet des modes
de vie, des valeurs et des croyances locales. Cette premiére
partie s’attachera a décrypter les principaux espaces évoqués
dans Les Mensonges de la nuit — la brousse, le village et la
case/lieux sacrés — en montrant comment ils incarnent la
géographie symbolique m’batto.

1.1. La brousse, lieu d’épreuve et d’apprentissage
La brousse occupe une place centrale dans les contes
m’batto comme espace liminal entre le monde connu et
I’inconnu. Elle est souvent présentée comme un territoire
hostile, rempli d’embiiches et d’énigmes, ou le héros est mis a
I’épreuve. Cette représentation s’inscrit dans une double
fonction : la brousse est d’une part un lieu de danger et de mise

122



Revue ASTR-GHANA

en danger, d’autre part un espace initiatique qui permet a
I’individu de se confronter a soi-méme et au monde.

Dans Les Mensonges de la nuit, I’un des contes intitulé
« La brousse aux mille pieges » illustre cette ambivalence. Le
protagoniste y pénetre pour échapper a la persécution, mais il
doit déployer ruse et courage pour déjouer les piéges tendus par
les esprits de la forét (Monnet Badjo, 2018, p. 43). La brousse y
est décrite comme un espace qui désoriente, avec ses sentiers
changeants et ses arbres aux voix mystérieuses, ce qui souligne
la dimension mystique et initiatique du lieu.

Cette fonction de la brousse comme terrain
d’apprentissage correspond a une conception traditionnelle chez
les peuples Akan, dont les M’Batto font partie, pour qui la forét
est le lieu des rites d’initiation et de transformation personnelle
(Mbaye, 2013). Ce territoire sauvage est donc un passage obligé
pour toute personne appelée a devenir adulte et membre a part
entiere de la société.

1.2. Le village, matrice des normes sociales
A 1’opposé de la brousse, le village représente 1’espace
de la vie sociale organisée, de la stabilité et du collectif. C’est
dans le village que s’exercent les régles coutumieres, que se
tiennent les conseils des sages et que s’affirment les liens de
parenté et d’alliance.

Dans le recueil, la scéne villageoise est freqguemment le
lieu du dénouement des récits. Par exemple, dans « Le conseil
des anciens » (Monnet Badjo, 2018, p. 59), les villageois se
rassemblent pour trancher un différend suscité par un mensonge
dévoilé. Ce cadre spatial insiste sur la dimension communautaire
de lajustice et la primauté du dialogue dans la régulation sociale.

Le village est aussi un espace identitaire majeur. Il
incarne la continuité des traditions et la permanence des reperes.

123



Revue ASTR-GHANA

Comme le note Vansina (1985), dans les sociétés africaines a
forte oralité¢, le village n’est pas simplement un lieu
géographique, mais un centre symbolique ou s’ancrent 1’histoire
et la mémoire collective.

1.3. La case et les lieux sacrés : espaces de transmission

La case familiale occupe une fonction clé dans la
transmission de la culture orale m’batto. C’est la que se
déroulent les veillées, moments privilégiés ou les anciens
racontent les contes, enseignent les regles et transmettent les
savoirs aux plus jeunes. L’importance de cet espace est évoquée
explicitement dans le texte « Veillée au clair de lune » (Monnet
Badjo, 2018, p. 35), ou la narratrice insiste sur le role du récit
nocturne pour créer un lien intergénérationnel fort.

Par ailleurs, les lieux sacrés comme les arbres totems, les
fontaines ou les autels ancestraux sont présents dans plusieurs
contes, conférant au territoire une dimension spirituelle
essentielle. Ils symbolisent la relation des M’Batto avec leurs
ancétres et I’ordre cosmique. Ces espaces sont souvent associés
a des interdits ou a des pouvoirs mystérieux, comme dans le
conte « L’arbre aux secrets » (Monnet Badjo, 2018, p. 78), ou la
transgression des régles liées au lieu sacré entraine des
conséquences dramatiques.

Cette mise en valeur des espaces sacrés confirme
I’analyse de Nzewi (1997), qui souligne I’importance des lieux
sacrés dans la construction identitaire des communautés
africaines par le biais de la mémoire orale.

2. Thématiques récurrentes et valeurs culturelles m’batto

124



Revue ASTR-GHANA

Au ceeur des contes m’batto, les thématiques abordées
dépassent le simple cadre narratif pour incarner un véritable
systeme de valeurs et un mode de compréhension du monde. Ces
thémes, qui reviennent avec insistance dans Les Mensonges de
la nuit, permettent d’appréhender la maniére dont la société
m’batto congoit la vérité, les rapports sociaux, le genre et la
place des individus au sein du groupe. Cette partie analyse les
trois thématiques principales : le mensonge et la ruse, la
hiérarchie sociale avec I’importance des ainés, et enfin les roles
sociaux liés au genre.

2.1. Le mensonge et la ruse : stratégies de survie et
d’intelligence
Le mensonge est au centre du recueil, non seulement
comme theme explicite mais aussi comme figure symboligue.
Contrairement & une lecture occidentale souvent moralisante qui
condamne le mensonge, dans la tradition m’batto — et plus
largement dans les contes africains — le mensonge se manifeste
comme un outil ambivalent, parfois nécessaire a la survie ou a
la justice sociale.

Dans le conte « Le menteur ingénieux » (Monnet Badjo,
2018, p. 102), le personnage principal utilise le mensonge pour
€chapper a une situation d’injustice. Le récit valorise sa ruse
comme une forme d’intelligence adaptée a un monde complexe.
Le mensonge y est percu comme une « arme » face aux rapports
de pouvoir déséquilibrés. Cette approche rejoint les observations
de N’Guessan (2007), qui souligne que la ruse est une vertu dans
le conte africain, vecteur de sagesse pratique et de résistance face
a I’adversité.

Cette valorisation du mensonge traduit une conception
pragmatique de la vérité, ou ce qui importe est I’efficacité et la

125



Revue ASTR-GHANA

préservation de I’harmonie sociale plutot qu’une adhésion stricte
a la verite factuelle.

2.2. La hiérarchie sociale et les relations
intergénérationnelles

Les contes insistent fortement sur le respect de la
hiérarchie sociale et des figures d’autorité, notamment les
anciens, garants de la sagesse et des traditions. Dans « Le conseil
des anciens » (Monnet Badjo, 2018, p. 114), la résolution d’un
conflit repose sur la parole des ainés, soulignant leur réle central
dans la régulation des relations sociales.

Cette mise en avant du respect des anciens traduit une
vision du monde m’batto ou la stabilité sociale dépend de
I’obéissance aux normes transmises. Comme le note Vansina
(1985), dans les sociétés africaines a forte tradition orale, la
transmission intergénérationnelle est le fondement de la
cohésion sociale.

La hiérarchie ne se limite pas au rapport entre
générations, elle s’étend aussi aux roles et statuts sociaux,
définissant les devoirs et droits de chacun dans le groupe.

2.3. Le genre et les rdles sociaux : place des femmes et des

enfants

Les contes présentent une image nuancée des genres. Les
femmes y jouent des rdles essentiels, parfois comme gardiennes
des traditions, parfois comme figures rusées capables
d’influencer les destins.

Dans « La femme et le serpent » (Monnet Badjo, 2018,
p. 128), le protagoniste féminin incarne a la fois la sagesse
domestique et la force de persuasion, soulignant un modele de
pouvoir indirect mais influent. Parallelement, certaines histoires
montrent des femmes défiant ’ordre social, ce qui illustre les
tensions entre tradition et changements sociaux.

126



Revue ASTR-GHANA

Les enfants sont souvent représentés comme des
apprenants, mais aussi des acteurs a part entiére des contes. Ils
symbolisent la continuité culturelle et sont les bénéficiaires des
valeurs transmises lors des veillées.

Cette représentation du genre rejoint les travaux de Diouf
(2012), qui analyse les roles sociaux dans les récits oraux
africains comme des espaces d’apprentissage des identités
sexuées et sociales.

3. Le conte comme vecteur de conservation culturelle et
identitaire chez les M’batto

Au-dela de la simple fonction ludique ou morale, le conte
s’impose chez les M’batto comme un pilier essentiel de la
transmission culturelle et identitaire. En conservant des récits,
des figures, des valeurs et des représentations spécifiques, les
contes permettent de maintenir la mémoire collective et de
renforcer le sentiment d’appartenance. Cette partie met en
lumiere comment Les Mensonges de la nuit joue ce réle
conservateur en inscrivant 1’identité m’batto dans la durée,
malgré les mutations sociales contemporaines.

3.1. Transmission intergénérationnelle et sauvegarde de la
mémoire collective
Les contes rassemblés dans Les Mensonges de la nuit
sont présentés comme des récits transmis oralement au cours de
veillées, moments sociaux clés ou anciens et jeunes se
retrouvent. Ce cadre favorise non seulement la conservation des
histoires mais aussi 1’apprentissage des normes et des savoirs.
Chez les M’batto, peuple Akan de Cote d’Ivoire, le conte
est bien plus qu’un simple récit destiné a distraire. Il joue un role
fondamental dans la conservation de I’héritage culturel et dans
la transmission des valeurs, normes et savoirs ancestraux.
Transmis oralement lors des veillées, des rituels ou au sein de la

127



Revue ASTR-GHANA

famille, le conte est le canal privilégié par lequel la mémoire
collective se perpétue, assurant ainsi la continuité culturelle et
identitaire du groupe.

Dans Les Mensonges de la nuit de Monnet Badjo
Bernadette (2018), les récits recueillis et retranscrits sont issus
de cette tradition vivante. A travers la voix des anciens, porteurs
de mémoire, les jeunes geénérations découvrent les récits
fondateurs, les modeles comportementaux, les structures
sociales, et les valeurs communautaires. Par exemple, dans le
conte intitulé « La parole de I’ Ancien ne meurt jamais » (p. 24),
la narratrice insiste sur la place centrale du vieillard comme
détenteur du savoir et de la vérité :

« Ce que le vieux voit assis, méme le jeune debout ne
peut ’apercevoir, disait grand-mére » (Monnet Badjo, 2018, p.
24).

Ce proverbe intégré au récit illustre le respect di aux
ainés et leur role d’instructeurs dans le processus de
socialisation.

La transmission intergénérationnelle passe aussi par la
langue, les expressions idiomatiques, les noms d’animaux, de
plantes et d’esprits propres au terroir m’batto. En cela, le conte
agit comme une archive orale, un réservoir de connaissances
locales. Comme I’affirme Finnegan (1970), la littérature orale
africaine « conserve des éléments essentiels de I’histoire, des
coutumes et des croyances d’un peuple dans une forme
structurée et mémorisable » (p. 43).

Cette fonction mémorielle est d’autant plus cruciale que
les sociétes africaines précoloniales n’avaient pas de tradition
écrite dominante. La parole et le récit constituaient alors les
principaux instruments de conservation du passé. Vansina
(1985) souligne que I’oralité, loin d’étre un simple outil de
communication, est un mécanisme structuré et rigoureux de

128



Revue ASTR-GHANA

construction de I’histoire. C’est a travers le conte que le peuple
m’batto donne sens a son vécu, explique son environnement, et
transmet ses valeurs a la postérité.

Les lieux de narration — la case, la cour, la place du
village — deviennent des espaces de formation culturelle et de
renforcement identitaire. Ces moments de transmission sont
ritualisés, encadrés par des regles précises : I’auditeur doit faire
silence, écouter avec respect, et parfois répondre a des
devinettes. Ce processus d’interaction est essentiel pour intégrer
les enseignements contenus dans le récit.

Par ailleurs, les contes favorisent une mémoire affective,
car ils associent les connaissances transmises a des émotions, a
I’humour, a la peur ou a I’émerveillement. Cette mémoire
émotionnelle permet une meilleure assimilation des savoirs. En
cela, le conte dépasse la simple mémorisation : il devient un acte
vivant de réactualisation culturelle.

Dans le contexte contemporain de globalisation, ou les
jeunes genérations sont de plus en plus tournées vers les médias
numériques et les modéles culturels étrangers, la fonction de
sauvegarde culturelle des contes devient stratégique. Monnet
Badjo (2018) adopte ici une démarche de préservation : en
transcrivant et publiant ces récits, elle transforme 1’oral en écrit,
tout en respectant I’esprit de la tradition. Elle affirme dans sa
préface :

« Ces récits sont un héritage ; en les mettant sur papier,
je veux éviter qu’ils ne s’éteignent avec ceux qui les détiennent
encore » (Monnet Badjo, 2018, p. 8).

Par exemple, dans « Veillée au clair de lune » (Monnet
Badjo, 2018, p. 35), la narratrice évoque la transmission orale
comme un « fil d’or reliant les générations ». Ce processus fait
écho a la fonction de la tradition orale telle que definie par

129



Revue ASTR-GHANA

Finnegan (1970), qui souligne le réle central des récits dans la
sauvegarde des mémoires communautaires.

La répétition des mémes contes et motifs assure la
pérennité des références culturelles, méme face a ’influence des
médias modernes ou de la scolarisation.

En somme, le conte m’batto, a travers la transmission
intergénérationnelle, assure une double mission : maintenir
vivante la mémoire des ancétres et fortifier 1’identité culturelle
face aux défis de I’uniformisation. Il constitue un socle éducatif,
une banque de données culturelles et un repére identitaire majeur
pour les jeunes générations.

3.2. Renforcement du sentiment d’appartenance et
affirmation identitaire
Les récits contenus dans le recueil valorisent
explicitement les spécificités culturelles m’batto : pratiques
sociales, rapports humains, croyances cosmologiques. En
retracant des situations typiques et des figures emblématiques,
ils favorisent une conscience collective de ce qui distingue le
groupe.

Chez les M’batto, le conte ne remplit pas seulement une
fonction éducative ou morale ; il agit également comme un
puissant catalyseur de 1’identité collective et du sentiment
d’appartenance. A travers ses récits, ses personnages, ses
références territoriales et symboliques, le conte crée une
mémoire partagée et renforce les liens entre les membres du
groupe. Il joue ainsi un réle essentiel dans la structuration de
l'identité ethnique et culturelle du peuple M’batto.

Dans Les Mensonges de la nuit de Monnet Badjo
Bernadette (2018), les récits sont ancrés dans des contextes
socio-culturels spécifiques, rattachés a des pratiques, des objets,
des noms de lieux ou des normes qui définissent le "nous”

130



Revue ASTR-GHANA

communautaire. Par exemple, dans le conte intitulé « Le grand
coq noir », le héros retourne toujours vers son village apres ses
aventures, affirmant implicitement que c’est dans Ia
communauté d’origine que réside la vérité, la protection et la
Iégitimité sociale :

« C’est au village, 1a ou I’on connait ton nom, que tu
peux juger du poids de ta parole » (Monnet Badjo, 2018, p. 35).

Ce type de message contribue a forger chez I’auditeur un
sentiment d’enracinement culturel et de solidarité tribale.

Le renforcement identitaire s’opere aussi par 1’'usage du
patrimoine linguistique et symbolique propre aux M’batto. Les
contes mettent en valeur la langue locale, les idiomes
particuliers, les codes culturels, ce qui permet a chaque auditeur
de se reconnaitre dans 1’univers narratif. Selon Finnegan (1970),
la littérature orale est un espace de mise en scéne des €léments
distinctifs d’une culture, permettant a ses membres de se définir
par opposition aux autres. Ainsi, écouter ou raconter un conte
m’batto, c’est affirmer une appartenance a un groupe culturel
spéecifique, a travers des références que seul un initié peut
pleinement comprendre.

Par ailleurs, 1’identité collective véhiculée par le conte se
manifeste dans la représentation des normes sociales, des
modeles comportementaux et des structures de pouvoir propres
a la communauté. Dans plusieurs récits, les valeurs telles que le
respect des ainés, la solidarit¢ familiale, I’endurance face a
I’épreuve, ou encore la loyauté envers les traditions sont
systématiquement valorisées. Ces choix narratifs construisent un
modele d'identité idéal auquel les auditeurs sont invités a
s’identifier. Le conte devient alors un miroir social dans lequel
le groupe se voit et se projette.

Cette dynamique est essentielle dans les sociétés
traditionnelles ou I’identité est d’abord communautaire avant

131



Revue ASTR-GHANA

d’étre individuelle. Le conte, en insistant sur la cohésion du
groupe et la nécessité de respecter les régles collectives, agit
comme un outil de cohésion et d’unité. Selon Niane (1981), les
récits oraux africains ont pour fonction d’« inscrire I’individu
dans une mémoire qui le dépasse, dans une histoire qu’il regoit
et qu’il doit transmettre ».

Ainsi, le conte « L’arbre aux secrets » (Monnet Badjo,
2018, p. 78) rappelle la sacralité des lieux et le respect des
ancétres, ¢éléments centraux de [I’identité m’batto. Cette
insistance sur les éléments spécifiques du terroir renforce un
sentiment d’appartenance fort et un attachement au territoire.

Cette dimension identitaire est soulignée par Niane
(1981), qui analyse le conte africain comme un moyen
d’exprimer et de consolider I’identité culturelle face aux défis de
la moderniteé.

3.3. Résistance culturelle face aux mutations sociales

Enfin, les contes apparaissent comme un outil de
résistance face aux transformations sociales et a la
mondialisation. Ils constituent un espace ou les m’batto peuvent
réaffirmer leurs valeurs, interpeller les changements et garder
une continuité symbolique.

Dans un contexte mondial marqué par la modernisation,
la scolarisation de masse, I’exode rural, I’urbanisation galopante
et la pénétration des technologies numériques, les sociétés
traditionnelles africaines connaissent de profondes mutations
sociales. Ces transformations, souvent pergues comme signes de
progres, s’accompagnent néanmoins d’un effritement des
pratiques culturelles ancestrales. Chez les M’batto, le conte
émerge alors comme un puissant outil de résistance culturelle,
mobilisé pour préserver une identité collective menacée et
maintenir une continuité symbolique avec le passé.

132



Revue ASTR-GHANA

Les récits contenus dans Les Mensonges de la nuit de
Monnet Badjo Bernadette (2018) témoignent d’une volonté
consciente de sauvegarde des valeurs, des savoirs et des
représentations propres a la culture m’batto. En couchant a
I’écrit ces contes autrefois transmis exclusivement a 1’oral,
I’auteure pose un acte de patrimonialisation. Elle transforme un
savoir éphémere en mémoire stable, opposant a I’accélération du
temps moderne le rythme lent, meditatif et cyclique de la
tradition orale. Dans sa préface, elle écrit :

« Ce livre est né de 1’angoisse de voir disparaitre ce que
nous avons recu en héritage et que nous avons trop négligé de
transmettre » (Monnet Badjo, 2018, p. 6).

Cette conscience du danger et du besoin de transmission
révele l'une des fonctions contemporaines du conte : résister a
I’érosion des identités locales. Dans une époque ou les jeunes
M’batto, souvent scolarisés en francais et socialisés par les
médias globaux, perdent progressivement leur langue
maternelle, les contes agissent comme des enclaves culturelles.
s rappellent les fondements communautaires et linguistiques de
I’identité. Selon Diouf (2012), « la narration traditionnelle
constitue un rempart symbolique contre la dissolution de la
mémoire et la standardisation culturelle ».

Les mutations sociales touchent également la structure
familiale et communautaire. Le modele patriarcal et lignager
tend a se déliter au profit de structures plus nucléaires ou
individualistes. Le conte, dans ce contexte, joue un réle
réparateur : il reconstitue par la parole un univers de normes et
de cohésion. En racontant les épreuves d’un jeune orphelin
accueilli par sa tante ou les conseils d’un vieil homme a la
jeunesse, les récits réactivent les valeurs de solidarité, de respect
des anciens et de partage. Par exemple, dans le conte « Le lézard
qui se croyait malin », la communauté se mobilise pour punir

133



Revue ASTR-GHANA

I’arrogance d’un individu avide, illustrant la primauté du
collectif sur I’individuel (Monnet Badjo, 2018, p. 41).

Le conte permet aussi de critiquer subtilement les dérives
de la modernité. Certains récits moquent les jeunes qui se
détournent des conseils des anciens, ou les individus qui
méprisent les traditions au nom de la nouveauté. Ce procédé
narratif, souvent humoristique, constitue une stratégie discursive
de résistance douce. Il s’agit de faire prendre conscience, par le
détour du récit, de la valeur et de la pertinence des modeles
anciens.

Cette fonction de résistance rejoint 1’analyse de Hymes
(1981), pour qui les récits oraux sont des formes d’expression
codée permettant aux groupes marginalisés ou en tension avec
les structures dominantes d’affirmer symboliquement leur
autonomie culturelle. Dans le cas des M’batto, le conte devient
ainsi un espace de réaffirmation identitaire, un moyen de dire «
nous existons, et voici comment ».

Enfin, le conte favorise une résilience culturelle dans un
environnement changeant. Il offre des modeles adaptatifs, en
valorisant des personnages rusés, sages ou tenaces, capables de
triompher malgré les bouleversements. En cela, la tradition orale
ne fige pas le passé : elle I’actualise, elle 1’adapte. Monnet
Badjo, en revisitant certains récits avec une langue accessible au
jeune lectorat, illustre cette capacité du conte a évoluer tout en
conservant sa matrice identitaire.

Ainsi, face aux mutations sociales, le conte m’batto agit
a la fois comme mémoire, critique et instrument de
régénérescence culturelle. 11 oppose a 1’oubli la parole, a la
standardisation le particularisme, et a la rupture générationnelle
une continuité symbolique.

Dans certains récits, comme « Le menteur ingénieux »
(Monnet Badjo, 2018, p. 102), les enjeux contemporains sont

134



Revue ASTR-GHANA

abordés sous forme métaphorique, offrant une lecture critique
des mutations sociales sans renier les fondements culturels.

Ce role conservateur et adaptatif rejoint les analyses de
Hymes (1981), qui présente la tradition orale comme un lieu
dynamique de négociation entre héritage et innovation.

Conclusion

L’analyse des espaces et des thématiques dans Les
Mensonges de la nuit de Monnet Badjo Bernadette révele
I’importance fondamentale du conte dans la conservation
culturelle et identitaire du peuple M’batto de Coéte d’Ivoire.
L’espace narratif, a travers la brousse, le village et les lieux
sacrés, incarne une géographie symbolique qui structure le vécu
et les croyances locales. Les thématiques récurrentes,
notamment le mensonge et la ruse, la hiérarchie sociale et les
rbles de genre, traduisent un systéme de valeurs ou la sagesse
populaire guide les comportements individuels et collectifs.
Enfin, le conte apparait comme un vecteur essentiel de
transmission intergénérationnelle, un renforcement du sentiment
d’appartenance et une forme de résistance culturelle face aux
mutations contemporaines.

Ainsi, loin d’étre de simples récits de divertissement, les
contes m’batto constituent un véritable patrimoine immatériel
qui contribue a la pérennité des savoirs, des reperes sociaux et
de I’identité¢ collective. Leur étude éclaire non seulement la
richesse des traditions orales ivoiriennes, mais aussi le role vital
qu’elles jouent dans la dynamique culturelle et sociale des
communautés africaines aujourd’hui

Références bibliographies

Diouf, Mamadou. 2012. Genre et tradition orale en Afrique de
[’Ouest. Dakar: Editions Karthala.

135



Revue ASTR-GHANA

Finnegan, Ruth. 1970. Oral literature in Africa. Oxford:
Clarendon Press.

Hymes, Dell. 1981. In vain I tried to tell you: Essays in Native
American  ethnopoetics.  Philadelphia:  University  of
Pennsylvania Press.

Monnet Badjo, Blandine. 2018. Les mensonges de la nuit.
Abidjan : Editions Ivoire.

N’Guessan, Kouadio. 2007. La ruse dans le conte africain :
stratégies et valeurs. Paris : L’Harmattan.

Niane, Djibril Tamsir. 1981. Oral tradition and the transmission
of culture. Dakar : Présence Africaine.

Vansina, Jan. 1985. Oral tradition as history.

Madison : University of Wisconsin Press

136



