
                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

120 

Espaces narratifs et thématiques dans les 

mensonges de la nuit de Monnet Badjo  

Bernadette : une lecture de la dynamique 

identitaire et des mécanismes de conservation 

culturelle chez les M’batto de Côte d’Ivoire 
 

DAOUDA FOFANA  
MAITRE-ASSISTANT EN LITTERATURE ORALE,  

Université Félix Houphouët-Boigny (UFHB) 

 Cocody / Abidjan (Côte d’Ivoire) 

fofdaouda04@yahoo.fr   

 

Résumé 

 
Cet article analyse les espaces et les thématiques dans le recueil de 

contes Les Mensonges de la nuit de Monnet Badjo Bernadette, afin de 

montrer leur rôle comme indices de conservation culturelle et identitaire chez 

le peuple M’batto de Côte d’Ivoire. L’étude met en lumière la symbolique des 

lieux (brousse, village, sites sacrés) et les thèmes récurrents (mensonge, ruse, 

hiérarchie sociale, rôles de genre) qui traduisent un système de valeurs 

spécifique. Le conte est ainsi présenté comme un vecteur essentiel de 

transmission intergénérationnelle, de renforcement du sentiment 

d’appartenance et de résistance culturelle face aux transformations sociales. 

Ce travail contribue à la valorisation du patrimoine oral ivoirien et à la 

compréhension des dynamiques identitaires en Afrique. 

Mots-clés : espaces narratifs, thématiques, dynamique identitaire, 

mécanismes, conservation culturelle 

 

Abstract 

 
This article analyzes the spaces and themes in the collection of tales 'The Lies 

of the Night' by Monnet Badjo Bernadette, in order to show their role as 

indicators of cultural and identity preservation among the M’batto people of 

Ivory Coast. The study highlights the symbolism of places (bush, village, 

sacred sites) and recurring themes (lies, cunning, social hierarchy, gender 

roles) that translate a specific value system. The tale is thus presented as an 

essential vector for intergenerational transmission, strengthening the sense 

of belonging, and cultural resistance in the face of social transformations. 

mailto:fofdaouda04@yahoo.fr


                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

121 

This work contributes to the valorization of Ivorian oral heritage and the 

understanding of identity dynamics in Africa. 

 Keywords: narrative spaces, themes, identity dynamics, mechanisms, 

cultural preservation. 

 

Introduction 

 

La richesse des traditions orales africaines, en particulier 

des contes, constitue un patrimoine immatériel fondamental 

pour la compréhension des cultures et des identités des peuples. 

En Côte d’Ivoire, le peuple M’batto, implanté principalement 

dans la région de l’Est, possède une tradition narrative riche et 

vivante, reflétée notamment dans le recueil de contes Les 

Mensonges de la nuit de Monnet Badjo Bernadette (2018). Ces 

contes, transmis oralement de génération en génération, 

dépassent le simple divertissement pour devenir des vecteurs de 

conservation culturelle, de transmission des valeurs et de 

renforcement identitaire. 

L’étude des espaces et des thèmes présents dans ces 

récits permet d’appréhender les mécanismes par lesquels le 

peuple M’batto maintient et renouvelle sa mémoire collective. 

Les lieux évoqués — la brousse, le village, les sites sacrés — 

sont autant d’espaces symboliques où se cristallisent les rapports 

sociaux, les croyances et les savoirs traditionnels. Par ailleurs, 

les thématiques récurrentes telles que le mensonge, la ruse, le 

respect de la hiérarchie sociale, et les rôles assignés aux genres, 

traduisent une vision du monde spécifique qui structure la vie 

communautaire. 

Cette recherche s’inscrit dans une perspective 

anthropologique et littéraire, en mobilisant les travaux sur la 

tradition orale africaine (Finnegan, 1970 ; Vansina, 1985) ainsi 

que sur les enjeux identitaires liés à la littérature orale (Niane, 

1981 ; Diouf, 2012). Elle contribue à la valorisation du 

patrimoine narratif ivoirien et à la compréhension des 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

122 

dynamiques culturelles dans un contexte de modernité et de 

globalisation. 

L’objectif de cet article est donc d’analyser comment, à 

travers le recueil Les Mensonges de la nuit, les contes m’batto 

agissent comme indices de conservation culturelle et identitaire. 

Nous montrerons dans un premier temps comment les espaces 

narratifs traduisent la symbolique sociale et cosmologique 

m’batto. Ensuite, nous examinerons les thématiques majeures et 

les valeurs véhiculées. Enfin, nous étudierons le rôle 

fondamental du conte comme outil de transmission culturelle et 

de résistance identitaire face aux changements contemporains. 

 

1. L’espace narratif comme reflet de la géographie 

symbolique m’batto 

 

L’espace dans le conte ne se limite pas à un simple décor 

; il joue un rôle structurant fondamental qui permet d’orienter le 

sens, d’inscrire les personnages dans un univers symbolique et 

de véhiculer des représentations culturelles. Chez les M’Batto, 

la configuration spatiale des récits contribue à ancrer la narration 

dans un territoire à la fois concret et imaginaire, reflet des modes 

de vie, des valeurs et des croyances locales. Cette première 

partie s’attachera à décrypter les principaux espaces évoqués 

dans Les Mensonges de la nuit — la brousse, le village et la 

case/lieux sacrés — en montrant comment ils incarnent la 

géographie symbolique m’batto. 

 

    1.1. La brousse, lieu d’épreuve et d’apprentissage 

La brousse occupe une place centrale dans les contes 

m’batto comme espace liminal entre le monde connu et 

l’inconnu. Elle est souvent présentée comme un territoire 

hostile, rempli d’embûches et d’énigmes, où le héros est mis à 

l’épreuve. Cette représentation s’inscrit dans une double 

fonction : la brousse est d’une part un lieu de danger et de mise 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

123 

en danger, d’autre part un espace initiatique qui permet à 

l’individu de se confronter à soi-même et au monde. 

Dans Les Mensonges de la nuit, l’un des contes intitulé 

« La brousse aux mille pièges » illustre cette ambivalence. Le 

protagoniste y pénètre pour échapper à la persécution, mais il 

doit déployer ruse et courage pour déjouer les pièges tendus par 

les esprits de la forêt (Monnet Badjo, 2018, p. 43). La brousse y 

est décrite comme un espace qui désoriente, avec ses sentiers 

changeants et ses arbres aux voix mystérieuses, ce qui souligne 

la dimension mystique et initiatique du lieu. 

Cette fonction de la brousse comme terrain 

d’apprentissage correspond à une conception traditionnelle chez 

les peuples Akan, dont les M’Batto font partie, pour qui la forêt 

est le lieu des rites d’initiation et de transformation personnelle 

(Mbaye, 2013). Ce territoire sauvage est donc un passage obligé 

pour toute personne appelée à devenir adulte et membre à part 

entière de la société. 

 

   1.2. Le village, matrice des normes sociales 

À l’opposé de la brousse, le village représente l’espace 

de la vie sociale organisée, de la stabilité et du collectif. C’est 

dans le village que s’exercent les règles coutumières, que se 

tiennent les conseils des sages et que s’affirment les liens de 

parenté et d’alliance. 

Dans le recueil, la scène villageoise est fréquemment le 

lieu du dénouement des récits. Par exemple, dans « Le conseil 

des anciens » (Monnet Badjo, 2018, p. 59), les villageois se 

rassemblent pour trancher un différend suscité par un mensonge 

dévoilé. Ce cadre spatial insiste sur la dimension communautaire 

de la justice et la primauté du dialogue dans la régulation sociale. 

Le village est aussi un espace identitaire majeur. Il 

incarne la continuité des traditions et la permanence des repères. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

124 

Comme le note Vansina (1985), dans les sociétés africaines à 

forte oralité, le village n’est pas simplement un lieu 

géographique, mais un centre symbolique où s’ancrent l’histoire 

et la mémoire collective. 

 

   1.3. La case et les lieux sacrés : espaces de transmission 

La case familiale occupe une fonction clé dans la 

transmission de la culture orale m’batto. C’est là que se 

déroulent les veillées, moments privilégiés où les anciens 

racontent les contes, enseignent les règles et transmettent les 

savoirs aux plus jeunes. L’importance de cet espace est évoquée 

explicitement dans le texte « Veillée au clair de lune » (Monnet 

Badjo, 2018, p. 35), où la narratrice insiste sur le rôle du récit 

nocturne pour créer un lien intergénérationnel fort. 

Par ailleurs, les lieux sacrés comme les arbres totems, les 

fontaines ou les autels ancestraux sont présents dans plusieurs 

contes, conférant au territoire une dimension spirituelle 

essentielle. Ils symbolisent la relation des M’Batto avec leurs 

ancêtres et l’ordre cosmique. Ces espaces sont souvent associés 

à des interdits ou à des pouvoirs mystérieux, comme dans le 

conte « L’arbre aux secrets » (Monnet Badjo, 2018, p. 78), où la 

transgression des règles liées au lieu sacré entraîne des 

conséquences dramatiques. 

Cette mise en valeur des espaces sacrés confirme 

l’analyse de Nzewi (1997), qui souligne l’importance des lieux 

sacrés dans la construction identitaire des communautés 

africaines par le biais de la mémoire orale. 

 

 

 

 

 

2. Thématiques récurrentes et valeurs culturelles m’batto 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

125 

 

Au cœur des contes m’batto, les thématiques abordées 

dépassent le simple cadre narratif pour incarner un véritable 

système de valeurs et un mode de compréhension du monde. Ces 

thèmes, qui reviennent avec insistance dans Les Mensonges de 

la nuit, permettent d’appréhender la manière dont la société 

m’batto conçoit la vérité, les rapports sociaux, le genre et la 

place des individus au sein du groupe. Cette partie analyse les 

trois thématiques principales : le mensonge et la ruse, la 

hiérarchie sociale avec l’importance des aînés, et enfin les rôles 

sociaux liés au genre. 

 

     2.1. Le mensonge et la ruse : stratégies de survie et 

d’intelligence 

Le mensonge est au centre du recueil, non seulement 

comme thème explicite mais aussi comme figure symbolique. 

Contrairement à une lecture occidentale souvent moralisante qui 

condamne le mensonge, dans la tradition m’batto — et plus 

largement dans les contes africains — le mensonge se manifeste 

comme un outil ambivalent, parfois nécessaire à la survie ou à 

la justice sociale. 

Dans le conte « Le menteur ingénieux » (Monnet Badjo, 

2018, p. 102), le personnage principal utilise le mensonge pour 

échapper à une situation d’injustice. Le récit valorise sa ruse 

comme une forme d’intelligence adaptée à un monde complexe. 

Le mensonge y est perçu comme une « arme » face aux rapports 

de pouvoir déséquilibrés. Cette approche rejoint les observations 

de N’Guessan (2007), qui souligne que la ruse est une vertu dans 

le conte africain, vecteur de sagesse pratique et de résistance face 

à l’adversité. 

Cette valorisation du mensonge traduit une conception 

pragmatique de la vérité, où ce qui importe est l’efficacité et la 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

126 

préservation de l’harmonie sociale plutôt qu’une adhésion stricte 

à la vérité factuelle. 

 

      2.2. La hiérarchie sociale et les relations 

intergénérationnelles 

Les contes insistent fortement sur le respect de la 

hiérarchie sociale et des figures d’autorité, notamment les 

anciens, garants de la sagesse et des traditions. Dans « Le conseil 

des anciens » (Monnet Badjo, 2018, p. 114), la résolution d’un 

conflit repose sur la parole des aînés, soulignant leur rôle central 

dans la régulation des relations sociales. 

Cette mise en avant du respect des anciens traduit une 

vision du monde m’batto où la stabilité sociale dépend de 

l’obéissance aux normes transmises. Comme le note Vansina 

(1985), dans les sociétés africaines à forte tradition orale, la 

transmission intergénérationnelle est le fondement de la 

cohésion sociale. 

La hiérarchie ne se limite pas au rapport entre 

générations, elle s’étend aussi aux rôles et statuts sociaux, 

définissant les devoirs et droits de chacun dans le groupe. 

 

     2.3. Le genre et les rôles sociaux : place des femmes et des 

enfants 

Les contes présentent une image nuancée des genres. Les 

femmes y jouent des rôles essentiels, parfois comme gardiennes 

des traditions, parfois comme figures rusées capables 

d’influencer les destins. 

Dans « La femme et le serpent » (Monnet Badjo, 2018, 

p. 128), le protagoniste féminin incarne à la fois la sagesse 

domestique et la force de persuasion, soulignant un modèle de 

pouvoir indirect mais influent. Parallèlement, certaines histoires 

montrent des femmes défiant l’ordre social, ce qui illustre les 

tensions entre tradition et changements sociaux. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

127 

Les enfants sont souvent représentés comme des 

apprenants, mais aussi des acteurs à part entière des contes. Ils 

symbolisent la continuité culturelle et sont les bénéficiaires des 

valeurs transmises lors des veillées. 

Cette représentation du genre rejoint les travaux de Diouf 

(2012), qui analyse les rôles sociaux dans les récits oraux 

africains comme des espaces d’apprentissage des identités 

sexuées et sociales. 

 

3. Le conte comme vecteur de conservation culturelle et 

identitaire chez les M’batto 

 

Au-delà de la simple fonction ludique ou morale, le conte 

s’impose chez les M’batto comme un pilier essentiel de la 

transmission culturelle et identitaire. En conservant des récits, 

des figures, des valeurs et des représentations spécifiques, les 

contes permettent de maintenir la mémoire collective et de 

renforcer le sentiment d’appartenance. Cette partie met en 

lumière comment Les Mensonges de la nuit joue ce rôle 

conservateur en inscrivant l’identité m’batto dans la durée, 

malgré les mutations sociales contemporaines. 

 

   3.1. Transmission intergénérationnelle et sauvegarde de la 

mémoire collective 

Les contes rassemblés dans Les Mensonges de la nuit 

sont présentés comme des récits transmis oralement au cours de 

veillées, moments sociaux clés où anciens et jeunes se 

retrouvent. Ce cadre favorise non seulement la conservation des 

histoires mais aussi l’apprentissage des normes et des savoirs. 

Chez les M’batto, peuple Akan de Côte d’Ivoire, le conte 

est bien plus qu’un simple récit destiné à distraire. Il joue un rôle 

fondamental dans la conservation de l’héritage culturel et dans 

la transmission des valeurs, normes et savoirs ancestraux. 

Transmis oralement lors des veillées, des rituels ou au sein de la 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

128 

famille, le conte est le canal privilégié par lequel la mémoire 

collective se perpétue, assurant ainsi la continuité culturelle et 

identitaire du groupe. 

Dans Les Mensonges de la nuit de Monnet Badjo 

Bernadette (2018), les récits recueillis et retranscrits sont issus 

de cette tradition vivante. À travers la voix des anciens, porteurs 

de mémoire, les jeunes générations découvrent les récits 

fondateurs, les modèles comportementaux, les structures 

sociales, et les valeurs communautaires. Par exemple, dans le 

conte intitulé « La parole de l’Ancien ne meurt jamais » (p. 24), 

la narratrice insiste sur la place centrale du vieillard comme 

détenteur du savoir et de la vérité : 

« Ce que le vieux voit assis, même le jeune debout ne 

peut l’apercevoir, disait grand-mère » (Monnet Badjo, 2018, p. 

24). 

Ce proverbe intégré au récit illustre le respect dû aux 

aînés et leur rôle d’instructeurs dans le processus de 

socialisation. 

La transmission intergénérationnelle passe aussi par la 

langue, les expressions idiomatiques, les noms d’animaux, de 

plantes et d’esprits propres au terroir m’batto. En cela, le conte 

agit comme une archive orale, un réservoir de connaissances 

locales. Comme l’affirme Finnegan (1970), la littérature orale 

africaine « conserve des éléments essentiels de l’histoire, des 

coutumes et des croyances d’un peuple dans une forme 

structurée et mémorisable » (p. 43). 

Cette fonction mémorielle est d’autant plus cruciale que 

les sociétés africaines précoloniales n’avaient pas de tradition 

écrite dominante. La parole et le récit constituaient alors les 

principaux instruments de conservation du passé. Vansina 

(1985) souligne que l’oralité, loin d’être un simple outil de 

communication, est un mécanisme structuré et rigoureux de 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

129 

construction de l’histoire. C’est à travers le conte que le peuple 

m’batto donne sens à son vécu, explique son environnement, et 

transmet ses valeurs à la postérité. 

Les lieux de narration – la case, la cour, la place du 

village – deviennent des espaces de formation culturelle et de 

renforcement identitaire. Ces moments de transmission sont 

ritualisés, encadrés par des règles précises : l’auditeur doit faire 

silence, écouter avec respect, et parfois répondre à des 

devinettes. Ce processus d’interaction est essentiel pour intégrer 

les enseignements contenus dans le récit.    

Par ailleurs, les contes favorisent une mémoire affective, 

car ils associent les connaissances transmises à des émotions, à 

l’humour, à la peur ou à l’émerveillement. Cette mémoire 

émotionnelle permet une meilleure assimilation des savoirs. En 

cela, le conte dépasse la simple mémorisation : il devient un acte 

vivant de réactualisation culturelle. 

Dans le contexte contemporain de globalisation, où les 

jeunes générations sont de plus en plus tournées vers les médias 

numériques et les modèles culturels étrangers, la fonction de 

sauvegarde culturelle des contes devient stratégique. Monnet 

Badjo (2018) adopte ici une démarche de préservation : en 

transcrivant et publiant ces récits, elle transforme l’oral en écrit, 

tout en respectant l’esprit de la tradition. Elle affirme dans sa 

préface : 

« Ces récits sont un héritage ; en les mettant sur papier, 

je veux éviter qu’ils ne s’éteignent avec ceux qui les détiennent 

encore » (Monnet Badjo, 2018, p. 8). 

Par exemple, dans « Veillée au clair de lune » (Monnet 

Badjo, 2018, p. 35), la narratrice évoque la transmission orale 

comme un « fil d’or reliant les générations ». Ce processus fait 

écho à la fonction de la tradition orale telle que définie par 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

130 

Finnegan (1970), qui souligne le rôle central des récits dans la 

sauvegarde des mémoires communautaires. 

La répétition des mêmes contes et motifs assure la 

pérennité des références culturelles, même face à l’influence des 

médias modernes ou de la scolarisation. 

En somme, le conte m’batto, à travers la transmission 

intergénérationnelle, assure une double mission : maintenir 

vivante la mémoire des ancêtres et fortifier l’identité culturelle 

face aux défis de l’uniformisation. Il constitue un socle éducatif, 

une banque de données culturelles et un repère identitaire majeur 

pour les jeunes générations. 

 

     3.2. Renforcement du sentiment d’appartenance et 

affirmation identitaire 

Les récits contenus dans le recueil valorisent 

explicitement les spécificités culturelles m’batto : pratiques 

sociales, rapports humains, croyances cosmologiques. En 

retraçant des situations typiques et des figures emblématiques, 

ils favorisent une conscience collective de ce qui distingue le 

groupe. 

Chez les M’batto, le conte ne remplit pas seulement une 

fonction éducative ou morale ; il agit également comme un 

puissant catalyseur de l’identité collective et du sentiment 

d’appartenance. À travers ses récits, ses personnages, ses 

références territoriales et symboliques, le conte crée une 

mémoire partagée et renforce les liens entre les membres du 

groupe. Il joue ainsi un rôle essentiel dans la structuration de 

l'identité ethnique et culturelle du peuple M’batto. 

Dans Les Mensonges de la nuit de Monnet Badjo 

Bernadette (2018), les récits sont ancrés dans des contextes 

socio-culturels spécifiques, rattachés à des pratiques, des objets, 

des noms de lieux ou des normes qui définissent le "nous" 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

131 

communautaire. Par exemple, dans le conte intitulé « Le grand 

coq noir », le héros retourne toujours vers son village après ses 

aventures, affirmant implicitement que c’est dans la 

communauté d’origine que réside la vérité, la protection et la 

légitimité sociale : 

« C’est au village, là où l’on connaît ton nom, que tu 

peux juger du poids de ta parole » (Monnet Badjo, 2018, p. 35). 

Ce type de message contribue à forger chez l’auditeur un 

sentiment d’enracinement culturel et de solidarité tribale. 

Le renforcement identitaire s’opère aussi par l’usage du 

patrimoine linguistique et symbolique propre aux M’batto. Les 

contes mettent en valeur la langue locale, les idiomes 

particuliers, les codes culturels, ce qui permet à chaque auditeur 

de se reconnaître dans l’univers narratif. Selon Finnegan (1970), 

la littérature orale est un espace de mise en scène des éléments 

distinctifs d’une culture, permettant à ses membres de se définir 

par opposition aux autres. Ainsi, écouter ou raconter un conte 

m’batto, c’est affirmer une appartenance à un groupe culturel 

spécifique, à travers des références que seul un initié peut 

pleinement comprendre. 

Par ailleurs, l’identité collective véhiculée par le conte se 

manifeste dans la représentation des normes sociales, des 

modèles comportementaux et des structures de pouvoir propres 

à la communauté. Dans plusieurs récits, les valeurs telles que le 

respect des aînés, la solidarité familiale, l’endurance face à 

l’épreuve, ou encore la loyauté envers les traditions sont 

systématiquement valorisées. Ces choix narratifs construisent un 

modèle d'identité idéal auquel les auditeurs sont invités à 

s’identifier. Le conte devient alors un miroir social dans lequel 

le groupe se voit et se projette. 

Cette dynamique est essentielle dans les sociétés 

traditionnelles où l’identité est d’abord communautaire avant 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

132 

d’être individuelle. Le conte, en insistant sur la cohésion du 

groupe et la nécessité de respecter les règles collectives, agit 

comme un outil de cohésion et d’unité. Selon Niane (1981), les 

récits oraux africains ont pour fonction d’« inscrire l’individu 

dans une mémoire qui le dépasse, dans une histoire qu’il reçoit 

et qu’il doit transmettre ». 

Ainsi, le conte « L’arbre aux secrets » (Monnet Badjo, 

2018, p. 78) rappelle la sacralité des lieux et le respect des 

ancêtres, éléments centraux de l’identité m’batto. Cette 

insistance sur les éléments spécifiques du terroir renforce un 

sentiment d’appartenance fort et un attachement au territoire. 

Cette dimension identitaire est soulignée par Niane 

(1981), qui analyse le conte africain comme un moyen 

d’exprimer et de consolider l’identité culturelle face aux défis de 

la modernité. 

 

    3.3. Résistance culturelle face aux mutations sociales 

Enfin, les contes apparaissent comme un outil de 

résistance face aux transformations sociales et à la 

mondialisation. Ils constituent un espace où les m’batto peuvent 

réaffirmer leurs valeurs, interpeller les changements et garder 

une continuité symbolique. 

Dans un contexte mondial marqué par la modernisation, 

la scolarisation de masse, l’exode rural, l’urbanisation galopante 

et la pénétration des technologies numériques, les sociétés 

traditionnelles africaines connaissent de profondes mutations 

sociales. Ces transformations, souvent perçues comme signes de 

progrès, s’accompagnent néanmoins d’un effritement des 

pratiques culturelles ancestrales. Chez les M’batto, le conte 

émerge alors comme un puissant outil de résistance culturelle, 

mobilisé pour préserver une identité collective menacée et 

maintenir une continuité symbolique avec le passé. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

133 

Les récits contenus dans Les Mensonges de la nuit de 

Monnet Badjo Bernadette (2018) témoignent d’une volonté 

consciente de sauvegarde des valeurs, des savoirs et des 

représentations propres à la culture m’batto. En couchant à 

l’écrit ces contes autrefois transmis exclusivement à l’oral, 

l’auteure pose un acte de patrimonialisation. Elle transforme un 

savoir éphémère en mémoire stable, opposant à l’accélération du 

temps moderne le rythme lent, méditatif et cyclique de la 

tradition orale. Dans sa préface, elle écrit : 

« Ce livre est né de l’angoisse de voir disparaître ce que 

nous avons reçu en héritage et que nous avons trop négligé de 

transmettre » (Monnet Badjo, 2018, p. 6). 

Cette conscience du danger et du besoin de transmission 

révèle l'une des fonctions contemporaines du conte : résister à 

l’érosion des identités locales. Dans une époque où les jeunes 

M’batto, souvent scolarisés en français et socialisés par les 

médias globaux, perdent progressivement leur langue 

maternelle, les contes agissent comme des enclaves culturelles. 

Ils rappellent les fondements communautaires et linguistiques de 

l’identité. Selon Diouf (2012), « la narration traditionnelle 

constitue un rempart symbolique contre la dissolution de la 

mémoire et la standardisation culturelle ». 

Les mutations sociales touchent également la structure 

familiale et communautaire. Le modèle patriarcal et lignager 

tend à se déliter au profit de structures plus nucléaires ou 

individualistes. Le conte, dans ce contexte, joue un rôle 

réparateur : il reconstitue par la parole un univers de normes et 

de cohésion. En racontant les épreuves d’un jeune orphelin 

accueilli par sa tante ou les conseils d’un vieil homme à la 

jeunesse, les récits réactivent les valeurs de solidarité, de respect 

des anciens et de partage. Par exemple, dans le conte « Le lézard 

qui se croyait malin », la communauté se mobilise pour punir 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

134 

l’arrogance d’un individu avide, illustrant la primauté du 

collectif sur l’individuel (Monnet Badjo, 2018, p. 41). 

Le conte permet aussi de critiquer subtilement les dérives 

de la modernité. Certains récits moquent les jeunes qui se 

détournent des conseils des anciens, ou les individus qui 

méprisent les traditions au nom de la nouveauté. Ce procédé 

narratif, souvent humoristique, constitue une stratégie discursive 

de résistance douce. Il s’agit de faire prendre conscience, par le 

détour du récit, de la valeur et de la pertinence des modèles 

anciens. 

Cette fonction de résistance rejoint l’analyse de Hymes 

(1981), pour qui les récits oraux sont des formes d’expression 

codée permettant aux groupes marginalisés ou en tension avec 

les structures dominantes d’affirmer symboliquement leur 

autonomie culturelle. Dans le cas des M’batto, le conte devient 

ainsi un espace de réaffirmation identitaire, un moyen de dire « 

nous existons, et voici comment ». 

Enfin, le conte favorise une résilience culturelle dans un 

environnement changeant. Il offre des modèles adaptatifs, en 

valorisant des personnages rusés, sages ou tenaces, capables de 

triompher malgré les bouleversements. En cela, la tradition orale 

ne fige pas le passé : elle l’actualise, elle l’adapte. Monnet 

Badjo, en revisitant certains récits avec une langue accessible au 

jeune lectorat, illustre cette capacité du conte à évoluer tout en 

conservant sa matrice identitaire. 

Ainsi, face aux mutations sociales, le conte m’batto agit 

à la fois comme mémoire, critique et instrument de 

régénérescence culturelle. Il oppose à l’oubli la parole, à la 

standardisation le particularisme, et à la rupture générationnelle 

une continuité symbolique. 

Dans certains récits, comme « Le menteur ingénieux » 

(Monnet Badjo, 2018, p. 102), les enjeux contemporains sont 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

135 

abordés sous forme métaphorique, offrant une lecture critique 

des mutations sociales sans renier les fondements culturels. 

Ce rôle conservateur et adaptatif rejoint les analyses de 

Hymes (1981), qui présente la tradition orale comme un lieu 

dynamique de négociation entre héritage et innovation. 

 

Conclusion 

 

L’analyse des espaces et des thématiques dans Les 

Mensonges de la nuit de Monnet Badjo Bernadette révèle 

l’importance fondamentale du conte dans la conservation 

culturelle et identitaire du peuple M’batto de Côte d’Ivoire. 

L’espace narratif, à travers la brousse, le village et les lieux 

sacrés, incarne une géographie symbolique qui structure le vécu 

et les croyances locales. Les thématiques récurrentes, 

notamment le mensonge et la ruse, la hiérarchie sociale et les 

rôles de genre, traduisent un système de valeurs où la sagesse 

populaire guide les comportements individuels et collectifs. 

Enfin, le conte apparaît comme un vecteur essentiel de 

transmission intergénérationnelle, un renforcement du sentiment 

d’appartenance et une forme de résistance culturelle face aux 

mutations contemporaines. 

Ainsi, loin d’être de simples récits de divertissement, les 

contes m’batto constituent un véritable patrimoine immatériel 

qui contribue à la pérennité des savoirs, des repères sociaux et 

de l’identité collective. Leur étude éclaire non seulement la 

richesse des traditions orales ivoiriennes, mais aussi le rôle vital 

qu’elles jouent dans la dynamique culturelle et sociale des 

communautés africaines aujourd’hui 

 

Références bibliographies 

 

Diouf, Mamadou. 2012. Genre et tradition orale en Afrique de 

l’Ouest. Dakar: Éditions Karthala. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

136 

Finnegan, Ruth. 1970. Oral literature in Africa. Oxford: 

Clarendon Press. 

Hymes, Dell. 1981. In vain I tried to tell you: Essays in Native 

American ethnopoetics. Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press. 

Monnet Badjo, Blandine. 2018. Les mensonges de la nuit. 

Abidjan : Éditions Ivoire. 

N’Guessan, Kouadio. 2007. La ruse dans le conte africain : 

stratégies et valeurs. Paris : L’Harmattan. 

Niane, Djibril Tamsir. 1981. Oral tradition and the transmission 

of culture. Dakar : Présence Africaine. 

Vansina, Jan. 1985. Oral tradition as history.  

Madison : University of Wisconsin Press 

 

 

 

 

 

 

 


