
 

141 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

LES PAROLES LIBATOIRES COMME VECTEURS DE 

COHÉSION SOCIALE ET DE RÉSOLUTION DES 

CONFLITS EN CÔTE D’IVOIRE : ENTRE TRADITION 

ORALE ET MÉCANISMES CONTEMPORAINS DE 

PAIX 

 
DAOUDA FOFANA  

MAITRE-ASSISTANT EN LITTERATURE ORALE,  

Université Félix Houphouët-Boigny (UFHB) 

 Cocody / Abidjan (Côte d’Ivoire) 

fofdaouda04@yahoo.fr   

KOUADIO ADJOUA MICHELLE  

Doctorante en littérature orale,  

Université Félix Houphouët-Boigny (UFHB) 

 Cocody / Abidjan (Côte d’Ivoire) 

kouadmichelle1@gmail.com 

 

Résumé 

 
En Côte d’Ivoire, les conflits sociopolitiques et 

intercommunautaires ont mis à mal le tissu social, exigeant des mécanismes 

durables de réconciliation et de cohésion. Cet article explore le rôle des 

paroles libatoires, issues de la tradition orale africaine, comme vecteurs de 

paix sociale et de régulation des tensions. Ces paroles, généralement 

prononcées lors de libations, s’inscrivent dans un cadre rituel sacré et 

mobilisent la mémoire ancestrale pour instaurer ou restaurer l’harmonie au 

sein des communautés. Leur efficacité repose sur la sacralité du verbe, le 

respect du protocole coutumier et la légitimité des figures d’autorité 

traditionnelle qui les prononcent. À travers une approche anthropologique et 

sociolinguistique, l’étude met en évidence la fonction médiatrice des paroles 

libatoires dans la gestion des conflits, en particulier lors de cérémonies de 

réconciliation consécutives à la crise postélectorale de 2010. Loin d’être de 

simples rituels folkloriques, ces paroles agissent comme des instruments 

symboliques de réparation et de pardon, en réactivant le lien entre les vivants 

et les ancêtres. L’article interroge également les perspectives d’hybridation 

entre ces pratiques traditionnelles et les dispositifs contemporains de justice 

transitionnelle et de consolidation de la paix. Il en ressort que la 

reconnaissance institutionnelle des paroles libatoires et leur articulation 

avec les politiques publiques peuvent enrichir les stratégies de paix durables. 

mailto:fofdaouda04@yahoo.fr
mailto:kouadmichelle1@gmail.com


 

142 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

Ainsi, la valorisation des ressources culturelles endogènes apparaît comme 

un levier essentiel pour construire une réconciliation enracinée dans les 

réalités locales. 

 

Mots-clés : Paroles libatoires, Vecteur, Cohésion sociale, conflit, tradition 

orale  

 

Abstract 

 
In Côte d’Ivoire, sociopolitical and intercommunal conflicts have 

severely damaged the social fabric, calling for sustainable mechanisms of 

reconciliation and cohesion. This article explores the role of libation 

utterances, rooted in African oral tradition, as vectors of social peace and 

tools for managing tensions. These utterances, typically spoken during 

libation rituals, take place within a sacred ceremonial framework and draw 

on ancestral memory to establish or restore harmony within communities. 

Their effectiveness lies in the sacredness of the spoken word, adherence to 

customary protocol, and the legitimacy of traditional authority figures who 

pronounce them. Through an anthropological and sociolinguistic approach, 

the study highlights the mediating function of libation utterances in conflict 

resolution, particularly during reconciliation ceremonies following the 2010 

post-electoral crisis. Far from being mere folkloric rituals, these words serve 

as symbolic instruments of healing and forgiveness by reactivating the bond 

between the living and the ancestors. The article also examines the potential 

for hybridization between these traditional practices and contemporary 

mechanisms of transitional justice and peacebuilding. It concludes that 

institutional recognition of libation utterances and their integration into 

public policies can enhance long-term peace strategies. Thus, valuing 

endogenous cultural resources emerges as a key lever for building 

reconciliation rooted in local realities. 

 

Keywords: Libation utterances, Vector, Social cohesion, Conflict, Oral 

tradition 

 

Introduction 

 

Depuis les crises politiques majeures qui ont émaillé son 

histoire récente, notamment la guerre civile de 2002 et la crise 

postélectorale de 2010-2011, la Côte d’Ivoire est confrontée à la 



 

143 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

nécessité pressante de reconstruire le tissu social et de 

réconcilier des communautés durablement marquées par les 

divisions. Face aux limites des mécanismes institutionnels de 

justice transitionnelle, souvent perçus comme éloignés des 

réalités locales, les regards se tournent vers les pratiques 

traditionnelles de régulation sociale, porteuses d’une forte 

légitimité culturelle. Parmi celles-ci, les paroles libatoires 

occupent une place centrale dans les processus de dialogue, de 

réconciliation et de restauration de l’harmonie sociale. 

Ancrées dans la tradition orale, les paroles libatoires sont 

des énoncés rituels prononcés à l’occasion de libations pour 

invoquer les ancêtres, témoins symboliques et garants de la 

cohésion communautaire. Elles constituent un langage sacré 

mobilisé dans des contextes de rupture, de conflit ou de 

commémoration, et remplissent des fonctions multiples : 

apaiser, restaurer, réconcilier. Leur performativité repose sur la 

reconnaissance collective du pouvoir de la parole, du respect du 

protocole coutumier et de l’autorité des anciens. 

Dans un contexte où la paix durable nécessite une 

approche inclusive, tenant compte des savoirs endogènes, il 

devient pertinent d’interroger la portée des paroles libatoires 

dans la consolidation de la paix. Cet article se propose donc 

d’analyser les fonctions sociales et politiques de ces paroles dans 

la société ivoirienne contemporaine, en mettant en lumière leur 

potentiel en tant qu’outil de médiation, de régulation des conflits 

et de réconciliation post-crise. 

Dès lors, quel rôle jouent les paroles libatoires dans la 

consolidation de la cohésion sociale et la résolution des conflits 

en Côte d’Ivoire ? 

Les paroles libatoires constituent une forme de 

médiation sociale enracinée dans la tradition orale, encore 

opératoire dans le contexte contemporain. Pour mieux analyser 

ce sujet, nous référerons à une analyse qualitative basée sur des 

observations de terrain, entretiens et sources secondaires.  



 

144 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

Nous montrerons d’abord les fondements traditionnels 

des paroles libatoires en Afrique de l’Ouest. Ensuite, nous 

analyserons la parole libatoire dans les dynamiques de résolution 

des conflits et de réconciliation en Côte d’Ivoire. Enfin, nous 

établirons une articulation entre parole libatoire et mécanismes 

contemporains de paix en Côte d’Ivoire 

 

1. Fondements traditionnels des paroles libatoires en 

Afrique de l’Ouest 

 

La compréhension du rôle des paroles libatoires dans la 

cohésion sociale et la résolution des conflits en Côte d’Ivoire 

nécessite un retour aux fondements culturels et spirituels qui 

structurent cette pratique. Enracinées dans les traditions orales 

africaines, ces paroles constituent un acte rituel codifié, porteur 

de sens et de légitimité, à la croisée du religieux, du social et du 

politique. Leur efficacité dans la médiation des tensions repose 

sur un système symbolique ancestral, où la parole n’est pas 

seulement un outil de communication, mais une force agissante 

investie d’un pouvoir sacré. 

Dans cette perspective, il convient d’examiner d’abord 

la nature et les fonctions fondamentales des paroles libatoires 

(1.1), avant d’interroger les conditions d’énonciation et le statut 

du locuteur qui leur confère autorité et performativité (1.2). 

Cette exploration permettra de mieux cerner les fondements 

traditionnels sur lesquels reposent ces pratiques, encore vivaces 

dans plusieurs communautés ivoiriennes contemporaines. 

 

    1.2.  Définition et fonctions rituelles des paroles libatoires 

Les paroles libatoires, également appelées « paroles 

d’ouverture » ou « paroles d’invocation », sont des énoncés 

sacrés prononcés dans le cadre des rituels de libation en Afrique 

de l’Ouest. Elles consistent à verser symboliquement de l’eau, 

du vin de palme, du cola ou d’autres substances sur le sol, tout 



 

145 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

en adressant des paroles aux ancêtres et aux forces invisibles. Ce 

rituel, présent chez plusieurs peuples ivoiriens tels que les Akan, 

les Sénoufo, les Dan ou les Malinké, vise à établir un lien entre 

le monde visible et invisible, à restaurer l’équilibre social et à 

solliciter la bienveillance des entités spirituelles. 

Selon Koné (2020), « la parole libatoire est plus qu’un 

simple discours d’ouverture ; elle est un acte performatif, 

enraciné dans une cosmologie qui fait de la parole le vecteur de 

communication avec le monde des ancêtres » (p. 41). Dans cette 

perspective, la parole ne se limite pas à une fonction descriptive 

: elle agit, elle transforme, elle rétablit l’ordre symbolique. Elle 

est souvent introduite par des expressions formelles comme : « 

Nous versons ce vin pour saluer les ancêtres, leur demander leur 

protection et la paix pour leurs descendants », marquant ainsi 

une volonté de communion et de pacification. 

Les fonctions rituelles de ces paroles sont multiples : 

elles ouvrent les cérémonies, instaurent un climat de sacralité, 

appellent à la mémoire collective, et surtout, elles valident 

symboliquement les actions humaines (Zadi, 2018). Lors d’un 

conflit, leur rôle est de ramener l’ordre, en invoquant les ancêtres 

comme médiateurs invisibles. Cette sacralité confère à ces 

paroles une autorité qui dépasse celle des institutions étatiques. 

 

    1.3.  Le statut du locuteur et les conditions d’énonciation 

La parole libatoire n’est pas accessible à tous. Elle est 

l’apanage de figures dotées d’un statut social et rituel particulier 

: anciens, chefs de terre, chefs coutumiers, prêtres traditionnels 

ou maîtres de parole. Ces figures incarnent la mémoire et 

l’autorité de la communauté, et leur parole est investie d’un 

pouvoir symbolique puissant. Comme l’explique N’Dri (2016), 

« la puissance de la parole libatoire tient à la légitimité de celui 

qui la prononce : un homme sans enracinement social ne peut 

invoquer les ancêtres avec efficacité » (p. 93). 



 

146 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

L’énonciation de la parole libatoire obéit à un protocole 

strict. Le silence du public, la posture du locuteur, le choix du 

moment et du lieu, ainsi que l’offrande liquide qui accompagne 

les mots, sont autant d’éléments qui renforcent son efficacité 

symbolique. Toute transgression de ces conditions peut en 

altérer la portée. 

La performativité de ces paroles repose aussi sur leur 

oralité codifiée. Les locuteurs recourent à des formules 

symboliques, à des proverbes et à des rythmes particuliers qui 

inscrivent le discours dans la tradition. Cette oralité ritualisée 

constitue un mode de transmission de la sagesse ancestrale, mais 

aussi un outil de légitimation du vivre-ensemble. Ainsi, comme 

le souligne Hobsbawm et Ranger (1983), les traditions orales 

jouent un rôle actif dans la construction et la reproduction de 

l’ordre social. 

 

2.  La parole libatoire dans les dynamiques de résolution des 

conflits et de réconciliation en Côte d’Ivoire 

 

En Côte d’Ivoire, les conflits politico-ethniques survenus 

au cours des deux dernières décennies ont profondément affecté 

la cohésion nationale. Si des initiatives institutionnelles ont été 

mises en place — telles que la Commission Dialogue, Vérité et 

Réconciliation (CDVR) — leur impact a parfois été limité par 

leur éloignement des réalités culturelles des populations. Face à 

cette situation, les communautés ont souvent eu recours à leurs 

ressources symboliques et coutumières pour restaurer la paix et 

le vivre-ensemble. Les paroles libatoires, en tant que pratiques 

enracinées dans la tradition orale, ont alors réémergé comme des 

outils privilégiés de médiation, de réparation symbolique et de 

réconciliation. Cette section se propose d’analyser comment ces 

paroles s’insèrent dans les dynamiques contemporaines de 

gestion des conflits (2.1) et d’examiner quelques cas concrets de 



 

147 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

leur mobilisation dans des cérémonies de paix en Côte d’Ivoire 

(2.2). 

 

    2.1. Un instrument de médiation culturelle et de réparation 

symbolique 

La parole libatoire joue un rôle central dans les processus 

traditionnels de résolution de conflit. Elle permet de poser un 

cadre sacré à la négociation, en appelant à la mémoire des 

ancêtres pour condamner l’injustice, invoquer le pardon et bénir 

la réconciliation. Contrairement aux discours juridiques ou 

politiques, souvent perçus comme technocratiques, elle touche à 

l’affectif, au spirituel et au symbolique, ce qui favorise 

l’adhésion collective. 

Chez les Sénoufos, par exemple, lors d’un différend 

entre familles ou entre villages, les anciens peuvent initier une 

cérémonie de libation en ces termes : « Nous versons cette eau 

pour que les morts entendent notre volonté de paix. Que les 

fautes soient lavées et que les cœurs se purifient ». Ce type 

d’énoncé est à la fois performatif et thérapeutique : il reconnaît 

publiquement le tort, nomme la volonté de réconciliation et crée 

un espace où les parties peuvent renouer le dialogue sous la 

bienveillance des ancêtres. 

Comme le souligne Kouadio (2019), « la parole libatoire 

participe à la régénération du lien social car elle met en scène le 

pardon comme acte communautaire, plutôt que comme simple 

transaction juridique » (p. 87). Elle rétablit une mémoire 

commune et mobilise des valeurs ancestrales telles que le 

respect, l’humilité, et le vivre-ensemble. Cette parole n’a pas 

pour vocation de juger, mais de réconcilier ; elle est plus 

réparatrice que punitive. 

Dans les zones rurales, notamment dans le nord et l’ouest 

ivoirien, les conseils de sages utilisent les paroles libatoires 

comme acte inaugural de toute médiation. Elles permettent 

d’inscrire la résolution du conflit dans une logique cyclique et 



 

148 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

holistique, où les fautes sont symboliquement effacées par la 

parole et la bénédiction. Cela renforce la légitimité du processus 

de paix. 

 

      2.2.  Études de cas : usages contemporains des paroles 

libatoires dans les cérémonies de réconciliation 

À la suite de la crise postélectorale de 2010-2011, 

plusieurs initiatives communautaires de paix ont intégré les 

paroles libatoires dans les cérémonies de réconciliation. Un 

exemple notable est celui observé à Duékoué, ville marquée par 

des violences intercommunautaires. En 2013, une cérémonie de 

purification et de réconciliation fut organisée par les chefs 

traditionnels Wê, au cours de laquelle des libations furent 

versées au pied des arbres sacrés, accompagnées de paroles 

telles que : « Nos enfants se sont battus, nos ancêtres nous 

voient. Nous leur demandons de nettoyer notre honte, de nous 

accorder la paix » (Soro, 2015, p. 102). 

Dans cette cérémonie, les paroles libatoires ont servi de 

rituel d’oubli collectif, scellant symboliquement la fin des 

hostilités. Elles ont aussi facilité le retour des populations 

déplacées, en rassurant les esprits sur la réouverture du lien 

communautaire. D’autres cas similaires ont été recensés dans la 

région du Gontougo, où des chefs akan ont réuni des familles 

rivales autour d’un repas rituel précédé de libations, renforçant 

ainsi l’idée que la paix est un bien commun à (re)construire 

ensemble. 

L’efficacité de ces cérémonies tient au fait qu’elles 

reposent sur une logique communautaire et symbolique que les 

populations comprennent et reconnaissent. Elles donnent un 

sens local à la réconciliation, là où les dispositifs institutionnels 

échouent parfois à établir la confiance. Comme le rappelle Touré 

(2021), « la réconciliation effective en Afrique doit passer par 

une réhabilitation des formes traditionnelles de dire la paix, car 



 

149 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

elles sont enracinées dans l’histoire et la mémoire des peuples » 

(p. 134). 

 

3. Articulation entre parole libatoire et mécanismes 

contemporains de paix en Côte d’Ivoire 

 

Si les paroles libataoires trouvent leur origine dans les 

traditions orales africaines, leur pertinence dans le contexte 

actuel de la Côte d’Ivoire soulève la question de leur intégration 

dans les dispositifs modernes de gouvernance et de résolution 

des conflits. La coexistence entre les systèmes coutumiers et les 

institutions de l’État moderne ouvre la voie à une 

complémentarité potentielle entre les pratiques traditionnelles et 

les mécanismes contemporains de justice transitionnelle. Dans 

ce cadre, la parole libatoire n’est plus perçue uniquement comme 

un acte sacré du passé, mais comme une ressource culturelle 

mobilisable pour repenser les modalités de la réconciliation 

nationale. Cette partie examine les potentialités d’intégration des 

paroles libatoires dans les cadres institutionnels (3.1) et propose 

une réflexion sur la place de la tradition dans la gouvernance 

sociale post-crise (3.2). 

 

    3.1. Complémentarité entre parole libatoire et justice 

transitionnelle 

Dans les sociétés post-conflit, la justice transitionnelle 

repose sur plusieurs piliers : vérité, justice, réparation et 

réconciliation. En Côte d’Ivoire, les structures telles que la 

Commission Dialogue, Vérité et Réconciliation (CDVR) ou la 

Commission Nationale pour la Réconciliation et l’Indemnisation 

des Victimes (CONARIV) ont tenté d’initier ces processus à 

partir d’une logique institutionnelle. Toutefois, plusieurs études 

révèlent les limites de ces approches lorsqu’elles ne tiennent pas 

compte des dynamiques culturelles locales (Koulibaly, 2017). 



 

150 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

La parole libatoire peut alors jouer un rôle de médiation 

entre la légalité institutionnelle et la légitimité sociale. En effet, 

les populations rurales, souvent éloignées des logiques 

judiciaires étatiques, accordent plus de crédit aux paroles 

prononcées par les autorités traditionnelles dans des contextes 

rituels. L’intégration des paroles libatoires dans les démarches 

de vérité et de réparation permet d’« habiller » les dispositifs 

modernes d’un contenu culturellement intelligible, facilitant 

ainsi leur acceptation. 

Selon Diabaté (2020), « le succès d’une réconciliation en 

Afrique ne saurait faire l’économie des ressources endogènes, 

notamment la parole rituelle, car elle scelle symboliquement ce 

que les accords formels ne font que contractualiser » (p. 59). 

Ainsi, lors des audiences publiques organisées par la CDVR 

dans certaines régions, des cérémonies préliminaires avec des 

libations ont été autorisées pour apaiser les esprits et préparer les 

victimes à s’exprimer dans un cadre apaisé et sacralisé. 

La parole libatoire devient alors un maillon entre la 

mémoire communautaire et la justice officielle. Elle ne remplace 

pas les institutions, mais les accompagne, les légitime et les 

contextualise. Cette hybridation est d’autant plus cruciale dans 

des sociétés où l’État est parfois perçu comme une entité 

lointaine, tandis que la parole coutumière conserve son autorité 

morale. 

La Justice transitionnelle est un processus mis en œuvre 

dans les contextes post-conflits afin d'assurer la reconnaissance 

des victimes, la restauration de la vérité, et la réconciliation entre 

les différents acteurs d’une société fragilisée. En Côte d’Ivoire, 

ce mécanisme a été officiellement enclenché après la crise 

postélectorale de 2010-2011, marquée par des violences 

meurtrières ayant profondément ébranlé le tissu social. 

Cependant, la justice transitionnelle, dans sa dimension 

institutionnelle, a montré des limites, notamment par son 

éloignement des réalités culturelles locales (Koulibaly, 2017). 



 

151 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

Les paroles libatoires, issues de la tradition orale 

africaine, apparaissent alors comme des outils complémentaires 

à cette justice d’inspiration occidentale. Chargées d'une forte 

symbolique spirituelle et sociale, elles s’ancrent dans les valeurs 

communautaires de respect, d’intercession, de mémoire et de 

réparation. En cela, elles participent d’une logique de justice 

restaurative, dans laquelle la parole n’est pas qu’un acte 

juridique, mais un acte sacré et régulateur. 

Dans certaines communautés ivoiriennes, notamment 

chez les Sénoufo, les Akan ou les Dan, aucune résolution de 

conflit sérieux ne peut se faire sans l’invocation des ancêtres à 

travers une parole libatoire. Ce rituel ne se limite pas à un simple 

formalisme religieux : il légitime l’acte de réconciliation, le rend 

effectif devant le monde visible et invisible, et engage la parole 

donnée, comme l’explique Touré (2021, p. 88) : « L’absence 

d’une parole libatoire dans un processus de réparation rend ce 

dernier incomplet, car elle donne sens au pardon et acte 

symboliquement la rupture avec le passé. » 

Dans les audiences publiques de la Commission 

Dialogue, Vérité et Réconciliation (CDVR), certains chefs 

coutumiers avaient demandé que des paroles libatoires soient 

prononcées avant les témoignages. Leur objectif était d’invoquer 

les esprits protecteurs pour faciliter la libération de la parole des 

victimes, apaiser les tensions émotionnelles et garantir un espace 

de vérité sacralisé (Diabaté, 2020). Cette initiative montre que 

les mécanismes modernes peuvent être enrichis par les pratiques 

orales traditionnelles, non pas comme substituts, mais comme 

supports culturels facilitant l’acceptabilité sociale des 

procédures. 

Ainsi, la complémentarité entre paroles libatoires et 

justice transitionnelle réside dans leur capacité à articuler le 

formel et l’informel, le rationnel et le symbolique. La justice 

transitionnelle institutionnelle traite les faits et leurs 

implications juridiques, tandis que la parole libatoire restaure le 



 

152 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

lien brisé entre les membres de la communauté et avec les 

ancêtres. Elle crée un espace de médiation culturelle dans lequel 

la réconciliation prend un sens collectif et profond, et non 

seulement procédural. 

Ce modèle hybride, qui associe droit positif et 

normativité traditionnelle, offre des perspectives intéressantes 

pour les pays africains en quête d’une paix durable. Il s’inscrit 

dans une dynamique de « justice contextualisée » où les réponses 

aux crises sont co-construites à partir des repères culturels 

endogènes (Koffi & Traoré, 2022). 

 

     3.2. La parole libatoire au service d’une gouvernance 

culturelle de la paix en Côte d'Ivoire 

Dans les sociétés africaines traditionnelles, la paix ne se 

résume pas à une simple absence de conflit, mais elle est conçue 

comme un état d’équilibre cosmique, social et spirituel. La 

parole libatoire, en tant qu’acte sacré et rituel, contribue à 

maintenir ou à restaurer cet équilibre. En Côte d’Ivoire, où les 

fragilités politiques et les fractures identitaires ont souvent mis 

à mal la cohésion nationale, la mobilisation des ressources 

culturelles endogènes devient un impératif pour bâtir une paix 

durable. La parole libatoire, loin d’être un vestige folklorique, 

s'impose ainsi comme un outil stratégique dans une gouvernance 

culturelle de la paix. 

 

        3.2.1. La parole libatoire comme langage rituel de 

réconciliation 

La parole libatoire, généralement prononcée par des 

figures d'autorité telles que les chefs coutumiers, les anciens ou 

les maîtres de parole, est une adresse aux entités spirituelles 

(ancêtres, génies protecteurs, terre-mère) dans un but de 

bénédiction, d’intercession ou d’apaisement. En contexte post-

conflit, elle joue un rôle fondamental : elle ouvre des espaces de 

pardon rituel et légitime le processus de réconciliation. 



 

153 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

Par exemple, dans certaines régions du centre et du nord 

ivoiriens, les cérémonies de réintégration des ex-combattants 

dans les communautés locales sont précédées de libations et 

d’invocations des ancêtres, pour demander leur indulgence et 

neutraliser les ressentiments (Kouadio, 2019). Ces paroles 

prononcées ont une fonction performative : elles réparent 

symboliquement le tissu social brisé par la guerre. 

Les paroles libatoires désignent un ensemble 

d'expressions verbales rituelles accompagnant généralement les 

libations (verser des liquides au sol pour honorer les ancêtres ou 

les esprits). Elles sont prononcées par des figures d’autorité 

traditionnelles (vieux sages, chefs, maîtres de la parole) et 

comportent des bénédictions, des invocations, des demandes de 

protection ou de pardon. 

« Que la terre qui nous porte et les mânes de nos ancêtres 

boivent ce vin de vérité et de paix… » (Touré Théophile Mina, 

2018, p. 78) 

Elles s'inscrivent dans une tradition orale vivante et sont 

considérées comme ayant un pouvoir performatif : elles font 

advenir ce qu'elles proclament. 

Les paroles libatoires obéissent à une structure codifiée, 

mêlant formules d’appel aux ancêtres, reconnaissance de la faute 

ou du mal subi, demandes d’intervention surnaturelle et 

engagements de paix. Elles articulent le passé, le présent et 

l’avenir, et instaurent un cadre propice à la pacification. 

« Ce que la bouche a prononcé, la calebasse a confirmé. 

Que les paroles de paix deviennent réalité. » (Touré Théophile 

Mina, 2018, p. 84) 

Dans plusieurs régions ivoiriennes, notamment chez les 

Sénoufo, Baoulé ou Bété, les paroles libatoires accompagnent 

les cérémonies de palabres de réconciliation. Elles ouvrent et 

ferment les séances de médiation, en invoquant les esprits 

tutélaires et en sollicitant leur bienveillance. 



 

154 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

« Sans l’accord des ancêtres, la paix ne peut habiter nos 

cases. » (Gnabéli, 2015, p. 132) 

Ces paroles rappellent à chaque partie leurs 

responsabilités vis-à-vis de la communauté et des générations 

passées. 

Après les crises de 2002 et 2010-2011, de nombreuses 

initiatives communautaires ont utilisé les cérémonies 

traditionnelles, incluant paroles libatoires, sacrifices et partages 

de repas rituels, comme leviers de réconciliation. À l’instar de 

certaines localités de l’Ouest ou du Nord, les anciens ont joué un 

rôle fondamental en mobilisant ces rites pour restaurer la 

confiance brisée. 

« Lorsque les paroles d’apaisement sont versées à la 

terre, même les machettes retrouvent le silence. » (Konaté, 2012, 

p. 61) 

 

        3.2.2. Un outil d’ancrage communautaire des politiques 

de paix 

La parole libatoire peut être perçue comme une 

passerelle entre le niveau institutionnel de la gouvernance et le 

vécu des populations. Elle assure la médiation entre la loi 

moderne et les normes culturelles endogènes. À ce titre, elle 

renforce la légitimité locale des initiatives étatiques de paix. 

Dans le cadre de la mise en œuvre des programmes de 

cohésion sociale financés par l’État ou les partenaires 

internationaux, plusieurs ONG ivoiriennes ont recours à des 

cérémonies traditionnelles où la parole libatoire est mobilisée 

pour accompagner les démarches participatives de dialogue 

communautaire (Soro, 2015). Elle devient alors un outil 

pédagogique et diplomatique qui favorise l’appropriation des 

messages de paix. 

 

       3.2.3. Vers une gouvernance culturelle de la paix 

Le concept de gouvernance culturelle de la paix désigne  



 

155 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

une approche intégrée qui valorise les savoirs, les pratiques et 

les institutions traditionnelles dans l’élaboration des politiques 

de paix. Il ne s’agit pas d’opposer tradition et modernité, mais 

de les articuler pour répondre efficacement aux défis de 

fragmentation sociale. 

Dans cette optique, la parole libatoire peut être 

institutionnalisée dans les rituels publics de pardon, les 

campagnes de sensibilisation à la paix ou les cérémonies 

mémorielles nationales. Des figures coutumières formées au 

dialogue interculturel pourraient ainsi être intégrées de manière 

systématique dans les commissions de réconciliation ou de 

médiation. 

Selon Touré (2021), « la gouvernance de la paix en 

Afrique ne peut réussir sans la revalorisation des systèmes 

symboliques qui fondent la vie collective. Or, la parole libatoire 

est l’un de ces piliers qui donnent un sens social et sacré à la paix 

». Cette vision appelle donc à une co-construction des 

mécanismes de paix entre l’État, les acteurs de la société civile 

et les gardiens de la tradition. 

Penser la paix en Côte d’Ivoire au XXIe siècle exige une 

gouvernance qui tienne compte des ressources culturelles des 

peuples. Dans cette perspective, la parole libatoire peut être 

envisagée non seulement comme un outil de réconciliation, mais 

aussi comme un levier de construction d’une paix durable fondée 

sur les valeurs africaines du vivre-ensemble, du pardon et du 

respect intergénérationnel. 

Cette approche rejoint les recommandations de plusieurs 

travaux de l’Union Africaine, qui appellent à une « gouvernance 

culturelle de la paix » intégrant les savoirs traditionnels dans la 

gestion des conflits (Union Africaine, 2013). La parole libatoire 

s’inscrit pleinement dans ce paradigme. En ancrant la paix dans 

la mémoire, dans la terre, dans les ancêtres, elle donne un sens 

profond et collectif à la réconciliation. 



 

156 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

Dans les milieux urbains, certains médiateurs sociaux 

tentent aujourd’hui de réintroduire ces pratiques dans les espaces 

modernes. Par exemple, à Yopougon et Abobo, des chefs 

communautaires utilisent des versions adaptées de la parole 

libatoire dans les réunions de quartier, en amont des 

conciliations coutumières. Ces pratiques, hybrides, illustrent une 

résilience culturelle qui s’adapte aux mutations sociales tout en 

conservant l’essentiel de sa charge symbolique (Koffi & Traoré, 

2022). 

Les paroles libatoires ne s’opposent pas aux mécanismes 

de justice transitionnelle ou aux institutions modernes. Elles 

offrent une approche complémentaire, ancrée dans la 

symbolique culturelle et mieux acceptée par les communautés 

rurales ou locales. 

« La justice parle par la loi, mais la paix durable vient de 

la bouche du vieux père sous le fromager. » (Touré Théophile 

Mina, 2018, p. 93) 

La réintégration des paroles libatoires dans les politiques 

publiques de réconciliation culturelle pourrait contribuer à 

renforcer les démarches participatives. Elles doivent être 

documentées, étudiées et promues comme éléments constitutifs 

du patrimoine immatériel ivoirien. 

Malgré leur efficacité symbolique, les paroles libatoires 

peuvent être instrumentalisées à des fins politiques ou perdre 

leur efficacité si elles ne s’accompagnent pas d’actes concrets de 

réparation et d’engagement communautaire. 

En définitive, intégrer la parole libatoire dans les 

politiques publiques de paix et de cohésion sociale ne signifie 

pas folkloriser la tradition, mais au contraire la reconnaître 

comme une composante vivante et structurante de l’identité 

ivoirienne. Elle peut ainsi devenir un outil d’éducation civique, 

un moyen de prévention des conflits et un vecteur de résilience 

communautaire, dans une société plurielle et en quête d’unité et 

de justice. 



 

157 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

 

Conclusion  

 

À travers l’analyse des fondements, des fonctions et des 

usages contemporains des paroles libatoires, il apparaît 

clairement que celles-ci constituent bien plus qu’un simple rituel 

traditionnel. Elles incarnent une forme de sagesse ancestrale, à 

la fois spirituelle et pragmatique, qui participe à la régulation des 

tensions sociales, à la restauration du lien communautaire et à la 

consolidation de la paix. En Côte d’Ivoire, dans un contexte 

marqué par des crises sociopolitiques récurrentes, ces pratiques 

orales demeurent des outils puissants de médiation, de 

réconciliation et de guérison symbolique des traumatismes 

collectifs. 

Loin d’être incompatibles avec les dispositifs modernes 

de gouvernance et de justice transitionnelle, les paroles 

libatoires peuvent, au contraire, enrichir et renforcer l’efficacité 

de ces mécanismes, à condition qu’elles soient reconnues, 

encadrées et intégrées dans une approche inclusive. 

L’articulation entre la tradition orale et les institutions 

contemporaines ouvre ainsi la voie à une gouvernance culturelle 

de la paix, fondée sur l’appropriation communautaire des 

processus de réconciliation. 

En définitive, réhabiliter les paroles libatoires, c’est 

reconnaître le rôle fondamental de la mémoire, du sacré et du 

symbolique dans les dynamiques sociales africaines. C’est aussi 

affirmer que la paix véritable, pour être durable, doit s’enraciner 

dans les valeurs, les imaginaires et les langues des peuples qui 

la construisent. Cette réflexion invite donc à un dialogue fécond 

entre les savoirs endogènes et les politiques publiques, pour une 

Côte d’Ivoire plus unie, résiliente et solidaire. 

 

 

 



 

158 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

 

Références bibliographiques 

 

Diabaté, Mamadou, 2020. Tradition et justice transitionnelle : 

regards croisés sur l’Afrique de l’Ouest. Dakar : CODESRIA. 

Gnabéli, Marcel, 2015. Sagesse et parole en Afrique 

traditionnelle. Abidjan : NEI-CEDA. 

Koffi, Jean-Marc & Traoré, Fatoumata, 2022. Modernité et 

pratiques traditionnelles de médiation : étude de cas à Abidjan. 

Revue Ivoirienne de Médiation Sociale, 4(1), 33–51. 

Konaté, Yacouba, 2012. Pouvoir, palabre et réconciliation en 

Côte d'Ivoire. Paris : Karthala. 

Kouadio, Georges Armand, 2019. Justice coutumière et 

réconciliation nationale : cas de la Côte d’Ivoire post-crise. 

Abidjan : Université Félix Houphouët-Boigny, Département 

d’Anthropologie. 

Koulibaly, Fatou, 2017. Les défis de la réconciliation nationale 

en Côte d’Ivoire : entre institutions et coutumes. Revue Africaine 

de Gouvernance, 9(2), 75–94. 

N’Goran, Kouadio, 2010. Médiation traditionnelle et 

résolution des conflits en Afrique de l’Ouest. Dakar : 

CODESRIA. 

Soro, Mamadou, 2015. Rituels et gestion des conflits 

communautaires en pays Wê. Revue Ivoirienne d’Études 

Anthropologiques, 6(1), 98–110. 

Touré, Aïssata, 2021. Médiation et pratiques endogènes de la 

paix en Afrique de l’Ouest. Paris : Karthala. 

Touré, Théophile Mina, 2018. La parole qui réconcilie : rites 

et oralités en Côte d’Ivoire. Abidjan : Les Classiques Ivoiriens. 

UNESCO, 2003. Convention pour la sauvegarde du patrimoine 

culturel immatériel. Paris: UNESCO. 

Union Africaine, 2013. Cadre continental de gouvernance 

culturelle de la paix. Addis-Abeba : Commission de l’Union 

Africaine. 


