LES PAROLES LIBATOIRES COMME VECTEURS DE
COHESION SOCIALE ET DE RESOLUTION DES
CONFLITS EN COTE D’IVOIRE : ENTRE TRADITION
ORALE ET MECANISMES CONTEMPORAINS DE
PAIX

DAOUDA FOFANA

MAITRE-ASSISTANT EN LITTERATURE ORALE,
Université Félix Houphouét-Boigny (UFHB)
Cocody / Abidjan (Céte d’Ivoire)
fofdaouda04@yahoo.fr

KOUADIO ADJOUA MICHELLE

Doctorante en littérature orale,

Université Félix Houphouét-Boigny (UFHB)
Cocody / Abidjan (Cote d’Ivoire)
kouadmichellel@gmail.com

Résumé

En  Céte d’Ivoire, les  conflits  sociopolitiques et
intercommunautaires ont mis a mal le tissu social, exigeant des mécanismes
durables de réconciliation et de cohésion. Cet article explore le rdle des
paroles libatoires, issues de la tradition orale africaine, comme vecteurs de
paix sociale et de régulation des tensions. Ces paroles, généralement
prononcées lors de libations, s’inscrivent dans un cadre rituel sacré et
mobilisent la mémoire ancestrale pour instaurer ou restaurer [ 'harmonie au
sein des communautés. Leur efficacité repose sur la sacralité du verbe, le
respect du protocole coutumier et la légitimité des figures d’autorité
traditionnelle qui les prononcent. A travers une approche anthropologique et
sociolinguistique, ’étude met en évidence la fonction médiatrice des paroles
libatoires dans la gestion des conflits, en particulier lors de cérémonies de
réconciliation consécutives a la crise postélectorale de 2010. Loin d’étre de
simples rituels folkloriques, ces paroles agissent comme des instruments
symboliques de réparation et de pardon, en réactivant le lien entre les vivants
et les ancétres. L article interroge également les perspectives d’hybridation
entre ces pratiques traditionnelles et les dispositifs contemporains de justice
transitionnelle et de consolidation de la paix. Il en ressort que la
reconnaissance institutionnelle des paroles libatoires et leur articulation
avec les politiques publiques peuvent enrichir les stratégies de paix durables.

141



mailto:fofdaouda04@yahoo.fr
mailto:kouadmichelle1@gmail.com

Ainsi, la valorisation des ressources culturelles endogénes apparait comme
un levier essentiel pour construire une réconciliation enracinée dans les
réalités locales.

Mots-clés : Paroles libatoires, Vecteur, Cohésion sociale, conflit, tradition
orale

Abstract

In Céte d’Ivoire, sociopolitical and intercommunal conflicts have
severely damaged the social fabric, calling for sustainable mechanisms of
reconciliation and cohesion. This article explores the role of libation
utterances, rooted in African oral tradition, as vectors of social peace and
tools for managing tensions. These utterances, typically spoken during
libation rituals, take place within a sacred ceremonial framework and draw
on ancestral memory to establish or restore harmony within communities.
Their effectiveness lies in the sacredness of the spoken word, adherence to
customary protocol, and the legitimacy of traditional authority figures who
pronounce them. Through an anthropological and sociolinguistic approach,
the study highlights the mediating function of libation utterances in conflict
resolution, particularly during reconciliation ceremonies following the 2010
post-electoral crisis. Far from being mere folkloric rituals, these words serve
as symbolic instruments of healing and forgiveness by reactivating the bond
between the living and the ancestors. The article also examines the potential
for hybridization between these traditional practices and contemporary
mechanisms of transitional justice and peacebuilding. It concludes that
institutional recognition of libation utterances and their integration into
public policies can enhance long-term peace strategies. Thus, valuing
endogenous cultural resources emerges as a key lever for building
reconciliation rooted in local realities.

Keywords: Libation utterances, Vector, Social cohesion, Conflict, Oral
tradition

Introduction
Depuis les crises politiques majeures qui ont émaillé son

histoire récente, notamment la guerre civile de 2002 et la crise
postélectorale de 2010-2011, la Cote d’Ivoire est confrontée a la

142




nécessité pressante de reconstruire le tissu social et de
réconcilier des communautés durablement marquées par les
divisions. Face aux limites des mécanismes institutionnels de
justice transitionnelle, souvent percus comme éloignes des
réalités locales, les regards se tournent vers les pratiques
traditionnelles de régulation sociale, porteuses d’une forte
légitimité culturelle. Parmi celles-ci, les paroles libatoires
occupent une place centrale dans les processus de dialogue, de
réconciliation et de restauration de I’harmonie sociale.

Ancrées dans la tradition orale, les paroles libatoires sont
des énoncés rituels prononcés a 1’occasion de libations pour
invoquer les ancétres, témoins symboliques et garants de la
cohésion communautaire. Elles constituent un langage sacré
mobilisé dans des contextes de rupture, de conflit ou de
commémoration, et remplissent des fonctions multiples
apaiser, restaurer, réconcilier. Leur performativité repose sur la
reconnaissance collective du pouvoir de la parole, du respect du
protocole coutumier et de 1’autorité des anciens.

Dans un contexte ou la paix durable nécessite une
approche inclusive, tenant compte des savoirs endogenes, il
devient pertinent d’interroger la portée des paroles libatoires
dans la consolidation de la paix. Cet article se propose donc
d’analyser les fonctions sociales et politiques de ces paroles dans
la société ivoirienne contemporaine, en mettant en lumiere leur
potentiel en tant qu’outil de médiation, de régulation des conflits
et de réconciliation post-crise.

Des lors, quel role jouent les paroles libatoires dans la
consolidation de la cohésion sociale et la résolution des conflits
en Cote d’Ivoire ?

Les paroles libatoires constituent une forme de
médiation sociale enracinée dans la tradition orale, encore
opératoire dans le contexte contemporain. Pour mieux analyser
ce sujet, nous référerons a une analyse qualitative basee sur des
observations de terrain, entretiens et sources secondaires.

143

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



Nous montrerons d’abord les fondements traditionnels
des paroles libatoires en Afrique de 1’Ouest. Ensuite, nous
analyserons la parole libatoire dans les dynamiques de résolution
des conflits et de réconciliation en Cote d’Ivoire. Enfin, nous
établirons une articulation entre parole libatoire et mécanismes
contemporains de paix en Cote d’Ivoire

1. Fondements traditionnels des paroles libatoires en
Afrique de I’Ouest

La compréhension du réle des paroles libatoires dans la
cohésion sociale et la résolution des conflits en Cote d’Ivoire
nécessite un retour aux fondements culturels et spirituels qui
structurent cette pratique. Enracinées dans les traditions orales
africaines, ces paroles constituent un acte rituel codifié, porteur
de sens et de légitimité, a la croisee du religieux, du social et du
politique. Leur efficacité dans la médiation des tensions repose
sur un systéme symbolique ancestral, ou la parole n’est pas
seulement un outil de communication, mais une force agissante
investie d’un pouvoir sacré.

Dans cette perspective, il convient d’examiner d’abord
la nature et les fonctions fondamentales des paroles libatoires
(1.1), avant d’interroger les conditions d’énonciation et le statut
du locuteur qui leur confére autorité et performativité (1.2).
Cette exploration permettra de mieux cerner les fondements
traditionnels sur lesquels reposent ces pratiques, encore vivaces
dans plusieurs communautés ivoiriennes contemporaines.

1.2. Définition et fonctions rituelles des paroles libatoires
Les paroles libatoires, également appelées « paroles
d’ouverture » ou « paroles d’invocation », sont des énoncés
sacrés prononcés dans le cadre des rituels de libation en Afrique
de I’Ouest. Elles consistent a verser symboliquement de 1’eau,
du vin de palme, du cola ou d’autres substances sur le sol, tout

144

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



en adressant des paroles aux ancétres et aux forces invisibles. Ce
rituel, présent chez plusieurs peuples ivoiriens tels que les Akan,
les Sénoufo, les Dan ou les Malinké, vise a établir un lien entre
le monde visible et invisible, a restaurer 1’équilibre social et a
solliciter la bienveillance des entités spirituelles.

Selon Koné (2020), « la parole libatoire est plus qu’un
simple discours d’ouverture ; elle est un acte performatif,
enraciné dans une cosmologie qui fait de la parole le vecteur de
communication avec le monde des ancétres » (p. 41). Dans cette
perspective, la parole ne se limite pas a une fonction descriptive
: elle agit, elle transforme, elle rétablit I’ordre symbolique. Elle
est souvent introduite par des expressions formelles comme : «
Nous versons ce vin pour saluer les ancétres, leur demander leur
protection et la paix pour leurs descendants », marquant ainsi
une volonté de communion et de pacification.

Les fonctions rituelles de ces paroles sont multiples :
elles ouvrent les cérémonies, instaurent un climat de sacralité,
appellent a la mémoire collective, et surtout, elles valident
symboliquement les actions humaines (Zadi, 2018). Lors d’un
conflit, leur role est de ramener ’ordre, en invoquant les ancétres
comme médiateurs invisibles. Cette sacralité confere a ces
paroles une autorité qui dépasse celle des institutions étatiques.

1.3. Le statut du locuteur et les conditions d’énonciation

La parole libatoire n’est pas accessible a tous. Elle est
I’apanage de figures dotées d’un statut social et rituel particulier
- anciens, chefs de terre, chefs coutumiers, prétres traditionnels
ou maitres de parole. Ces figures incarnent la mémoire et
I’autorité de la communauté, et leur parole est investie d’un
pouvoir symbolique puissant. Comme I’explique N’Dri (2016),
« la puissance de la parole libatoire tient a la légitimite de celui
qui la prononce : un homme sans enracinement social ne peut
invoquer les ancétres avec efficacité » (p. 93).

145

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



L’énonciation de la parole libatoire obéit a un protocole
strict. Le silence du public, la posture du locuteur, le choix du
moment et du lieu, ainsi que I’offrande liquide qui accompagne
les mots, sont autant d’éléments qui renforcent son efficacité
symbolique. Toute transgression de ces conditions peut en
altérer la portee.

La performativité de ces paroles repose aussi sur leur
oralit¢ codifiée. Les locuteurs recourent a des formules
symboliques, a des proverbes et a des rythmes particuliers qui
inscrivent le discours dans la tradition. Cette oralité ritualisée
constitue un mode de transmission de la sagesse ancestrale, mais
aussi un outil de légitimation du vivre-ensemble. Ainsi, comme
le souligne Hobsbawm et Ranger (1983), les traditions orales
jouent un réle actif dans la construction et la reproduction de
1’ordre social.

2. Laparole libatoire dans les dynamiques de résolution des
conflits et de réconciliation en Cote d’Ivoire

En Cote d’Ivoire, les conflits politico-ethniques survenus
au cours des deux dernieres décennies ont profondément affecté
la cohésion nationale. Si des initiatives institutionnelles ont été
mises en place — telles que la Commission Dialogue, Vérité et
Réconciliation (CDVR) — leur impact a parfois été limité par
leur éloignement des réalités culturelles des populations. Face a
cette situation, les communautés ont souvent eu recours a leurs
ressources symboliques et coutumieres pour restaurer la paix et
le vivre-ensemble. Les paroles libatoires, en tant que pratiques
enracinées dans la tradition orale, ont alors réémergé comme des
outils privilégiés de médiation, de réparation symbolique et de
réconciliation. Cette section se propose d’analyser comment ces
paroles s’insérent dans les dynamiques contemporaines de
gestion des conflits (2.1) et d’examiner quelques cas concrets de

146

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



leur mobilisation dans des cérémonies de paix en Cote d’Ivoire
(2.2).

2.1. Un instrument de médiation culturelle et de réparation
symbolique

La parole libatoire joue un réle central dans les processus
traditionnels de résolution de conflit. Elle permet de poser un
cadre sacré a la négociation, en appelant a la mémoire des
ancétres pour condamner 1’injustice, invoquer le pardon et bénir
la réconciliation. Contrairement aux discours juridiques ou
politiques, souvent percus comme technocratiques, elle touche a
I’affectif, au spirituel et au symbolique, ce qui favorise
I’adhésion collective.

Chez les Sénoufos, par exemple, lors d’un différend
entre familles ou entre villages, les anciens peuvent initier une
cerémonie de libation en ces termes : « Nous versons cette eau
pour que les morts entendent notre volonté de paix. Que les
fautes soient lavées et que les cceurs se purifient ». Ce type
d’énoncé est a la fois performatif et thérapeutique : il reconnait
publiguement le tort, nomme la volonté de réconciliation et crée
un espace ou les parties peuvent renouer le dialogue sous la
bienveillance des ancétres.

Comme le souligne Kouadio (2019), « la parole libatoire
participe a la régenération du lien social car elle met en scéne le
pardon comme acte communautaire, plutét que comme simple
transaction juridique » (p. 87). Elle rétablit une mémoire
commune et mobilise des valeurs ancestrales telles que le
respect, I’humilité, et le vivre-ensemble. Cette parole n’a pas
pour vocation de juger, mais de réconcilier ; elle est plus
réparatrice que punitive.

Dans les zones rurales, notamment dans le nord et I’ouest
ivoirien, les conseils de sages utilisent les paroles libatoires
comme acte inaugural de toute médiation. Elles permettent
d’inscrire la résolution du conflit dans une logique cyclique et

147

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



holistique, ou les fautes sont symboliquement effacées par la
parole et la bénédiction. Cela renforce la l1égitimité du processus
de paix.

2.2. Etudes de cas : usages contemporains des paroles
libatoires dans les cérémonies de réconciliation

A la suite de la crise postélectorale de 2010-2011,
plusieurs initiatives communautaires de paix ont intégré les
paroles libatoires dans les cérémonies de réconciliation. Un
exemple notable est celui observé a Duékoue, ville marquée par
des violences intercommunautaires. En 2013, une cérémonie de
purification et de réconciliation fut organisée par les chefs
traditionnels WEé, au cours de laquelle des libations furent
versées au pied des arbres sacrés, accompagnées de paroles
telles que : « Nos enfants se sont battus, nos ancétres nous
voient. Nous leur demandons de nettoyer notre honte, de nous
accorder la paix » (Soro, 2015, p. 102).

Dans cette cérémonie, les paroles libatoires ont servi de
rituel d’oubli collectif, scellant symboliquement la fin des
hostilités. Elles ont aussi facilité le retour des populations
déplacées, en rassurant les esprits sur la réouverture du lien
communautaire. D’autres cas similaires ont été recensés dans la
région du Gontougo, ou des chefs akan ont réuni des familles
rivales autour d’un repas rituel précédé de libations, renforgant
ainsi I’idée que la paix est un bien commun a (re)construire
ensemble.

L’efficacit¢ de ces cérémonies tient au fait qu’elles
reposent sur une logique communautaire et symbolique que les
populations comprennent et reconnaissent. Elles donnent un
sens local a la réconciliation, la ou les dispositifs institutionnels
échouent parfois a établir la confiance. Comme le rappelle Touré
(2021), « la réconciliation effective en Afrique doit passer par
une rehabilitation des formes traditionnelles de dire la paix, car

148

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



elles sont enracinées dans 1’histoire et la mémoire des peuples »
(p. 134).

3. Articulation entre parole libatoire et mécanismes
contemporains de paix en Cote d’Ivoire

Si les paroles libataoires trouvent leur origine dans les
traditions orales africaines, leur pertinence dans le contexte
actuel de la Cote d’Ivoire souléve la question de leur intégration
dans les dispositifs modernes de gouvernance et de résolution
des conflits. La coexistence entre les systemes coutumiers et les
institutions de I’Etat moderne ouvre la voie a une
complémentarité potentielle entre les pratiques traditionnelles et
les mécanismes contemporains de justice transitionnelle. Dans
ce cadre, la parole libatoire n’est plus pergue uniqguement comme
un acte sacré du passe, mais comme une ressource culturelle
mobilisable pour repenser les modalités de la réconciliation
nationale. Cette partie examine les potentialités d’intégration des
paroles libatoires dans les cadres institutionnels (3.1) et propose
une réflexion sur la place de la tradition dans la gouvernance
sociale post-crise (3.2).

3.1. Complémentarité entre parole libatoire et justice
transitionnelle
Dans les sociétes post-conflit, la justice transitionnelle
repose sur plusieurs piliers : vérité, justice, réparation et
réconciliation. En Coéte d’Ivoire, les structures telles que la
Commission Dialogue, Vérité et Réconciliation (CDVR) ou la
Commission Nationale pour la Réconciliation et I’ Indemnisation
des Victimes (CONARIV) ont tenté d’initier ces processus a
partir d’une logique institutionnelle. Toutefois, plusieurs études
révelent les limites de ces approches lorsqu’elles ne tiennent pas
compte des dynamiques culturelles locales (Koulibaly, 2017).

149

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



La parole libatoire peut alors jouer un réle de médiation
entre la légalité institutionnelle et la 1égitimité sociale. En effet,
les populations rurales, souvent éloignées des logiques
judiciaires étatiques, accordent plus de crédit aux paroles
prononceées par les autorités traditionnelles dans des contextes
rituels. L’intégration des paroles libatoires dans les démarches
de vérité et de réparation permet d’« habiller » les dispositifs
modernes d’un contenu culturellement intelligible, facilitant
ainsi leur acceptation.

Selon Diabaté (2020), « le succes d’une réconciliation en
Afrique ne saurait faire 1’économie des ressources endogénes,
notamment la parole rituelle, car elle scelle symboliquement ce
que les accords formels ne font que contractualiser » (p. 59).
Ainsi, lors des audiences publiques organisées par la CDVR
dans certaines régions, des cérémonies préliminaires avec des
libations ont été autorisées pour apaiser les esprits et préparer les
victimes a s’exprimer dans un cadre apais€ et sacralise.

La parole libatoire devient alors un maillon entre la
mémoire communautaire et la justice officielle. Elle ne remplace
pas les institutions, mais les accompagne, les légitime et les
contextualise. Cette hybridation est d’autant plus cruciale dans
des sociétés ou I’Etat est parfois percu comme une entité
lointaine, tandis que la parole coutumiére conserve son autorité
morale.

La Justice transitionnelle est un processus mis en ceuvre
dans les contextes post-conflits afin d'assurer la reconnaissance
des victimes, la restauration de la vérite, et la réconciliation entre
les différents acteurs d’une société fragilisée. En Cote d’Ivoire,
ce mecanisme a été officiellement enclenche aprés la crise
postélectorale de 2010-2011, marquée par des violences
meurtrieres ayant profondément ébranlé le tissu social.
Cependant, la justice transitionnelle, dans sa dimension
institutionnelle, a montre des limites, notamment par son
éloignement des réalités culturelles locales (Koulibaly, 2017).

150

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



Les paroles libatoires, issues de la tradition orale
africaine, apparaissent alors comme des outils complémentaires
a cette justice d’inspiration occidentale. Chargées d'une forte
symbolique spirituelle et sociale, elles s’ancrent dans les valeurs
communautaires de respect, d’intercession, de mémoire et de
réparation. En cela, elles participent d’une logique de justice
restaurative, dans laquelle la parole n’est pas qu’un acte
juridique, mais un acte sacré et régulateur.

Dans certaines communautés ivoiriennes, notamment
chez les Sénoufo, les Akan ou les Dan, aucune résolution de
conflit sérieux ne peut se faire sans I’invocation des ancétres a
travers une parole libatoire. Ce rituel ne se limite pas a un simple
formalisme religieux : il 1égitime I’acte de réconciliation, le rend
effectif devant le monde visible et invisible, et engage la parole
donnée, comme 1’explique Touré (2021, p. 88) : « L’absence
d’une parole libatoire dans un processus de réparation rend ce
dernier incomplet, car elle donne sens au pardon et acte
symboliquement la rupture avec le passé. »

Dans les audiences publiques de la Commission
Dialogue, Veérité et Réconciliation (CDVR), certains chefs
coutumiers avaient demandé que des paroles libatoires soient
prononcées avant les témoignages. Leur objectif était d’invoquer
les esprits protecteurs pour faciliter la libération de la parole des
victimes, apaiser les tensions émotionnelles et garantir un espace
de vérité sacralisé (Diabaté, 2020). Cette initiative montre que
les mécanismes modernes peuvent étre enrichis par les pratiques
orales traditionnelles, non pas comme substituts, mais comme
supports culturels facilitant [’acceptabilit¢é sociale des
procédures.

Ainsi, la complémentarité entre paroles libatoires et
justice transitionnelle réside dans leur capacité a articuler le
formel et I’informel, le rationnel et le symbolique. La justice
transitionnelle institutionnelle traite les faits et leurs
implications juridiques, tandis que la parole libatoire restaure le

151

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



lien brisé entre les membres de la communauté et avec les
ancétres. Elle crée un espace de médiation culturelle dans lequel
la réconciliation prend un sens collectif et profond, et non
seulement procédural.

Ce modéle hybride, qui associe droit positif et
normativité traditionnelle, offre des perspectives intéressantes
pour les pays africains en quéte d’une paix durable. II s’inscrit
dans une dynamique de « justice contextualisée » ou les réponses
aux crises sont co-construites a partir des reperes culturels
endogenes (Koffi & Traoré, 2022).

3.2. La parole libatoire au service d’une gouvernance
culturelle de la paix en Cote d'lvoire
Dans les sociétés africaines traditionnelles, la paix ne se
résume pas a une simple absence de conflit, mais elle est congue
comme un état d’équilibre cosmique, social et spirituel. La
parole libatoire, en tant qu’acte sacré et rituel, contribue a
maintenir ou a restaurer cet équilibre. En Cote d’Ivoire, ou les
fragilités politiques et les fractures identitaires ont souvent mis
a mal la cohésion nationale, la mobilisation des ressources
culturelles endogénes devient un impératif pour batir une paix
durable. La parole libatoire, loin d’étre un vestige folklorique,
s'impose ainsi comme un outil stratégique dans une gouvernance
culturelle de la paix.

3.2.1. La parole libatoire comme langage rituel de
reconciliation
La parole libatoire, généralement prononcée par des
figures d'autorité telles que les chefs coutumiers, les anciens ou
les maitres de parole, est une adresse aux entités spirituelles
(ancétres, génies protecteurs, terre-mere) dans un but de
bénédiction, d’intercession ou d’apaisement. En contexte post-
conflit, elle joue un role fondamental : elle ouvre des espaces de
pardon rituel et l1égitime le processus de réconciliation.

152

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



Par exemple, dans certaines régions du centre et du nord
ivoiriens, les cérémonies de réintégration des ex-combattants
dans les communautés locales sont précédees de libations et
d’invocations des ancétres, pour demander leur indulgence et
neutraliser les ressentiments (Kouadio, 2019). Ces paroles
prononcées ont une fonction performative : elles réparent
symboliquement le tissu social brisé par la guerre.

Les paroles libatoires désignent un ensemble
d'expressions verbales rituelles accompagnant généralement les
libations (verser des liquides au sol pour honorer les ancétres ou
les esprits). Elles sont prononcées par des figures d’autorité
traditionnelles (vieux sages, chefs, maitres de la parole) et
comportent des bénédictions, des invocations, des demandes de
protection ou de pardon.

« Que la terre qui nous porte et les manes de nos ancétres
boivent ce vin de vérité et de paix... » (Touré Théophile Mina,
2018, p. 78)

Elles s'inscrivent dans une tradition orale vivante et sont
considérées comme ayant un pouvoir performatif : elles font
advenir ce qu'elles proclament.

Les paroles libatoires obéissent a une structure codifiée,
mélant formules d’appel aux ancétres, reconnaissance de la faute
ou du mal subi, demandes d’intervention surnaturelle et
engagements de paix. Elles articulent le passé, le présent et
I’avenir, et instaurent un cadre propice a la pacification.

« Ce que la bouche a prononcé, la calebasse a confirmé.
Que les paroles de paix deviennent réalité. » (Touré Théophile
Mina, 2018, p. 84)

Dans plusieurs régions ivoiriennes, notamment chez les
Sénoufo, Baoulé ou Bété, les paroles libatoires accompagnent
les cérémonies de palabres de réconciliation. Elles ouvrent et
ferment les séances de médiation, en invoquant les esprits
tutélaires et en sollicitant leur bienveillance.

153

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



« Sans I’accord des ancétres, la paix ne peut habiter nos
cases. » (Gnabéli, 2015, p. 132)

Ces paroles rappellent & chaque partie leurs
responsabilités vis-a-vis de la communauté et des générations
passées.

Apres les crises de 2002 et 2010-2011, de nombreuses
initiatives communautaires ont utilisé les cérémonies
traditionnelles, incluant paroles libatoires, sacrifices et partages
de repas rituels, comme leviers de réconciliation. A I’instar de
certaines localités de I’Ouest ou du Nord, les anciens ont joué¢ un
role fondamental en mobilisant ces rites pour restaurer la
confiance brisée.

« Lorsque les paroles d’apaisement sont versées a la
terre, méme les machettes retrouvent le silence. » (Konaté, 2012,
p. 61)

3.2.2. Un outil d’ancrage communautaire des politiques

de paix

La parole libatoire peut étre percue comme une
passerelle entre le niveau institutionnel de la gouvernance et le
vécu des populations. Elle assure la médiation entre la loi
moderne et les normes culturelles endogénes. A ce titre, elle
renforce la Iégitimité locale des initiatives étatiques de paix.

Dans le cadre de la mise en ceuvre des programmes de
cohésion sociale financés par 1’Etat ou les partenaires
internationaux, plusieurs ONG ivoiriennes ont recours a des
cerémonies traditionnelles ou la parole libatoire est mobilisée
pour accompagner les démarches participatives de dialogue
communautaire (Soro, 2015). Elle devient alors un outil
pédagogique et diplomatique qui favorise 1’appropriation des
messages de paix.

3.2.3. Vers une gouvernance culturelle de la paix
Le concept de gouvernance culturelle de la paix désigne

154

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



une approche intégrée qui valorise les savoirs, les pratiques et
les institutions traditionnelles dans 1’¢élaboration des politiques
de paix. Il ne s’agit pas d’opposer tradition et modernité, mais
de les articuler pour répondre efficacement aux défis de
fragmentation sociale.

Dans cette optique, la parole libatoire peut étre
institutionnalisée dans les rituels publics de pardon, les
campagnes de sensibilisation a la paix ou les cérémonies
mémorielles nationales. Des figures coutumiéres formées au
dialogue interculturel pourraient ainsi étre intégrées de maniere
systématique dans les commissions de réconciliation ou de
médiation.

Selon Touré (2021), « la gouvernance de la paix en
Afrique ne peut réussir sans la revalorisation des systémes
symboliques qui fondent la vie collective. Or, la parole libatoire
est I’un de ces piliers qui donnent un sens social et sacré a la paix
». Cette vision appelle donc a une co-construction des
mécanismes de paix entre I’Etat, les acteurs de la société civile
et les gardiens de la tradition.

Penser la paix en Cote d’Ivoire au XXIe siecle exige une
gouvernance qui tienne compte des ressources culturelles des
peuples. Dans cette perspective, la parole libatoire peut étre
envisagée non seulement comme un outil de réconciliation, mais
aussi comme un levier de construction d’une paix durable fondée
sur les valeurs africaines du vivre-ensemble, du pardon et du
respect intergénérationnel.

Cette approche rejoint les recommandations de plusieurs
travaux de I’Union Africaine, qui appellent a une « gouvernance
culturelle de la paix » intégrant les savoirs traditionnels dans la
gestion des conflits (Union Africaine, 2013). La parole libatoire
s’inscrit pleinement dans ce paradigme. En ancrant la paix dans
la mémoire, dans la terre, dans les ancétres, elle donne un sens
profond et collectif a la réconciliation.

155

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



Dans les milieux urbains, certains médiateurs sociaux
tentent aujourd’hui de réintroduire ces pratiques dans les espaces
modernes. Par exemple, a Yopougon et Abobo, des chefs
communautaires utilisent des versions adaptées de la parole
libatoire dans les réunions de quartier, en amont des
conciliations coutumieres. Ces pratiques, hybrides, illustrent une
résilience culturelle qui s’adapte aux mutations sociales tout en
conservant I’essentiel de sa charge symbolique (Koffi & Traore,
2022).

Les paroles libatoires ne s’opposent pas aux mécanismes
de justice transitionnelle ou aux institutions modernes. Elles
offrent une approche complémentaire, ancrée dans la
symbolique culturelle et mieux acceptée par les communautés
rurales ou locales.

« La justice parle par la loi, mais la paix durable vient de
la bouche du vieux pére sous le fromager. » (Touré Théophile
Mina, 2018, p. 93)

La réintégration des paroles libatoires dans les politiques
publiques de réconciliation culturelle pourrait contribuer a
renforcer les démarches participatives. Elles doivent étre
documentées, étudiées et promues comme éléments constitutifs
du patrimoine immatériel ivoirien.

Malgreé leur efficacité symbolique, les paroles libatoires
peuvent étre instrumentalisées a des fins politiques ou perdre
leur efficacité si elles ne s’accompagnent pas d’actes concrets de
réparation et d’engagement communautaire.

En définitive, intégrer la parole libatoire dans les
politiques publiques de paix et de cohésion sociale ne signifie
pas folkloriser la tradition, mais au contraire la reconnaitre
comme une composante vivante et structurante de l’identité
ivoirienne. Elle peut ainsi devenir un outil d’éducation civique,
un moyen de prévention des conflits et un vecteur de résilience
communautaire, dans une société plurielle et en quéte d’unité et
de justice.

156

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



Conclusion

A travers I’analyse des fondements, des fonctions et des
usages contemporains des paroles libatoires, il apparait
clairement que celles-ci constituent bien plus qu’un simple rituel
traditionnel. Elles incarnent une forme de sagesse ancestrale, a
la fois spirituelle et pragmatique, qui participe a la régulation des
tensions sociales, a la restauration du lien communautaire et a la
consolidation de la paix. En Cote d’Ivoire, dans un contexte
marqué par des crises sociopolitiques récurrentes, ces pratiques
orales demeurent des outils puissants de médiation, de
réconciliation et de guérison symbolique des traumatismes
collectifs.

Loin d’étre incompatibles avec les dispositifs modernes
de gouvernance et de justice transitionnelle, les paroles
libatoires peuvent, au contraire, enrichir et renforcer 1’efficacité
de ces mécanismes, a condition qu’elles soient reconnues,
encadrées et intégrées dans une approche inclusive.
L’articulation entre la tradition orale et les institutions
contemporaines ouvre ainsi la voie & une gouvernance culturelle
de la paix, fondée sur I’appropriation communautaire des
processus de réconciliation.

En définitive, réhabiliter les paroles libatoires, c’est
reconnaitre le réle fondamental de la mémoire, du sacré et du
symbolique dans les dynamiques sociales africaines. C’est aussi
affirmer que la paix véritable, pour étre durable, doit s’enraciner
dans les valeurs, les imaginaires et les langues des peuples qui
la construisent. Cette réflexion invite donc a un dialogue fécond
entre les savoirs endogeénes et les politiques publiques, pour une
Cote d’Ivoire plus unie, résiliente et solidaire.

157

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



Références bibliographiques

Diabaté, Mamadou, 2020. Tradition et justice transitionnelle :
regards croisés sur I'Afrique de I’'Ouest. Dakar : CODESRIA.
Gnabéli, Marcel, 2015. Sagesse et parole en Afrique
traditionnelle. Abidjan : NEI-CEDA.

Koffi, Jean-Marc & Traoré, Fatoumata, 2022. Modernité et
pratiques traditionnelles de médiation : étude de cas a Abidjan.
Revue Ivoirienne de Médiation Sociale, 4(1), 33-51.

Konaté, Yacouba, 2012. Pouvoir, palabre et réconciliation en
Cote d'lvoire. Paris : Karthala.

Kouadio, Georges Armand, 2019. Justice coutumiere et
réconciliation nationale : cas de la Céte d’Ivoire post-Crise.
Abidjan : Université Félix Houphouét-Boigny, Département
d’ Anthropologie.

Koulibaly, Fatou, 2017. Les défis de la réconciliation nationale
en Cote d’Ivoire : entre institutions et coutumes. Revue Africaine
de Gouvernance, 9(2), 75-94.

N’Goran, Kouadio, 2010. Meédiation traditionnelle et
résolution des conflits en Afrique de ['Ouest. Dakar
CODESRIA.

Soro, Mamadou, 2015. Rituels et gestion des conflits
communautaires en pays We. Revue Ivoirienne d’Etudes
Anthropologiques, 6(1), 98-110.

Touré, Aissata, 2021. Médiation et pratiques endogenes de la
paix en Afrique de I’Ouest. Paris : Karthala.

Touré, Théophile Mina, 2018. La parole qui réconcilie : rites
et oralités en Cote d’Ivoire. Abidjan : Les Classiques Ivoiriens.
UNESCO, 2003. Convention pour la sauvegarde du patrimoine
culturel immatériel. Paris: UNESCO.

Union Africaine, 2013. Cadre continental de gouvernance
culturelle de la paix. Addis-Abeba : Commission de 1’Union
Africaine.

158

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES - CCA CONGO



