
 

133 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

CONTRIBUTION DES REINES DE FRANCE À 

L’AMÉLIORATION DU STATUT DE LA FEMME 

 
 

DANIELLE KONAN N'GUESSAN 

Doctorante à l’UFHB de Cocody 

danikonan_hg@yahoo.fr 

 

Résumé :  

 
 En France, et conséquemment dans tous les pays subissant 

son influence culturelle, les femmes jouissent de plus en plus d’une 

meilleure considération. Cette situation n’émane pas de la volonté 

d’un ordre patriarcal bienfaisant mais découle de l’engagement de 

femmes fortes parmi lesquelles les reines de France. Cette étude 

examine l’apport desdites reines dans le changement de regard sur la 

femme. Nous y démontrons, en recourant aux concepts et méthodes 

d’analyse relevant de l’histoire culturelle, des women studies et des 

théories sociologiques de la domination, que les reines de France ont 

lutté pour l’émancipation mentale de la femme en promouvant leur 

éducation et qu’elles ont remis en question les stéréotypes sexistes 

façonnés par l’ordre patriarcal grâce à leur gestion intelligente du 

royaume. 

 

Mots-clés : reines de France, pouvoir, stéréotypes, subversion, 

patriarcat. 

 

Abstract:  

 
 In France, and consequently in all countries subject to its cultural 

influence, women are increasingly held in higher regard. This situation does 

not stem from the will of benevolent patriarcal order but rather from the 

commitment of strong women, including the queens of France. This study 

examines the contribution of these queens to changing the way women are 

viewed. Using concepts and analytical methods from cultural history, 

women’s studies and sociological theories of domination, we demonstrate 

that the queens of France fought for the mental emancipation of women by 

promoting their education and that they challenged the sexist stereotypes 



 

134 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

shaped by the patriarchal order through their intelligent management of the 

kingdom. 

 

Keywords: queens of France, power, stereotypes, subversion, patriarchy. 

 

Introduction  

 

 La sagesse populaire affirme que tant que les lions 

n’auront pas leurs historiens, les histoires de chasse se 

termineront toujours à l’avantage des chasseurs. Cette maxime 

s’applique aussi aux femmes à travers le monde, en l’occurrence 

en France, terre des libertés et des droits humains. Jusqu’à une 

période récente, l’Histoire politique et culturelle de l’Hexagone 

s’écrivait à l’encre virilocale. Martine Reid, dans le domaine de 

l’histoire littéraire, souligne cette volonté d’effacement de la 

femme de l’histoire des savoirs en ces termes : 

 

Aujourd’hui  encore,  la  plupart  des  récits  portant  sur  

l’histoire  du  passé de la  littérature  de langue  française  

continuent d’ignorer les  contours exacts de  la  participation  

des  femmes,  d’en  réduire  l’apport,  d’en  limiter  la  portée 

et  d’en  confondre  les  effets  ;  le  plus  généralement,  

leurs  auteurs reproduisent  la  longue  tradition  

d’effacement  des  œuvres  de  femmes comme  de  leur  

participation  à  la  vie  littéraire  de  leur  temps. (Reid, 

2020 : 10) 

 

Les femmes ont été longtemps tenues à l’écart des livres 

d’histoire et des anthologies littéraires, toute chose visant 

manifestement à minorer leur apport dans la marche du monde 

et, par conséquent, à maintenir dans la conscience collective les 

dogmes patriarcaux faisant de la femme l’être inessentiel par 

essence. Pourtant, en parcourant les sources documentaires 

traitant l’Histoire de la France, force est de constater que des 

femmes, appartenant à toutes les sphères sociales, ont, à travers 



 

135 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

les siècles, été d’un apport considérable au rayonnement de la 

civilisation française. Sous ce prisme, cet article s’inscrit dans 

une volonté assumée de transcender les clivages liés au genre en 

revisitant l’histoire afin de mettre en lumière la contribution de 

la gent féminine dans la marche du monde. S’inscrivant dans la 

même dynamique que Martine Reid, Anne Fulda s’est intéressée 

au parcours politique de nombreuses figures féminines à travers 

l’histoire dans le monde afin de démontrer que :  

 

  Le  plafond  de  verre  féminin  que  certains évoquent n’est 

pas infranchissable, puisqu’il a déjà été percé. De s’attarder 

sur des  exemples  édifiants,  mais  qui  sont  toutefois  plus  

l’exception  que  la  règle Aujourd’hui encore,  malgré 

l’évolution  des  mœurs et  de  la  société,  malgré les 

révolutions  et  évolutions  successives  de  la  condition  

féminine,  de  Mai 68  à « Me too »,  la  conquête  du  

pouvoir  demeure  en  effet  associée,  dans  beaucoup de  

pays,  à  la  virilité  ;  à  la  confirmation  d’une  supposée  

puissance  masculine la force physique valant brevet de 

supériorité intellectuelle. (Fulda, 2022 : 11) 

 

 En filigrane, Fulda laisse entendre que malgré les 

avancées connues en France et dans le monde en matière de 

droits et de respect de la différence, il y a encore beaucoup à 

faire afin de permettre aux femmes de lorgner les cimes sociales 

sans être victimes des relents de misogynie. Dans ce sillage, on 

reconnait plus facilement la contribution d’intellectuelles telles 

que Beauvoir et Pizan. Dans le même temps, les combats menés 

par les figures royales telles qu’Aliénor d’Aquitaine sont peu 

documentés. Or, sans exagération, les Françaises 

contemporaines doivent la place qu’elles occupent dans la 

société actuelle aux luttes acharnées de ces souveraines ayant 

réussi à transcender le rôle secondaire dans lequel la condition 

de reine semblait les condamner. Par ricochet, quand on sait 



 

136 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

comment la culture française irradie celle du monde, nous 

assertons que les efforts consentis par les reines de France afin 

de libérer la femme du joug patriarcal bénéficient au monde 

entier et méritent d’être reconnus à leur juste titre. À la récence 

des travaux de Reid et de Fulda suffit à témoigner de l’actualité 

et de la pertinence de la réflexion que nous engageons.  

 

 Cette étude porte sur la participation des reines de France 

à l’amélioration du statut de la femme en France et vise à 

analyser les différents axes majeurs sur lesquels l’agence de ces 

femmes de pouvoir a apporté des changements notoires. Par 

« reine de France », nous désignons toutes ces femmes ayant 

occupé l’équivalent féminin du statut de « roi » même si dans les 

prérogatives, les deux fonctions ne se valent pas. Aussi, nous 

nous intéressons aux épouses royales, aux reines douairières et 

aux régentes. Dès lors, la préoccupation suivante se pose : Quels 

sont les fondements sur lesquels se sont basés les reines de 

France pour l’amélioration du statut de la femme ? Dans quels 

domaines ces reines ont-elles réussi à exercer leur influence afin 

de favoriser la condition de la gent féminine ? Pour répondre à 

cette problématisation , nous travaillerons dans le sillage de 

l’histoire culturelle et convoquons des outils théoriques relevant 

des women studies et des théories sociologiques de la 

domination. Cet essai axé sur l’étude des reines de France à 

travers l’histoire culturelle et les women studies met en saille la 

complexité de la représentation de la femme dans la société 

française. En y appliquant les théories sociologiques de la 

domination, on peut mieux comprendre comment les femmes 

ont pu résister et défier les structures de pouvoir patriarcales et 

comment elles ont aidé à faire évoluer les mentalités. 

 À partir de cet appareil théorique et méthodologique, nous 

articulons notre essai en deux plans majeurs. D’une part, nous 

analyserons l’influence des reines de France dans le domaine de 

l’éducation de la femme afin de démontrer qu’elles ont ouvert 



 

137 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

les portes à l’émancipation intellectuelle des françaises de toutes 

les classes sociales. D’autre part, nous montrerons l’incidence 

des actions de ces reines sur le changement de regard envers la 

française mieux de la femme. 

 

1. Des agentes au service de l’éducation de la femme 

  

Le concept d’« agency » en français « agentivité » est théorisé, 

entre autres,  par Judith Butler et désigne chez elle « la capacité 

à faire quelque chose avec ce qu’on fait de moi » (Butler, 2006 : 

15). En d’autres termes, même en position de dominé, il est 

possible pour la femme d’agir. C’est donc l’aptitude à pouvoir 

subvertir les rapports de pouvoir qui s’exercent sur la femme 

sans pour autant s’extirper de ces rapports. Dans le cas des reines 

de France, si la loi salique et les traditions patriarcales de leur 

société tant à les éloigner de l’exercice direct et total du pouvoir, 

il demeure qu’elles réussissent à transcender ces restrictions afin 

d’exprimer leur être au monde. À ce titre, nombreuses sont les 

reines à  avoir mis en jeu leurs moyens financiers et leur 

influence au service de l’instruction de la femme en investissant 

dans le champ de la production et de la diffusion de la 

connaissance.  

 

    1.1. La production des œuvres 

 L’agence des reines de France se perçoit à travers leur 

implication dans le domaine culturel. Filles de nobles, elles 

reçoivent des enseignements. Elles savent lire et écrire. Mais en 

raison des habitudes sociales, elles sont maintenues / se 

maintiennent loin de la plume pendant longtemps. Toutefois, des 

figures d’exception émergent. Elles brisent les convenances et 

s’investissent corps et âme dans un domaine initialement réservé 

aux hommes. Tel est le cas d’Anne de Bretagne, sa passion pour 

l’écriture est si forte qu’on lui attribue la maternité d’une œuvre 

littéraire comme le souligne Martine Reid : « On donne ainsi  à  



 

138 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

Anne de Bretagne  des  Épîtres  en  vers  qu’elle  serait  censée  

avoir  écrites  pendant  la campagne en Italie de son époux, Louis 

XII » (Reid, 2020 : 135). La passion d’Anne de Bretagne pour 

l’écriture s’inscrit dans un contexte bien particulier. En ce temps, 

on note déjà les germes de l’esprit capitaliste chez les premiers 

éditeurs. En effet, en qualité d’entrepreneurs, seul compte pour 

eux le gain. Ils n’éprouvent aucun malaise à produire des textes 

de femmes si le public est prêt à les acheter. Comme cela fut le 

cas pour l’esclavage des Noirs, la libération de la parole de la 

femme doit une fière chandelle à la logique capitaliste. La quête 

du profit conduit à battre en brèche certaines mentalités 

ataviques.  

 Les premiers écrits de femmes à être édités sont ceux 

d’écrivaines passées de vie à trépas. Aussi, on publie les textes 

de la sainte médiévale Hildegarde de Bingen, de la poétesse 

Proba Falconia et toutes les productions de la très célèbre 

Christine de Pizan. Il faudra attendre que des femmes de sang 

royal fassent preuve d’audace en publiant leurs travaux afin que 

plus tard, des figures féminines anonymes se décident à quêter 

la gloire des immortels en faisant publier leurs productions. Si 

les éditeurs réussissent à être aussi réalistes et pragmatiques, 

c’est parce qu’il y a une demande qu’ils ne peuvent ignorer. Au 

sein de leur clientèle élitiste on retrouve une part considérable 

de princesses arrivées au pouvoir. Elles comptent bien profiter 

de ce nouvel outil pour s’imposer et défendre la dignité 

féminine. C’est dans cette dynamique qu’Anne de Bretagne 

mettra tous les moyens en œuvre afin de consolider la place de 

la femme à la cour pour en faire un instrument politique. Si la 

loi salique les éloigne du trône de plein droit hormis les 

situations exceptionnelles de régence, elles peuvent, grâce à une 

solide éducation, s’affirmer comme des pièces incontournables. 

Il y a néanmoins des exceptions à relever. Quelques femmes 

réussissent à publier leurs écrits de leurs vivants. C’est le cas de 

la princesse Marguerite d’Autriche qui publie une Complainte 



 

139 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

en 1492 dans laquelle elle déplore la rupture de ses fiançailles 

avec Charles VIII. Des princesses comme Anne de France 

prennent la plume pour éduquer leur progéniture autant que tout 

autre lecteur pouvant s’intéresser à leurs écrits. Elle le fera en 

publiant Enseignements à sa fille  dans un contexte où son duché 

de Bourbon suscite des convoitises âpres. Celles qui n’écrivent 

pas poursuivent, chacune à sa façon, le mécénat afin 

d’encourager la production d’œuvres féminines. À ce titre, Anne 

de Graville  est nommée poète officielle de la reine Claude. Cette 

fonction est à la fois symbolique, honorifique mais aussi inédite 

pour une femme.  

 À la mort de Louise de Savoie, Marguerite de Valois 

publie à trente-neuf ans le Miroir de l’âme pécheresse. Plus tard, 

elle publie, toujours sous le manteau protecteur de François 1er 

qui n’hésite pas à intervenir lorsque la Sorbonne cherche à 

mettre son œuvre à l’index, le Dialogue en forme de vision 

nocturne. À la mort de son frère, elle fait paraître une sorte de 

dernier hommage La Navire, ou Consolation du roi François 1er 

à sa sœur. Ses autres œuvres, notamment l’Heptaméron, sont 

publiés à titre posthume. La dite œuvre se présente comme suit 

: 

L’amour sous toutes ses formes, des plus prosaïques aux 

plus spirituelles, est mis en scène dans 

l’Heptaméron(1548), qui s’inspire du Décameron de 

Boccace et fut rédigé de 1542 jusqu’à la mort de l’autrice, 

en 1549, deux ans après celle de François Ier. Le titre 

d’Heptaméron– hepta, en grec, signifie sept et hemera, le 

jour –, fut donné au recueil car sept journées au lieu de dix 

ont pu être menées à bien. Les dix « devisants », cinq 

femmes et cinq hommes, trouvent refuge dans une abbaye 

pour se protéger de pluies diluviennes. Ils échangent des 

histoires, à la suite desquelles ils confrontent différents 

points de vue sur l’amour. Une devisante demande l’égalité 

des hommes et des femmes, un autre défend la gauloiserie, 



 

140 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

un autre encore loue les bienfaits de l’amour courtois. 

(Aubaude, 2022 : 31)   

 

 Marguerite s’est essayée à tous les genres littéraires et 

philosophiques à la mode en son temps. C’est le cas avec le 

théâtre. Néanmoins, un thème est fédérateur : celui de l’amour. 

Représentée en 1548, la Comédie de Mont Marsan relate de 

façon allégorique le combat entre l’esprit et la chair. Cachée 

derrière ses personnages, elle élabore un discours puissant sur la 

mort comme en attestent les vers suivants : 

 

Qui vit d’amour a le cœur joyeux, / Qui tient amour ne peut 

désirer mieux, / Qui sait amour (n’) ignore nul savoir, / Qui 

voit amour a toujours riants yeux, / Qui baise amour il passe 

dans les cieux, / Qui vainc amour il a parfait pouvoir, / Qui 

aime amour accomplit son devoir, / Qui est porté d’amour 

n’a nulle peine, / Qui peut amour embrasser, prendre et voir, 

/ Il est rempli de grâce souveraine. / La Mondaine / Oyez 

quel chant ! / La Superstitieuse / Mais oyez sa parole. / La 

Sage / Ha ! Ce n’est pas langage d’une folle ? (Cité par 

Aubaude, 2022 : 32). 

 

 Ces vers laissent transparaître l’influence exercée par le 

discours religieux sur l’amour. On y perçoit aussi les traces de 

la philosophie platonicienne. Au vrai, Marguerite est une figure 

incontournable du platonisme de ce temps. Son héritage est telle 

que les psychanalystes font d’elle la première écrivaine, tout 

sexe confondue, à accorder une attention soutenue au 

mouvement de la conscience de ses personnages.  

 Marguerite de Navarre est la seconde femme, derrière 

Christine de Pizan à produire une fresque littéraire immense 

témoignant de ce que le sexe féminin n’est en rien inférieur à 

celui de l’homme. Toutefois, il ne faut pas éluder le fait que la 

subversion du diktat patriarcal est plus forte du côté de 



 

141 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

Marguerite de Navarre. Bien qu’elle ait grandi dans les cours 

royales, Pizan n’est pas une princesse. Elle est moins tenue à des 

impositions protocolaires. Mieux, en son temps, l’imprimerie 

n’existant pas encore, les productions de Pizan ont un 

retentissement moins important que les œuvres de Marguerite. 

Sous ce prisme, Marguerite de Valois, reine de Navarre, est 

doublement transgressive. Elle écrit depuis une position 

exigeant d’elle une retenue certaine et défend la femme 

socialement perçue comme l’être condamné au silence : 

 

 Son intense activité dans les affaires publiques, auprès des 

plus hautes instances du pouvoir – elle s’installe à la Cour 

de France en 1509 –, ne peut être assimilée à celle d’une 

conseillère ou d’une égérie. Sans jamais cesser d’écrire, elle 

protégea et encouragea un grand nombre d’écrivains et de 

penseurs. Elle donna son appui à Calvin et à Clément 

Marot, et participa aux principaux débats de l’époque. On 

lui doit les traductions de Platon et de Marsile Ficin en 

français. Rabelais lui dédia le Tiers Livre. Plus que tout 

autre, elle incarne l’esprit de la Renaissance. Elle est à 

l’origine de la diffusion de ce platonisme chrétien qui 

exerça une influence considérable sur la poésie amoureuse 

et sur l’imaginaire féminin. Ses idées l’entraînèrent à agir 

en faveur des protestants ce qui lui valut d’être, à plusieurs 

reprises, accusée d’hérésie. En 1525, elle traduit la 

Paraphrase du Pater de Luther. Son Miroir de l’âme 

pécheresse (1531) fut condamné par les orthodoxes. 

(Aubaude, 2022 : 30). 

 

  La sœur de François 1er est d’une vivacité de l’esprit 

incomparable. La preuve d’une éducation réussie. Mieux, elle 

est contestatrice. En choisissant de soutenir les réformés, il est 

fort probable qu’elle ait mesuré les avantages que le 

protestantisme pourrait accorder à la femme. La nouvelle église 



 

142 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

lui semble moins rigide que la vieille garde catholique avec tout 

son imaginaire péjoré à l’endroit de la femme. Avec les partisans 

de Luther c’est un vent de liberté qui s’annonce. Par ailleurs, elle 

a aussi le mérite d’avoir réussi à se faire adouber par ses pairs 

auteurs. En effet, en lui dédiant le Tiers Livre ce n’est pas tant 

en qualité de mécène mais c’est aussi en sa qualité d’esprit 

brillant et inspirant que Rabelais le fait. La dédicace, entendue 

comme « l’hommage d’une œuvre à une personne, à un groupe 

réel ou idéal ou à quelque entité d’un autre ordre » (Genette, 

1987 : 10) est l’expression d’une reconnaissance certaine. De la 

part d’une figure intellectuelle comme Rabelais, réputée pour 

son anticonformisme et sa grande érudition, cet acte est un 

indicateur du retentissement de la pensée de la sœur de François 

1er.   

 Rebelle, elle fait davantage que les reines l’ayant  

précédée quand elle choisit le camp des réformés. En raison de 

toutes ces actions, Marguerite de Valois est certainement l’une 

des femmes les plus influentes du combat pour l’émancipation 

de la femme. Sa plume florissante et ses engagements dans le 

domaine de l’écriture en font un modèle archétypal. Elle décide 

de renoncer à faire commander des œuvres. Tout comme de 

nombreux « Anciens » dans la légendaire querelle, elle choisit 

l’imitation comme principe d’écriture. Cela se voit dans Les 

prisons. En prenant la plume pour produire des textes autres que 

religieux, les reines de France subvertissent des siècles 

d’aliénation et mettent un frein à la violence symbolique 

(Bourdieu, 1998) qu’elles subissent. En effet, l’intérêt qu’elles 

accordent à l’écriture littéraire et philosophique vient rompre le 

poids des habitudes et des traditions faisant de la femme 

l’ennemie des muses. Aimées, assimilées à la vierge Marie et 

enviée par toutes les autres femmes du royaume, les reines sont 

des modèles. Cette influence naturelle a contribué à vulgariser 

leurs idéaux. Progressivement, dans tout le royaume de France, 

les femmes s’ouvrent à l’écriture et engagent dans le même 



 

143 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

temps leur libération : « J’ai peut-être écrit pour voir, pour avoir 

ce que je n’aurais jamais eu » (Cixous, 1986 : 12). En écrivant, 

les femmes du royaume apprennent à se connaître et à se dire. 

Elles appréhendent mieux le monde qui les entoure.     

 Ainsi, en produisant et en encourageant la production 

d’œuvres littéraires, les reines de France se sont inscrites de 

manière durable au panthéon de ceux à   

qui la France doit son riche patrimoine culturel. Afin, d’assurer 

la diffusion des idées véhiculées dans lesdites œuvres, elles ont 

aussi favorisé la création de lieux culturels.  

       

      1.2. La création des espaces culturels 

 Afin que les princesses et toutes les filles de la noblesse 

qui côtoient la cour de France soient mieux armées pour y jouer 

efficacement leur rôle, elles doivent être instruites. Les 

différentes reines veillent à ce que leurs protégées aient une 

bonne formation académique. Elles ont droit à des maîtres 

dispensant des cours à la cour. Des artistes et des philosophes 

cherchant la protection de la royauté acceptent de partager leurs 

sciences avec les dames de la cour et contribuent à leur 

formation intellectuelle. De tels espaces se multiplient dans 

toutes les cours d’Europe. Elles sont quelques-unes à y avoir 

suivi une formation avant d’accéder plus tard au trône en qualité 

de reine. Par exemple, la cour d’Anne de France et par ricochet 

de sa belle-sœur Anne de Bretagne a participé à l’édification 

intellectuelle de Louise de Savoie, future mère de François 1er 

et de Marguerite d’Autriche.  

 Cet engouement pour la culture s’étend progressivement 

à toute la bonne société française. À partir de 1530, Paris et Lyon 

deviennent de hauts lieux culturels. Des salons où l’on célèbre 

les lettres et les autres formes d’art se multiplient. Le public qui 

s’y retrouve est hétéroclite : aristocrates et bourgeois s’y côtoient 

sans discrimination. Dans ces cercles intellectuels, les 

modérateurs sont généralement des femmes. Elles y veillent à 



 

144 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

l’animation des différentes activités. Ces espaces deviennent 

rapidement des lieux de résistance où les idées favorables aux 

femmes se développent de même que les livres en accord avec 

leurs aspirations y circulent plus aisément.  

 Deux salons importants s’imposent à Paris. S’y 

retrouvent les gens de la cour et les écrivains en grâce avec les 

Valois. Ces salons sont tenus par des femmes proches des reines. 

Par exemple, il y a le salon tenu par Madeleine de l’Aubépine, 

dame d’honneur de Catherine de Médicis. Dans ce salon, son 

mari et elle reçoivent :  

 

La fleur  des  poètes  de  la  capitale,  parmi lesquels  « une 

majorité  de  secrétaires  du  roi  et  de secrétaires  de  la 

chambre du roi », c’est-à-dire des bourgeois, comme 

Philippe Desportes et Jacques (de) Romieu. Les débats de 

ce cénacle semblent avoir beaucoup porté sur l’expression 

poétique de l’amour, du mariage et de l’adultère. (Reid, 

2020 : 261). 

 

Cela est perceptible, ce salon est un espace d’expression où 

hommes et femmes échangent sur le même pied d’égalité. La 

liberté de penser y semble présente dans la mesure où les 

partisans y débattent de tout ; même des sujets jugés licencieux 

tels que l’adultère.   

 

 L’autre salon faisant bombance est celui de la comtesse 

de Retz Claude-Catherine de Clermont :  

 

Celle que ses invitées  surnomment « Dictynne  »  (nymphe  

crétoise  suivante  de  la  déesse Diane)  ou  Pasithée  (l’une  

des  Charites  grecques,  ou  Grâces  romaines) est connue 

pour étudier dans son « cabinet vert » de l’hôtel de 

Dampierre, situé près  du  Louvre. C’est là qu’elle reçoit, 

ou au château de Noisy-le-Roi pendant les beaux jours. À 



 

145 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

ses côtés  brillent ses deux meilleures  amies  :  la fille  

cadette  de  la  reine, Marguerite  de Valois,  bientôt  reine  

de  Navarre (1553-1615, ill. 4),  alias  « Diane »,  « 

Callipante »  ou  « Éryce »  ;  et Henriette de Clèves, 

duchesse  de  Nevers  (1542-1601),  alias « Pistère » (en 

grec : réservoir). Se retrouvent  là,  non loin du fameux 

cabinet  qu’il  leur arrive de célébrer  (comme en témoigne 

l’Album de poésies élaboré par ce cercle), des musiciens,  

des peintres  et des poètes  de  la Cour,  ainsi que ses femmes  

les  plus  érudites  —  dont  Hélène  de Surgères,  que  

chantera  (entre autres) Ronsard. (Reid. : Ibid). 

 

 Ces cénacles littéraires rappellent, sans aucun doute, les 

cadres d’échange créés par Aliénor d’Aquitaine. En tant que 

pionnière de tels espaces culturels, la reconnaître comme 

précurseur n’est que légitime. Mieux, ces lieux constituent ce 

que Michel Foucault désigne en qualité d’ « hétérotopie ». Il 

présente les lieux hétérotopiques comme ces espaces : 

 

Qui sont absolument différents : des lieux qui s'opposent à 

tous les autres, qui sont destinés en quelque sorte à les 

effacer, à les neutraliser ou à les purifier. Ce sont en quelque 

sorte des contre-espaces. Ces contre-espaces, ces utopies 

localisées, les enfants les connaissent parfaitement. Bien 

sûr, c'est le fond du jardin, bien sûr, c'est le grenier, ou 

mieux encore la tente d'Indiens dressée au milieu du 

grenier, ou encore, c’est- le jeudi après-midi - le grand lit 

des parents. C'est sur ce grand lit qu'on découvre l'océan, 

puisqu'on peut y nager entre les couvertures ; et puis ce 

grand lit, c'est aussi le ciel, puisqu'on peut bondir sur les 

ressorts ; c'est la forêt, puisqu'on s'y cache ; c'est la nuit, 

puisqu'on y devient fantôme entre les draps ; c'est le plaisir, 

enfin, puisque, à la rentrée des parents, on va être puni. 

(Foucault, 2021 : 8). 



 

146 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

 

 Une hétérotopie est un espace singulier dans une culture. 

Souvent, il conteste les valeurs de ladite culture comme c’est le 

cas avec ces cénacles où hommes et femmes se côtoient sans 

tenir compte des clivages socialement ancrés entre les genres. 

Foucault distingue plusieurs types d’hétérotopie au gré de leurs 

fonctions. À cause des échanges philosophiques, du plaisir des 

lettres qui est diffusé, ces cénacles s’inscrivent dans le registre 

des « hétérotopies de formation ». Pour Michel Foucault, une 

hétérotopie de formation est un espace de transformation, c’est 

le cas des « collèges et [d]es casernes, qui devaient faire 

d'enfants des adultes, de villageois des citoyens, et de naïfs des 

déniaisés ». Dans ces cénacles se développent de nouvelles idées 

sur les genres et sur la condition de la femme. Bien plus, 

nombreux sont les auteurs féminins qui y puiseront le matériau 

de base pour leur création artistique.  

 L’engouement de Marguerite de Valois, qui recrée ce 

cénacle à Gascogne une fois devenue reine, ne se limite pourtant 

pas à ces échanges littéraires. Elle fait affluer poètes et musiciens 

dans ses nouvelles terres. Installée en Auvergne après sa 

séparation avec Henri IV, elle poursuit son mécénat. En 

Auvergne, elle y installe une bibliothèque et y fait construire un 

théâtre. De retour à Paris en 1605, la reine Marguerite repense 

l’organisation de la cour en différents lieux. D’une part, elle 

restaure les activités culturelles à l’hôtel des archevêques de 

Sens. D’autre part, elle fait bâtir près de la Seine un espace 

culturel dénommé « Parnasse royal ». Parmi les passionnés de 

lettres qui s’y bousculent figurent des intellectuelles engagées 

dans la défense de la cause féminine en l’occurrence Marie de 

Beaulieu et Marie de Gournay.      

 En matière de défense des droits de la femme, 

l’éducation occupe une place de choix. C’est à ce titre que le rôle 

de Madame de Maintenon se révèle crucial. Elle est à la base de 

la  création de la Maison royale de Saint-Louis à Saint-Cyr. Ce 



 

147 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

pensionnat est réservé aux jeunes filles sous ordre de Louis XIV. 

Cette institution marque un tournant important dans la formation 

des jeunes filles en France. Napoléon 1er s’en inspirera pour 

mettre sur pied la maison des demoiselles de la Légion 

d’honneur. Cette institution est l’expression de la volonté de 

Madame de Maintenon. Née dans la noblesse mais sans le sou, 

elle a été éduquée par les religieuses dans les couvents. Malgré 

l’éducation limitée reçue dans ces lieux d’étude, elle développe 

des compétences éducatives en s’occupant des descendants de 

Madame de Montespan et de Louis XIV. Ayant supplanté sa 

maîtresse dans le cœur du roi soleil, elle ambitionne d’améliorer 

l’éducation des jeunes filles issues, comme elle, d’une noblesse 

désargentée. En 1680, Madame de Maintenon prit sous son aile 

Ursuline Madame de Brinon. Celle-ci tient une petite école pour 

jeunes filles pauvres où elle leur donne des bribes d’éducation 

afin de leur permettre de postuler à des emplois de domestiques. 

Pour lui permettre de mieux prendre soins de ses apprenantes, 

Madame de Maintenon loue et aménage un cadre plus approprié 

à Rueil en 1681. En 1684, avec l’aide du roi, cette école est 

déplacée pour le château de Noisy. Le lieu peut accueille jusqu’à 

cent quatre-vingt apprenantes. Le 15 Août 1684, Louis XIV 

décrète la fondation d’une communauté réservée à des jeunes 

filles nobles dont les pères sont décédés au service de la royauté. 

Après des années de travaux, le domaine accueille ses premières 

pensionnaires du 26 Juillet au 1er Août 1686. La cérémonie 

d’accueil fut somptueuse puisque Louis XIV mit à leur 

disposition ses gardes suisses et ses carrosses. Madame de 

Brinon fut nommée « supérieure à vie » et Madame de 

Maintenon se vit discerner le titre d’ « Institutrice de la Maison 

royale de Saint-Louis ».  

 La Maison royale de Saint-Louis était ouverte aux jeunes 

filles ayant entre sept et douze ans. Le roi prenait 

personnellement en charge leur admission après consultation du 

juge des généalogies de France afin de vérifier l’appartenance 



 

148 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

réelle des futures pensionnaires à la noblesse. Ce domaine 

éducatif avait une capacité de deux cent cinquante places sous la 

responsabilité de trente-six dames éducatrices et de vingt-quatre 

sœurs converses en charge des tâches ménagères. Pour 

l’accompagnement spirituel, quelques religieux sont aussi 

sollicités. Les élèves y sont reparties en quatre classes au gré de 

leurs âges. Vêtues d’uniformes constitués d’une robe en étamine 

brune nouée de rubans dont la couleur dépendait de la classe. 

Chaque classe était sous la responsabilité d’une maîtresse de 

classe, suivie d’une sous-maîtresse. Il n’est pas rare que parmi 

les élèves les plus brillantes certaines soient employées à 

seconder leurs maîtresses. L’éducation de ces jeunes filles se 

poursuivait jusqu’à ce qu’elles atteignent vingt ans. En quittant 

ce pensionnat elles recevaient une dot de trois mille livres leur 

permettant de s’assurer un mariage convenable. L’école est 

dotée d’un règlement nommé « Les constitutions ». Constitué de 

cinquante-quatre articles, il spécifiait ce que l’on devait 

dispenser aux apprenantes. Contrairement aux vœux des 

hommes de l’époque réduisant l’éducation de la femme à 

quelques textes religieux, ceux de cette maison  royale bénéficie 

de tous les savoirs leur permettant d’être une femme de cour 

érudite. Les lettres et les arts y occupent une place de choix. 

Madame de Maintenon s’y implique personnellement jusqu’à la 

fin de sa vie où elle y est comme supérieure honoraire. Initiées à 

la dramaturgie, les demoiselles de Saint-Cyr donnent des 

représentations auxquelles assistent le roi et des membres de la 

royauté française et étrangères. 

 En un mot, grâce aux reines de France, les femmes du 

royaume ont vu leur accès à l’éducation s’améliorer. Elles sont 

passées d’un stade où leur instruction se limitait à 

l’apprentissage de la lecture et de l’écriture afin de consulter les 

textes sacrés à celui où elles peuvent rivaliser de culture avec la 

gente masculine. La qualité des productions littéraires réalisées 

par les femmes bat en brèche l’argument phallocratique de leur 



 

149 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

déficience naturelle employé pour les éloigner des hauts lieux de 

la science. En raison de l’engagement des reines dans le domaine 

culturel et éducatif, les représentations de la femme en France 

ont connu une nette évolution. 

  

2. Femmes de pouvoir et au pouvoir et dé/construction des 

stéréotypes de genre 

 

 Appartenant au registre des représentations, le stéréotype 

est entendue comme une image figée qu’un groupe diffuse sur 

lui-même et sur les autres ; une idée préconçue, une 

schématisation outrée généralement sans fondement précis. 

Selon Anne Hesberg-Pierrrot, citée par Ruth Amossy, le 

stéréotype est une structure thématique intégrant des constantes 

(Amossy, 1991 : 31). Sous ce prisme, il a une dimension 

universalisante puisqu’il essentialise ce qu’il représente. Pour 

cette raison, le stéréotype est en général péjoratif, mais pas 

toujours. Dans cette articulation, nous mettrons en avant les 

stéréotypes liés aux actions des reines de France tout en 

démontrant qu’elles ont réussi à déconstruire d’autres 

stéréotypes devenus des vérités d’évangile sur la femme. 

 

     2.1. De la formation de nouveaux séréotypes sur la 

femme… 

 Si la doxa patriarcale a vite fait de limiter le rôle de la 

femme à la procréation en faisant d’elle le prototype de 

l’incompétence à gouverner, il arrive que les femmes accèdent 

au pouvoir. Quand elles y parviennent, elles sont assaillies de 

vues péjorées.  Au vrai, une femme de pouvoir constitue, de fait, 

un obstacle pour l’ordre patriarcal : 

 

Plus généralement, l’accès au pouvoir, quel qu’il soit, place 

les femmes en situation de double bind : si elles agissent 

comme des hommes, elles s’exposent à perdre les attributs 



 

150 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

obligés de la « féminité » et elles mettent en question le 

droit naturel des hommes aux positions de pouvoir ; si elles 

agissent comme des femmes, elles paraissent incapables et 

inadaptées à la situation.(Bourdieu, 1998 : 58). 

 

 On le voit, tout est fait pour que les femmes demeurent 

des sujets dociles. L’une des formes que prend le combat 

patriarcal de néantisation du sujet féminin est l’usage des 

stéréotypes afin de les disqualifier de toute entreprise sociale 

prestigieuse. Les femmes de pouvoir seraient vénales, 

intéressées, fourbes, incapables, croqueuses d’hommes, 

intrigantes, tyranniques, méchantes, insensibles, ivres du 

pouvoir, hystériques, égoïstes, complexées, arrivistes, manquant 

de séduction, des mères sacrifiées par le pouvoir,  des viragos, 

etc. Et des exemples dans l’histoire de l’humanité ne manquent 

pas pour confirmer ces stéréotypes. Cléopâtre, la séduisante et 

perverse qui, semble-t-il aurait mis plusieurs seigneurs romains 

dans son lit pour maintenir l’Égypte debout. Agrippine n’est-elle 

pas présentée comme celle tuant tous époux pour dessiner un 

destin impérial à son fils Néron ? L’infamie serait donc le point 

commun entre toutes les dirigeantes. Tous ces clichés sont 

aujourd’hui questionnés et étudiés. D’ailleurs, introduisant son 

ouvrage sur le même objet d’étude, Anne Fulda souligne 

l’importance que ces clichés ont jouée dans la décision d’écrire 

son ouvrage : 

 

Lorsque l’on parle de femmes  au  pouvoir ,  on les  décrit  

volontiers  comme manipulatrices ou manipulées,  

gouvernant sous la coupe  d’un  homme  (comme Anne 

d’Autriche avec Mazarin, Édith Cresson avec Abel 

Farnoux, « son Raspoutine », disait de lui Jacques  Chirac). 

On les dépeint dispendieuses, frivoles, un peu sottes et 

aimant  le  luxe,  griefs qui  furent  répétés  jusqu’à  plus 

soif  concernant  Marie-Antoinette. (Fulda, 2022 : 12) 



 

151 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

 

 Du Moyen-Âge à ce jour, de tels stéréotypes perdurent. 

S’il est possible d’en trouver de contre-arguments, il faut 

néanmoins admettre que tout stéréotype nait toujours d’un noyau 

ou fond de vérité, même minime comme le reconnaissent 

Amossy et Pierrot : « Ils [les contenus des stéréotypes] peuvent 

avoir un ancrage dans la réalité et reposer sur une base factuelle 

observable » (Amossy et Pierrot, 2015 : 38). Quels faits 

amputables aux reines de France du bas Moyen-Âge peuvent 

avoir contribué à ces discours dévalorisants sur les femmes de 

pouvoir ? 

 À y voir de près, certaines pionnières féminines dans 

l’exercice du pouvoir ont pu favoriser l’émergence de tels 

stéréotypes. Prenons le cas d’Aliénor d’Aquitaine. Sa sagacité 

politique lui a valu de nombreux piques, pas toujours à tort. Le 

fait que l’histoire retienne qu’elle ait monté ses enfants contre 

leur père pour des divergences politiques et une vengeance pour 

une affaire d’infidélité agrémente la thèse selon laquelle le 

pouvoir pervertirait la femme. En percevant ces faits 

uniquement sous le prisme de l’imaginaire collectif que l’on se 

fait de la bonne mère, l’on parvient à dresser un portrait 

d’Aliénor d’Aquitaine en qualité de femme mère sans scrupule 

pour qui les intérêts personnels prévalent sur le bien-être des 

enfants et de sa famille. De même, se remarier deux mois après 

son divorce avec le roi de France et peu de temps après la 

dissolution du premier mariage, donne l’image d’une femme 

insensible et guidée uniquement par des intérêts politiques. Sous 

un autre angle, ses traits de femme avide de pouvoir et de 

perfidie sont liés à certains faits historiques :  

 

Le chancelier Thomas Becket est également de l’expédition 

de 1159, où il brille  par  ses  actes  de  bravoure. Trois  ans  

plus  tard,  en  juin  1162,  il  reçoit l’ordination  sacerdotale  

et  épiscopale pour occuper  le  siège primatial de 



 

152 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

Cantorbéry. Profondément transformé,  il  décide alors de 

se battre  pour les libertés de l’Église d’Angleterre  contre  

son  ami  le roi,  devenu  son  pire ennemi. Les intellectuels 

de son entourage attribuent, pour partie, à l’influence 

néfaste d’Aliénor  sur  son  mari  la détérioration de sa 

relation avec l’archevêque. C’est  notamment  à  la demande 

de la reine qu’Henri le Jeune, son fils aîné,  est couronné et 

sacré, en juin 1170, par l’archevêque d’York au détriment 

des droits de Becket, en exil volontaire sur le continent 

depuis 1164 Thomas  rentre  aussitôt à Cantorbéry Il est  

assassiné le 29 décembre 1170 par quatre chevaliers  

d’Henri  II dans le chœur de  la cathédrale, au vu du clergé  

et du peuple massé dans la nef  pour  l’office  des  vêpres. 

L’image du  roi, qui doit dès lors se soumettre à une 

pénitence publique, est à jamais salie. (Fulda, 2022 : 52) 

 

 À plus d’une reprise, des reines de France sont 

impliquées, quand elles ne sont pas totalement présentées 

comme responsables, des décisions politiques catastrophiques 

prises par leurs époux, touche chose participant à leur donner 

l’image de piètres dirigeantes. Pour Aliénor d’Aquitaine, ce 

n’est d’ailleurs pas le dernier conflit dont elle allume les mèches 

: 

Dès 1190, Aliénor s’occupe de marier Richard, occupé à ses 

préparatifs de croisade pour la reprise de Jérusalem, tombée 

aux  mains de Saladin fin 1187. Elle lui choisit Bérengère, 

fille du roi Sanche VI de Navarre, région frontalière de 

l’instable Gascogne. L’alliance est  précieuse pour le duc 

d’Aquitaine qui a besoin d’appuis solides pour contrôler les 

plus  méridionales de ses principautés. Le cortège nuptial, 

mené par la  reine mère, traverse les Alpes ;  il est  reçu  par  

l’empereur  Henri  VI  à  Lodi,  en  Lombardie  ;  le 30 mars  

1191, il atteint Messine. Ce choix d’épouse  déplaît  au roi  

de  France, qui reproche à Richard d’abandonner sa sœur 



 

153 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

Alix,  à  laquelle  il  a été  fiancé  de  longue date. Veuf 

depuis  quelques  mois,  Philippe Auguste souhaiterait,  

quant à lui,  épouser Jeanne,  sœur  de Richard, qui vient de 

perdre son mari, Guillaume II de Sicile Le roi d’Angleterre 

refuse,  car  il  se  méfie  de l’ouverture  méditerranéenne 

qu’une telle union donnerait aux Capétiens. Cette double  

désapprobation matrimoniale transforme  en  rivalité 

l’alliance  initiale  des  deux  souverains.  En unissant 

Bérengère à son fils, Aliénor provoque en  somme  un duel  

sans  merci entre les deux anciens partenaires. 

(Fulda, 2022 : 55) 

 

 Aliénor apparaît comme une pyromane prête à embraser 

toute l’Europe pour s’assurer la prospérité de l’Aquitaine. Si les 

succès politiques et les innovations culturelles dont elle est 

l’instigatrice réussissent à faire oublier les scories dont certains 

l’affublent, une autre reine n’a pas la même chance. Dans 

l’histoire des reines de France, elle est certainement l’une de 

celles dont les chroniqueurs ont les plus rapportés des faits 

scabreux. Elle est parfois dépeinte comme :  

 

 [L]a  nouvelle  Jézabel, perfide et malfaisante. Semblable 

à la princesse  phénicienne,  elle  fait  mettre  à  mort ses  

adversaires  et pousse ses  fils à  la  tyrannie. On ne peut que  

promettre  une mort ignominieuse à cette petite fille  

spirituelle  de  Machiavel. En son  temps comme de nos 

jours, on dénonce sa  « perfidie »,  et  son  « astuce » (prise  

alors en  mauvaise  part).  Les  plus bienveillants  blâment  

sa  passion  du  pouvoir  ;  ses  ennemis la jugent responsable 

de l’assassinat de l’amiral de Coligny, chef des huguenots, 

et commanditaire  des  massacres de  la  Saint-Barthélemy  

(24-30  août  1572) épisode  tragique  des  guerres  de  

Religion  qui  lui colle  à  la  peau  comme  la tunique  de  

Nessus.  Catherine  de  Médicis,  figure  repoussoir ,  réussit  



 

154 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

à  être détestée  à  la  fois  par  les  catholiques  et  par  les  

protestants.  L’acte  d’accusation n’oublie  pas  qu’elle  est  

femme,  donc  coupable.  Pire : étrangère. (Fulda, 2022 : 78) 

 

 Cet énoncé s’ouvre par un intertexte biblique révélateur 

de la représentation largement répandue dans la doxa au sujet de 

Catherine de Médicis. Dans le saint livre chrétien, en particulier 

dans les Premier et Second Livres des Rois de l’Ancien 

Testament, l’histoire d’une cruelle reine nommée Jézabel est 

contée. Une reine du même nom est aussi évoquée dans le 

Nouveau Testament. Dans l’ancien testament, Jézabel est 

l’épouse du roi Achab. Elle est celle qui introduit le culte du dieu 

Baal et d’Astarté en Samarie. Plus grave, elle est accusée de 

persécuter les juifs et de vouloir attenter à la vie du prophète 

Elie. Ses crimes sont légion. Elle aurait une influence 

considérable sur son époux qu’elle transforme en despote. 

Malgré les imprécations célestes retransmises par le messager 

divin Elie, Jézabel survit à son époux et règne aux côtés de ses 

fils Ochozias et plus tard Joram. Elle connaît une fin tragique : 

jetée d’une fenêtre par le Léviathan divin Jéhu, son corps est 

dévoré par les chiens. Dans le Nouveau Testament, le nom de 

Jézabel réfère à une femme vénéneuse prenant son plaisir dans 

l’égarement des disciplines du Christ via divers actes impurs. 

Ainsi en assimilant Catherine de Médicis on laisse entendre 

qu’elle est une figure de la perte, une promotrice du chaos et 

adepte du machiavélisme.  

 Or, ironiquement, ce discours suggère qu’une part 

importante des méfaits portés à l’encontre de Catherine est liée 

à des considérations subjectives. Au rang de celles-ci, figurent 

son sexe : une femme qui gouverne est toujours mal vue malgré 

quelques avancées. Elle est d’autant mal vue lorsque ses mesures 

heurtent les intérêts d’un grand nombre d’hommes. Par ailleurs, 

comme Blanche de Castille, elle est étrangère voire donc une 

barbare. Cette superposition d’images exotiques favorise le 



 

155 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

développement d’une représentation ignominieuse de Catherine 

de Médicis. Aussi, ses actions politiques sont-elles contestées, 

noircies. En se référant à la théorie des conflits sociaux 

développée par Musafer, les stéréotypes dévalorisant sur l’Autre 

croissent dans un environnement compétitif ou régi par la 

volonté hégémonique d’un groupe social sur les autres. C’est 

dans ce sillage qu’Amossy et Pierrot assertent : « Ce sont les 

intérêts du groupe au pouvoir qui suscitent une image des 

dominés propres à justifier leur subordination » (Amossy et 

Pierrot, 2015 : 40). En lien avec l’objet de notre étude, il faut 

donc croire que les stéréotypes péjoratifs développés sur les 

femmes de pouvoir en s’appuyant sur certaines reines sont 

davantage des armes politiques forgées et diffusées par le 

patriarcat afin d’entériner la disqualification de la femme de la 

sphère politique. Pour Bourdieu, cité supra, ces stéréotypes ne 

visent qu’à taire les aspirations légitimes du sujet dominé, en 

l’occurrence la femme. Nonobstant ces représentations 

dévalorisantes, les reines de France ont réussi à donner une autre 

image, cette fois méliorative, de la gent féminine. 

  

    2.2. …À la déconstruction des stéréotypes dévalorisants  

 Les études de genre doivent une fière chandelle aux 

développements théoriques de Derrida et de Foucault. Ces deux 

penseurs ont le mérite d’avoir incité la conscience intellectuelle 

a jeté des coups d’œil suspicieux sur les grands récits et toutes 

les formes de savoirs existant. Dans le domaine de l’histoire, 

cette perspective déconstructiviste se traduit par une ré-

interrogation des faits historiques afin de dégager les hauts faits 

des femmes jadis gardés dans le noir. C’est en appliquant ce 

regard critique que l’on parvient à relativiser les stéréotypes 

péjoratifs précédemment énoncés sur les femmes de pouvoir. Au 

contraire, par leurs actions, les reines de France ont davantage 

contribué à donner de l’éclat à la femme qu’à la ternir. 



 

156 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

 En raison de leurs modes de gouvernance et de leurs 

aptitudes à allier politique et maternité, certaines reines 

démontrent que le pouvoir politique ne métamorphose pas la 

femme pour en faire un monstre politique totalement dépourvu 

d’empathie même pour ses enfants. En observant de près la vie 

de Catherine de Médicis, il apparaît qu’elle compte aussi parmi 

ces figures à la fois puissantes et maternelles. Au sujet de 

l’arrivée de Catherine au pouvoir,  Balzac a prononcé cette 

phrase piquante : « elle n’est plus mère […] Elle est toute reine 

». Dans ces propos, se déclinent les préjugés de nombre de 

personnes au sujet des femmes de pouvoir. Elles seraient 

incapables de materner. Pourtant, les faits historiques disent le 

contraire :  

 

Être reine et être mère sont pour elle une seule et même 

chose.  Au tout début  du  règne  de  Charles  IX,  elle  se  

fit  graver  un grand sceau.  Le  revers  regorge  d’armoiries  

attestant  de  ses ascendances françaises et florentines. À 

l’avers, sous un arc triomphal rehaussé de  symboles,  

s’inscrit  son  image, en costume  de  veuve, sceptre en main,  

un  doigt  impérieux dressé  pour  le commandement.  Sur  

le pourtour,  une inscription  sans  précédent  dans  les  

annales  la  désigne comme « Catherine  par  la  grâce  de  

Dieu,  Royne  de France, Mère du Roy ». Non pas « 

Gouvernante », titre octroyé, mais  « Mère du Roi  »,  titre  

non  révocable,  qui lui appartient en propre, à jamais. 

Pourquoi lui refuser ce mérite, si mérite il y a ? Catherine 

est  profondément,  viscéralement, mère. Tigresse. Une 

longue et  angoissante  stérilité,  une  vie  conjugale  difficile 

ont  exacerbé  en  elle  l’amour  maternel.  L’instinct  de 

possession,  si  puissant  chez  elle  et  toujours  contrarié,  

a trouvé dans ses enfants un objet privilégié. (Bertière, 

1994 : 72) 

 



 

157 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

 Les reines de France ont, bien avant les théories 

modernes sur la communication, toujours su véhiculer leur 

idéologie au peuple à travers des mécanismes de communication 

non-linguistiques mais particulièrement éloquents. Ce sceau 

commandé par Catherine est plus qu’un bijou. À travers les 

inscriptions qu’elle y fait graver, elle s’engage à ne pas oublier 

son statut malgré les différentes charges qui sont les siennes. Son 

statut premier est celui de mère. Pour cette reine, ses enfants sont 

les biens les plus précieux. On peut supputer que sa mise en 

avant pendant le règne de son fils est davantage liée au fait 

qu’elle avait conscience de la complexité des enjeux politico-

religieux du moment. Un roi jeune comme Charles IX aurait été 

incapable de juguler toutes ces crises en canalisant les appétits 

des courtisans royaux dont la fourberie nécessite une constante 

vigilance. Mieux encore, contrairement à elle, ses enfants ne 

semblent pas dotés des mêmes qualités faisant d’eux des 

souverains éclairés : 

 

Elle est plus intelligente qu’eux – Henri III  excepté –, elle 

a un caractère mieux trempé et, nécessairement, beaucoup 

plus d’expérience. Tous sont instables, de santé fragile, 

minés de  tuberculose, sujets à des accès de fièvre, à des 

explosions de violence. Ils restent pour elle des  enfants à 

protéger, contre  les autres et aussi contre eux-mêmes. Les 

former ? Elle n’en a pas  le loisir. Il faudrait leur permettre 

de tâtonner, prendre le risque de quelques sottises. Mais 

l’état du royaume, déchiré par l’agitation nobiliaire et les 

conflits religieux,  exige une main  ferme : ce n’est pas le 

moment de laisser un jeune roi apprendre son métier sur le 

tas.  Elle  court au plus  pressé,  décide  à  leur  place,  leur 

prépare  leurs  discours,  leur  souffle  leurs  répliques,  se 

substitue  à  eux  en  tout  et  partout.  Elle  fait  d’eux  des  

cires molles entre ses mains. (Bertière, 1994 : 76) 

 



 

158 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

 Le portrait que l’historienne dresse des enfants de 

Catherine de Médicis est, somme toute, péjoratif. Avec leur 

santé fragile et leur déficit intellectuel, ce sont des dangers pour 

la couronne tout entière. La reine mère est prise dans un dilemme 

: rester à l’écart et les laisser enfoncer le royaume, à défaut de se 

faire occire par leurs adversaires politiques ou alors prendre les 

choses en mains pour les protéger et maintenir le royaume 

debout. D’ailleurs, son second fils, Charles IX, arrivé au pouvoir 

mineur ne veut toujours pas s’encombrer des responsabilités 

royales une fois adulte. Il préfère de loin se divertir dans des 

exercices physiques d’une violence inouïe. On voit bien, à 

travers son seul exemple, que le pouvoir est ontologiquement 

mâle! Que faire ? Laisser la couronne succomber ? Non ! En 

mère dévouée, Catherine tient magistralement la barque royale 

et gère avec délicatesse les crises religieuses : 

 

Les passions sont  à ce point exacerbées  et ses ennemis si 

déterminés que dans  les  années qui suivent, la reine mère 

est accusée de tous les maux. Son goût pour les négociations 

et les  compromis, dans un climat explosif, suscite le 

reproche le plus virulent. Quand, faute  d’argent, elle ne 

peut prolonger les opérations  militaires  contre  les  

huguenots  rebelles,  les  catholiques condamnent son 

prétendu attentisme. Quand elle refuse de céder aux 

protestants, on lui  reproche  de  prolonger  les  troubles,  

d’entretenir  la  discorde pour  se  maintenir  au  sommet et 

de renforcer son autorité sur le roi. Mais lorsqu’elle travaille 

à la pacification, on  la suspecte de trahir la vraie foi et de 

pactiser  avec  l’ennemi.  À chaque  occasion, on la dit prête 

à toutes les vilenies pour conserver le pouvoir. (Bertière, 

1994 : 81). 

 

  Entre xénophobie, misogynie et divergences des intérêts 

politiques, tous ceux que la forte présence de Catherine gène, 



 

159 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

multiplient les campagnes de dénigrement. La machine 

foudroyante patriarcale se met en branle. Tous les stéréotypes 

affectés à la femme sont réchauffés et resservis. Toutes les 

exactions lui sont imputées. Il ne manquerait plus qu’on la juge 

responsable de la fragmentation du clergé. Comment 

comprendre qu’elle soit détestée par les deux camps belligérants 

à savoir les catholiques et les protestants ?  N’est-ce pas la 

preuve de son impartialité à toute épreuve ? Elle est mère des fils 

de la couronne et mère de la nation française. Tout porte à croire 

que son seul intérêt est de maintenir l’intégrité et l’unité du 

royaume. La force de caractère de Catherine en qualité de mère 

protectrice se perçoit mieux en temps de guerre. On la découvre 

en guerrière en mars 1569 lorsque son fils Henri d’Anjou se 

retrouve entre deux braises ardentes. D’un côté les flammes de 

l’amiral Coligny et de l’autre les reîtres allemands. Sans 

hésitation, Catherine chevauche à la rescousse de son fils et 

réussit à le sortir de l’étau se resserrant contre lui.  

 En une époque où la famille est sacrée et la préservation 

du nom et de la lignée un devoir, la seconde option est la plus 

logique pour tout être rationnel. C’est plus par souci de 

préservation de la lignée que par boulimie du pouvoir que 

Catherine décide de mettre ses fils en retrait. En cela, elle se 

conforme bien à l’imagerie de la mère protectrice. Comme elle, 

Aliénor d’Aquitaine, apparait, à divers niveaux, comme une 

mère aimante et protectrice : « Aliénor donne six garçons et trois 

filles à Henri II. Elle suit de près leur éducation,  les  amenant 

souvent  dans  ses  voyages.  Elle  se  fait  cependant seconder 

par des nourrices qui les allaitent et les soignent. » (Fulda, 2022 : 

50). Cette représentation rompt drastiquement avec celle de la 

mère insensible que les historiens de l’époque médiévale ont eu 

tendance à lui attribuer. Plus tard, on la voit qui accourt de toutes 

parts afin de faire libérer son fils Richard capturé par le duc 

Léopold et livré à l’empereur  Henri VI. Cette situation permet 

à son frère Jean et à son ancien allié Philippe-Auguste de 



 

160 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

comploter afin de prolonger sa captivité. Pourtant, Aliénor ne 

capitule pas et ne profite pas de la situation pour s’éterniser sur 

le trône de son fils comme régente. Elle multiplie les tractations 

dans l’optique de le libérer : 

 

Elle  parcourt  inlassablement  la Normandie  et  

l’Angleterre,  pièces  maîtresses de l’empire Plantagenêt, et 

rencontre nombre  de seigneurs  laïcs  et  ecclésiastiques 

qu’elle  tente  de  rallie au parti  de  Richard,  dont elle 

s’emploie, de toutes ses  forces,  à  obtenir  la libération.  

Elle  va  jusqu’à  dicter  une  lettre poignante  au  pape 

Célestin  III  (élu en  mars 1191),  réclamant  la  protection  

pontificale  sur  son  fils  qui  jouit  du statut  canonique  du  

croisé  ou pèlerin : « Aliénor, par  la  colère  de  Dieu,  reine 

d’Angleterre, duchesse  de  Normandie,  comtesse  d’Anjou  

et mère malheureuse »,  insiste  sur  sa  maternité  

souffrante,  tandis qu’elle évoque  «  la violence de [sa] 

douleur » ou « le chagrin qui augmente côtoyant la folie ». 

Le genre  épistolaire  se  prête certes  à des  excès  

rhétoriques,  mais  l’affliction  que la  reine  met  en  scène 

n’est  pas  feinte  :  elle correspond à une ferme volonté 

politique.  Aliénor, en effet, non contente de parcourir ses 

terres pour obtenir l’appui  des  seigneurs  fidèles à Richard  

contre  Jean,  récolte aussi  surtout  le montant de la rançon, 

équivalent à plusieurs années de revenus de la couronne 

d’Angleterre. Le 4 février 1194,  son courage et son 

abnégation paient : elle récupère enfin son fils en  échange 

de l’argent,  de plusieurs otages et de l’hommage forcé du 

roi d’Angleterre à l’empereur. (Fulda, 2022 : 55-56) 

 

 Il faut dire qu’en ces circonstances Aliénor n’est plus 

dans sa première jeunesse. À soixante-dix ans, c’est surtout 

l’amour maternel que la force physique qui l’aide à tenir. On 

découvre une femme capable d’éprouver du chagrin, loin du 



 

161 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

portrait d’ogresse insensible que ses détracteurs dressent d’elle. 

L’historienne le souligne, c’est une mère courageuse et pleine 

d’abnégation ne reculant devant rien pour sauver son fils. En lieu  

et place de l’appétit du pouvoir, n’est-ce pas le propre des mères 

protectrices de prendre les devants lorsqu’elles estiment leurs 

fils incapables de se débrouiller seuls ? N’est-ce pas par souci 

d’aider le fils à accomplir sa légende personnelle qu’Aliénor a, 

chaque fois, dû surmonter les affres de l’âge afin de défendre les 

intérêts de ses fils :  

 

Contrairement à Richard, le nouveau roi n’est pas à la 

hauteur dans la lutte contre  son  rival français, dont les 

revenus ont  considérablement  augmenté  au cours  des  

années  1 190  grâce  au  développement  de  

l’administration  royale et de  sa  fiscalité.  Paris,  embelli  

et  fortifié  par  Philippe  Auguste,  dépasse  alors Rouen  en  

nombre  d’habitants  et  en  affaires.  Le  roi  de  France  

soutient  Arthur de  Bretagne,  un  influençable  garçon  de  

12  ans,  dont  le  père  Geoffroy choisissait  habituellement  

l’alliance  capétienne  au  détriment  de  ses  parents 

Plantagenêts. Aliénor déploie là encore tous ses talents  

diplomatiques proposant  notamment  au  roi de France de 

marier son  fils  avec l’une  de ses proches  parentes.  

L’hiver 1199-1200,  elle  voyage  encore  en  Castille auprès  

de la  reine, sa fille  homonyme.  Elle  revient  de  ce  voyage  

avec  sa  petite-fille Blanche,  qui  épouse  le  prince  Louis,  

fils  de  Philippe Auguste,  au  lendemain du  traité  du  

Goulet  (Vexin)  du  18  mai  1200,  instaurant  une trêve 

entre  le Capétien et le Plantagenêt. (Fulda, 2022 : 57) 

 

 En sa qualité de mère du roi d’Angleterre et française de 

naissance, Aliénor est autant mère du royaume d’Angleterre que 

fille du royaume de France. À ce double titre, la lutte pour le 

maintien de la paix est pour elle une responsabilité essentielle 



 

162 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

aussi importante que ses autres aspirations politiques. Anne 

Fulda asserte que le fils d’Aliénor, successeur de Richard ne 

dispose pas des compétences nécessaires pour gouverner. Sous 

ce prisme, elle se rapproche de Catherine de Médicis (cela est 

mentionné supra) qui a pris le royaume de France en mains à une 

période où les prétendants au trône sont tous de constitution 

fragile.  

 Par leurs hauts faits, les reines de France telles que 

Blanche de Castille, Aliénor d’Aquitaine et Catherine de 

Médicis ont démontré que la féminité n’est pas incompatible à 

l’exercice du pouvoir. Elles ont su gérer leurs royaumes en 

temps de crise en évitant des bains de sang fratricide. De la sorte, 

elles ont battu en brèche ces idées reçues faisant de la femme cet 

autre incapable de gouverner et uniquement bonne à la prière, à 

la cuisine et à la maternité. Au fil des siècles, de plus en plus 

instruites et se remémorant les prouesses de leurs reines, les 

Françaises, indépendamment de leur origine sociale, attachent 

du prix à s’élever socialement.  

 

Conclusion  

 

 In fine, les reines de France ont su faire preuve 

d’agentivité afin de modifier les représentations communément 

admises sur la femme. Restreintes dans leurs actions par des lois 

et des traditions patriarcales, elles ont réussi à se déployer à 

partir des marges dans lesquelles la société a voulu confiner 

chacune d’elle. Régentes, reines douairières ou reines consort, 

toutes ces femmes ont pris conscience de la circularité du 

pouvoir. Grâce à leur éducation et leur intellect naturel, ces 

reines ont investi dans le champ culturel afin de libérer les 

femmes de France des conceptions ataviques des rapports de 

genre dans lesquelles elles étaient maintenues. Les reines telles 

que Aliénor d’Aquitaine, Blanche de Castille et Catherine de 

Médicis ont exercé un pouvoir considérable tant dans le domaine 



 

163 

R
E

V
U

E
  

A
R

C
H

IV
E

S
 I

N
T

E
R

N
A

T
IO

N
A

L
E

S
 –

 C
C

A
 C

O
N

G
O

  
  

  
  

V
o

l 
2

N
° 

3
 –

 J
u

il
le

t 
2

0
2

5
  

 

de la gestion de la cité que dans ceux de l’éducation et de la 

culture. Elles ont  fortement contribué à  façonner l’image de la 

femme puissante et intelligente. Elles ont remis en question les 

stéréotypes sexistes condamnant la femme à être l’être 

inessentiel et ont ouvert la voie à de nouvelles représentations de 

la femme dans la société française. La société contemporaine, 

promouvant l’inclusivité, se doit alors de médiatiser autant que 

cela se peut les triomphes féminins afin qu’en France et partout 

dans le monde, l’idéal d’une société égalitaire, 

fondamentalement ouverte à l’autre puisse véritablement éclore 

dans les esprits et dessiner les contours d’un monde plus juste. 

 

Références bibliographiques  
  

AMOSSY Ruth et HERSCHBERG PIERROT Anne, 2015 

Stéréotypes et clichés, Armand Colin , Paris . 

AMOSSY Ruth, 1991 Les idées reçues, sémiologie du 

stéréotype, Nathan, Paris . 

AUBAUDE Camille, 2022, Femmes de lettres, Histoire d’un 

combat du Moyen Age au XXe siècle, Armand Colin, Paris . 

BERTIÈRE Simone, 1994, Les reines de France au temps des 

Valois, les années sanglantes, France Loisirs, Paris . 

BOURDIEU Pierre, 1998, La domination masculine, Seuils, 

Paris. 

BUTLER Judith , 2006, Défaire le genre, Ed. Amsterdam, 

Paris. 

FOUCAULT Michel, 2001, https://www.cairn.info/revue-

empan-2004-2-page-12.htm, consulté le 12 janvier 2025. 

FULDA Anne, 2022 (Dir.) Femmes d’État, l’art du pouvoir de 

Cléopâtre à Angela Merkel, Perrin, Paris. 

GENETTE Gerard, 1987, Seuils,  Le Seuil,  Paris . 

REID Martine (Dir), 2020, Femme et littérature, une histoire 

culturelle, Gallimard, Paris. 


