
 

184 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

RELIGION, TERRORISME ET « MONTÉE AUX 

EXTRÊMES » : À LA RECHERCHE D’UN FREIN 

 

 

Domèbèimwin Vivien SOMDA 

Université Catholique de l’Afrique de l’Ouest 

Unité Universitaire à Abidjan (UCAO-UUA) 

somda.vivien@gmail.com 

 

Résumé 
 
Face à l’emballement violent qui menace le monde, chercher un frein pour 

éviter la catastrophe finale est nécessaire. L’objectif de cette étude consiste 

justement à trouver ce frein et à éviter le pire. Elle se fonde sur une recherche 

documentaire et procède de façon analytique et déductive, en se référant à la 

théorie mimétique. Elle a obtenu trois résultats : d’abord, la théorie 

girardienne permet effectivement de dégager les implications 

eschatologiques de la violence ; ensuite, le frein de cette violence qui 

précipite la fin se trouve dans le christianisme comme religion de l’Ultime 

Bouc émissaire ; enfin, la violence actuelle qui s’inscrit dans la « montée aux 

extrêmes » comporte une double révélation : la fragilité de la démocratie 

africaine et la résilience du vivre-ensemble. En fait, l’étude portant sur le 

rapport entre religion et violence invite indirectement à compter avec le 

Christianisme dans la lutte contre le terrorisme. 

 

Mots-clés : Apocalypse, montée aux extrêmes, terrorisme, violence.  

 

Abstract  
 
Facing current and repeated upheavals that threat the world, we need to find 

means and ways to put an end to political violence and terrorism so as to 

avoid a dreadful chaos. The aim of this study is to find the brakes that can 

stop political upheavals and prevent the world from the worst. Relying on 

documentary research, the work proceeds analytically and deductively, 

following the mimetic theory, to reach three meaningful results. First, the 

girardian theory does indeed make it possible to identify the eschatological 

implications of violence. Secondly, the brakes that can silence violence are to 

be found in Christianity as the religion of the “Ultimate Scapegoat.” Thirdly, 

current violence that is part of the “rise to extremes” has a double revelation: 

mailto:somda.vivien@gmail.com


 

185 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

the fragility of African democracy and the resilience of living together. In this 

context, this study about the relationship between religion and violence 

indirectly invites us to reckon with Christianity in the fight against terrorism. 

 

Keywords: Apocalypse, rise to extremes, terrorism, violence. 

 

Introduction 
 

L’Afrique est confrontée au terrorisme qui éprouve les 

États et angoisse les citoyens. Cette situation a favorisé des 

putschs militaires dans un contexte international marqué par une 

reconfiguration géopolitique, un retour de la guerre de haute 

intensité en Occident comme en Ukraine, une nouvelle course 

aux armements, une guerre commerciale, un populisme qui se 

nourrit parfois de « vérités alternatives » et une légitime 

contestation du leadership occidental. Comme le diraient C. von 

Clausewitz (2006, p. 49) puis R. Girard (2011, p. 25), on assiste 

à une « montée aux extrêmes ». Une telle montée est 

particulièrement remarquable dans les pays du Sahel comme le 

Burkina Faso, le Mali et le Niger. Elle annonce une apocalypse, 

d’où notre préoccupation : quel mécanisme peut-on trouver, qui 

évitera sinon retardera l’avènement du pire qu’attise par 

exemple la violence religieuse à travers le terrorisme tel qu’il 

sévit en Afrique de l’Ouest et au-delà ? Mais en rigueur de 

termes, est-il possible de considérer cette « montée aux 

extrêmes » comme une apocalypse ? Le Christianisme peut-il 

servir de frein pour arrêter ou, du moins, retarder l’emballement 

vers la Fin ? Mais dans quel cadre théorique peut-on penser cette 

apocalypse qui se rapporte au rapport entre religion et violence ? 

Les réponses à ces questions visent ensemble un même 

objectif : en partant du rôle que joue et est censé jouer le 

Christianisme, dégager les implications eschatologiques de la 

violence religieuse amplifiée par le terrorisme. À cet effet, elles 

vérifieront l’hypothèse selon laquelle la crise du terrorisme est 

un événement eschatologique dont la clé de lecture se trouve en 



 

186 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

Jésus-Christ, l’Ultime Bouc émissaire. Sur le plan 

méthodologique, l’étude adopte une approche analytique et 

déductive qui s’appuie sur une recherche documentaire. Ancrée 

en philosophie et faisant également appel à la théologie, elle se 

réfère à ce qui se vit actuellement dans l’Alliance des États du 

Sahel (AES). Elle se développe selon un triple mouvement porté 

successivement par l’examen du cadre théorique, la présentation 

de la « montée aux extrêmes » comme une apocalypse et enfin 

la détermination du rôle du Christianisme dans cet emballement.  

 

1. Religion et violence : le cadre théorique 

 

Dans la région sahélienne confrontée au terrorisme, la 

crise sécuritaire prend des allures parfois tragiques. Et quand la 

violence s’emballe, la menace du pire se précise à l’horizon. 

Pour mettre rationnellement en ordre une situation parfois 

chaotique que connaît le Sahel, un cadre thorique est nécessaire. 

Relativement à notre réflexion, ce cadre théorique est marqué 

par l’idée de la « montée aux extrêmes » et la théorie mimétique 

de R. Girard qui a beaucoup médité sur la violence. Comme le 

soutient D. le Guay, ce théoricien du désir mimétique « peut 

nous aider à avancer. Il reste un appui sérieux pour nous éviter 

de mourir […]. Mourir par ce retour au fondamentalisme 

religieux, loin de l’intelligence des textes et de la compréhension 

du vrai mécanisme de la violence »1. 

 

    1.1. La théorie mimétique et la violence des religions 

Élaborée à partir de recherches littéraires, la théorie 

girardienne montre que l’amplificateur de la violence, c’est la 

mimesis, cette disposition naturelle à l’imitation réciproque : 

l’Homme a tendance à désirer ce que désire l’autre et les désirs 

se renforcent réciproquement et rivalisent autour du même objet 

                                                
1https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-

pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024]. 

https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php


 

187 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

qui finit par être transcendé et oublié selon R. Schwager (2011, 

pp. 131-139). En fait, les désirs rivaux et l’objet désiré forment 

un triangle, transformable en un face-à-face explosif. Parce que, 

dans le mimétisme, chaque désir veut faire sien l’objet en 

question, la rivalité se mue facilement en un antagonisme 

susceptible d’embraser la communauté entière en dressant les 

membres les uns contre les autres, au risque de l’autodestruction 

commune. R. Girard qualifie de « crise mimétique » cette 

situation dans laquelle chacun croit se défendre en répondant 

violemment à la violence qui le menace, le coup appelant un 

coup toujours plus fort.  

 

[Ainsi,] la violence est une réponse. Elle n’est pas 

première. La rivalité, elle, est première. Le désir 

de ce que l’autre possède est à l’origine de tout. 

Le violent, lui, est d’abord un offensé […]. Toute 

vengeance est une revanche. Un retour. Un 

second temps. Une réponse2.  

 

Pour survivre à cette situation, la communauté finit par 

sacrifier l’un de ses membres, choisi souvent de façon aléatoire 

comme le décrit R. Girard (1982, pp. 167-186) lui-même. Cette 

victime est alors un bouc émissaire, exécuté pour une faute qu’il 

n’a pas commise. Sur elle, la communauté se décharge de ses 

peurs et de sa hargne. Vidée ainsi de la charge violente mise en 

ébullition par le mimétisme, elle s’apaise finalement.  

 

D’une certaine façon, le sacrifice brise le miroir 

des rivalités. Elles ne se voient plus, ne se 

répondent plus l’une l’autre. La réconciliation 

s’opère donc sur le dos d’un autre. Ce meurtre 

fondateur, instaure des rites qui eux-mêmes font 

                                                
2https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-

pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024]. 

https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php


 

188 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

naître les institutions. Et c’est ainsi que naît la 

culture et toutes les institutions qui la mettent en 

forme3. 

 

Pour prévenir des crises semblables, l’on ritualise le 

lynchage dont la répétition symbolique déifie progressivement 

la victime. Ainsi naît le sacrifice qui fonde et structure la culture. 

Il a besoin de la religion pour être géré dans le cadre du sacré 

archaïque. Mais qui dit sacrifice, dit violence selon R. Girard 

(2010, pp. 9-61). Elle frappe les victimes et menace la 

communauté. Ordonnée au sacrifice et vécue par des Hommes 

habités par le mimétisme, la religion ne peut que contenir la 

violence au double sens de conserver à l’intérieur d’elle et de 

retenir une force qui menace de déferler. La religion contient la 

violence qui bouillonne en elle et barre la route de sa dangereuse 

expansion. Elle prêche la paix parce qu’elle connaît, au sens 

étymologique de ce verbe, la violence qu’elle redoute. Au fond 

du terrorisme djihadiste, une rivalité autour de l’idée de Dieu est 

à l’œuvre. Disposant du monopole de la violence légitime et 

garant de la liberté d’opinion et de croyance, l’État se doit 

d’éteindre la violence de cette rivalité et de garantir la paix et la 

prospérité à tous. Il est attaqué parce qu’il empêche les 

djihadistes d’atteindre leur fin en s’imposant aux autres. Dans ce 

contexte, chaque religion se préoccupe plus que jamais de la paix 

de peur de disparaître. C’est pourquoi, le terrorisme qui inscrit 

les sociétés ouest-africaines dans une « montée aux extrêmes » 

est un véritable défi pour les religions qu’elles pratiquent. 

 

    1.2. Le terrorisme et la « montée aux extrêmes »  

Militaire et théoricien de la guerre, C. von Clausewitz est 

l’auteur de l’expression « montée aux extrêmes ». Cette montée 

a partie liée avec la guerre totale qui, heureusement, n’advient 

                                                
3https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-

pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024]. 

https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php


 

189 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

jamais parce que toute guerre est limitée par ses buts politiques. 

L’action militaire est un simple moyen qui évite de son mieux 

l’autodestruction commune selon C. von Clausewitz (2006, pp. 

46-47). La « montée aux extrêmes » se développe 

mimétiquement grâce à trois interactions : l’utilisation extrême 

de la force, la volonté d’anéantir ou de soumettre les forces 

adverses et enfin la tension extrême qui habite celles-ci selon C. 

von Clausewitz (2006, pp. 39-41). Tout cela occasionne une 

course aux armements, qui rend cette montée toujours plus 

dangereuse.  

R. Girard (2011, p. 25) a récupéré et conceptualisé 

l’expression de C. von Clausewitz. Quand la rivalité mimétique 

dégénère en crise violente, se développe une surenchère 

macabre qui annonce la fin. C’est dans cette escalade que le 

théoricien du désir mimétique voit en effet la « montée aux 

extrêmes ». Dans le contexte actuel marqué par le 

développement des armes de destruction massive en général et 

la promotion de l’arme atomique en particulier, la « montée aux 

extrêmes » s’apparente clairement à une course entêtée vers 

l’abîme. Dans cette course, l’on trébuche sur le terrorisme qui, 

dans un monde globalisé, peut servir facilement de torche qui 

enflamme. Si l’Afrique se croyait trop éloignée de l’Afghanistan 

des talibans, de l’Irak et de la Syrie de l’État Islamique, si les 

chefs d’État africains ont avalisé par leur silence la destruction 

de la Libye et sont allés ensuite pleurer aux côtés du Président 

français les victimes de Charlie Hebdo et du Bataclan, les pays 

ouest-africains sont désormais traumatisés par le terrorisme qui 

les aspire vers le fond sans que, pour le moment, les États et leurs 

partenaires puissent l’arrêter.  

Dans un contexte de violence aggravée par les tensions 

géopolitiques, le terrorisme peut être le détonateur d’une guerre 

mondiale. En effet, les actions terroristes peuvent être soutenues 

par certaines puissances en quête d’alliés pour accomplir les 

basses besognes. En attendant, l’on constate avec R. Girard 



 

190 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

(2011, p. 352) que « le terrorisme a encore fait monter d’un cran 

le niveau de la violence. Ce phénomène est mimétique et oppose 

deux croisades, deux formes de fondamentalismes ». Si le 

terrorisme en général peut ainsi accélérer la « montée aux 

extrêmes », le terrorisme religieux comme le djihadisme est plus 

pernicieux et plus dangereux. Malheureusement, l’Afrique de 

l’Ouest fait face au terrorisme religieux qu’exercent Boko 

Haram, Al-Qaïda au Maghreb et le Groupe de Soutien à l’Islam 

et aux Musulmans qui, en plus de semer la mort, s’ingénient à 

provoquer la division au sein des populations. Et si les autres 

croyants répondaient aux djihadistes par la violence, ce serait 

l’embrassement total dont personne n’entrevoit l’issue. A cours 

de cette rivalité contagieuse et tragique du djihadisme qui 

cherche à atteindre les côtes atlantiques, la motivation religieuse 

apporte aux uns une énergie dont, heureusement, sont privés les 

autres pour le moment.  

En résumé, la théorie mimétique, le terrorisme et, 

précisément, le djihadisme forment ensemble la constellation 

théorique qui met en valeur la « montée aux extrêmes » comme 

une marche apocalyptique.  

 

2. La « montée aux extrêmes » comme une marche 

apocalyptique 

 

L’apocalypse n’est pas à comprendre uniquement sous le 

signe de la catastrophe finale qui menace ; elle signifie 

également dévoilement. En fait, parler de la « montée aux 

extrêmes » comme une marche apocalyptique, c’est l’envisager 

à la fois comme un dévoilement progressif et l’acheminement 

vers la Fin ultime à cause des crises mimétiques. 

 

       2.1. La « montée aux extrêmes » comme révélation 

Comme révélation, la « montée aux extrêmes » fait 

apparaître deux choses en Afrique occidentale : la fragilité des 



 

191 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

jeunes démocraties et la résilience du vivre-ensemble dans un 

contexte pluraliste. En ce qui concerne l’expérience 

démocratique, cette partie du continent pouvait se vanter d’un 

enracinement certain. Ainsi, les Burkinabè pouvaient être fiers 

d’avoir déboulonné du pouvoir Blaise Compaoré qui faisait de 

son long règne le gage d’institutions fortes. En effet, à Barack 

Obama qui avait déclaré en 2009 : « L’Afrique n’a pas besoin 

d’hommes forts, mais de fortes institutions »4, le Président 

Burkinabè avait répondu en 2014 : « Il n’y a pas d’institution 

forte s’il n’y a pas, bien sûr, d’homme fort […]. Il n’y a pas, 

aussi, d’institutions fortes s’il n’y a pas une construction dans la 

durée »5. Mais par l’Insurrection Populaire de 2014, l’histoire a 

donné raison à Obama : « Chaque nation façonne la démocratie 

à sa manière, conformément à ses traditions. Mais l’histoire 

prononce un verdict clair […] »6. Dans cette logique, les 

Burkinabè qui avaient pu chasser Blaise Compaoré du pouvoir 

mirent également en échec le putsch du Général Gilbert 

Diendéré qualifié du « coup d’État le plus bête du monde »7.  

Mais l’avènement du terrorisme révèle que 

l’enracinement démocratique n’était pas si profond au Sahel, 

comme on le pensait. Les acquis démocratiques sont comme 

remis en cause dans toute l’Alliance des États du Sahel (AES). 

Des régimes « démocratiquement » mis en place sont balayés 

par des putschs applaudis. On peut penser que c’est la détresse 

due aux attaques djihadistes qui explique que Burkinabè, 

Maliens et Nigériens acceptent de nouveau des gouvernements 

de militaires. Dans ce cas, les entorses démocratiques 

s’inscrivent dans la stratégie de survie de la nation. Quand la 

Patrie est en péril, aucune mesure n’est trop forte, si elle est 

                                                
4 http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-

institutions_1218281_3212.html [Consulté le 13.04.2024].  
5 http://www.rfi.fr/emission/20140807-blaise-compaore-histoire-usa-pas-celle-afrique [Consulté le 

13.04.2024]. 
6 http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-

institutions_1218281_3212.html [Consulté le 13.04.2024].  
7https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-

esprits-2016-09-16-1200789414  [Consulté le 13.04.2024]. 

http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://www.rfi.fr/emission/20140807-blaise-compaore-histoire-usa-pas-celle-afrique
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414
https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414


 

192 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

nécessaire pour apporter le salut. Ce qui est inquiétant, c’est 

d’entendre de plus en plus dire ou de faire croire que la 

démocratie n’est pas une priorité, comme si elle et la lutte contre 

le terrorisme étaient deux contraires mal faits. Or, la démocratie 

peut précisément être une chance pour cette lutte. Les lois 

peuvent en effet être modifiées démocratiquement pour la survie 

de l’État-nation attaquée et pour la sécurité dans la sous-région. 

Contrairement à la fragilité démocratique, la « montée 

aux extrêmes » révèle la résilience du vivre-ensemble des 

peuples du Sahel. Le terrorisme a vraisemblablement parié sur 

son éclatement pour prospérer, puisque chaque pays est 

caractérisé par un pluralisme culturel et religieux. Concernant le 

pluralisme culturel, l’on note que tous les pays de l’AES sont 

multiculturels. Leurs peuples respectifs sont en effet constitués 

d’une diversité d’ethnies ; la langue, les us et coutumes diffèrent 

d’un peuple à l’autre. Relativement au Mali par exemple, un 

autoportrait note que se trouve aujourd’hui sur le territoire du 

Mali, une multitude de groupes ethniques […]. Malgré les 

échanges entre les peuples, chaque communauté a gardé des 

éléments de sa culture et de ses traditions, lesquels se sont 

perpétués à travers le temps pour finir par faire du Mali 

d’aujourd’hui une terre de diversité socioculturelle, ethnique et 

même politique (IMRAP, 2015, p. 24). 

Parmi les 20 millions de Nigériens, l’on compte des 

Haoussas (53,5%), des Djermas, des Sonrhaïs, Wogos et des 

Kourteïs (19%), des Touaregs (10,6%), des Toubous (0,5%) et 

des Arabes (0,3%) sans oublier les Kanouris (4,6%), les 

Boudoumas et les Peulhs (10,4%)8. Avec sa soixantaine de 

groupes socioculturels, le Burkina Faso bat le record de la 

diversité culturelle. En s’en tenant aux langues, le recensement 

général de 2019 dont les résultats ont été publiés en 2022, 

indique par exemple que le moore est parlé par 52,9% de la 

population, le fulfulde (7,8%), le gulmancema (6,8%), le dioula 

                                                
8 https://embassyofniger.org/presentation-2/ [Consulté 13.04.2024] 

https://embassyofniger.org/presentation-2/


 

193 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

(5,7%), le bissa (3,3%), le bwamu et le dagara (2,0%) chacun 

selon INSD (2022, p. 48). Dans ce contexte, on pouvait 

s’attendre à ce que les stigmatisations et l’appartenance ethnique 

des terroristes provoquent des conflits intercommunautaires et 

compromettent le vivre-ensemble multi-ethnique, mais il n’en 

est rien pour le moment, heureusement. Certes, il y a eu des 

frictions et des tragédies comme à Yirgou en 2019, mais la 

cohésion sociale résiste encore.  

Pour ce qui est de la diversité religieuse, l’on sait qu’il y 

a trois grandes religions (Islam, Christianisme et Religion 

Traditionnelle Africaine) dans l’AES, l’Islam étant majoritaire. 

Cette religion « est la plus pratiquée au Burkina (63,8% de 

musulmans). Suivent dans l’ordre décroissant les religions 

catholique (20,1%), animiste (9,0%) et protestante (6,2%) » 

(INSD, 2022, p. 47). Au Mali comme au Niger, près de 95% de 

la population pratiquent un Islam tolérant. Mais cette 

prépondérance de l’Islam n’impacte pas négativement le vivre-

ensemble. Comme l’explique A. Sounaye (2011, p. 1), « les pays 

de la bande sahélienne pratiquent un Islam qui, hors de sa sphère 

de naissance, s’est développé en harmonie avec les traditions 

d’Afrique ». Alors que les djihadistes se réclament de l’Islam et 

tuent au nom d’Allah, les populations savent distinguer, d’une 

part, les musulmans épris de paix et, d’autre part, des individus 

et groupes radicalisés qui ont une vision étriquée de l’Islam et 

l’exploitent à des fins discutables. Dans le contexte d’une crise 

à connotation religieuse, le bon fonctionnement du dialogue 

interreligieux est à saluer. Mais ce dialogue qui doit encore 

s’approfondir, ne peut seul servir de frein à la dangereuse 

« montée aux extrêmes ». 

 

      2.2. La « montée aux extrêmes » comme accélération vers 

la Fin 

Par rapport à la « montée aux extrêmes », « René Girard 

[…] met l’accent sur un processus d’imitation qui oppose les 



 

194 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

hommes entre eux. Tout débute par la rivalité. Cette rivalité 

appelle en retour la vengeance, la vengeance le meurtre et le 

meurtre la vengeance. L’humanité entre ainsi dans un cercle sans 

fin »9 qui risque d’anéantir tout le monde. Autrement dit, la 

« montée aux extrêmes » fait courir aux communautés 

concernées le risque d’anéantissement. Le terrorisme djihadiste 

rend ce risque plus inquiétant. Selon un constat de M. Geoffroy 

(2005, p. 34), « il y a une augmentation des groupes terroristes 

religieux dans le monde. Au-delà de l’augmentation numérique 

des actes de violence religieuse dans le monde », il y a une 

amplification de la violence qui rappelle les crises mimétiques 

dans la théorie girardienne. Si les djihadistes cherchent à 

défendre la cause de Dieu et à imposer un certain Islam par la 

violence, leur comportement et leurs actions sont plus 

intelligibles si l’on prend au sérieux la mimésis dont parlait R. 

Girard. Ces djihadistes se croient engagés dans une rivalité 

autour du vrai Dieu et de la vraie pratique religieuse, au point 

que ceux qui croient autrement, vivent autrement leur foi et 

célèbrent différemment leur culte sont vus par eux comme des 

égarés à convertir ; des ennemis à soumettre. Ils peuvent même 

être éliminés pour la gloire de Dieu. 

 

Dans cette rivalité mimétique qui oppose les combattants 

de la liberté à la nébuleuse djihadiste qui étend ses tentacules 

comme une hydre, l’armement contribue à faire la différence 

comme le prévoyait C. von Clausewitz (2006, pp. 39-41) au sujet 

de la « montée aux extrêmes ». Si, à Dieu ne plaise, les 

djihadistes venaient à disposer de vecteurs aériens dans l’AES, 

la violence monterait inexorablement d’un cran. En attendant, ils 

se livrent à une sorte d’attentats-suicides. Conscients du fait 

d’être surveillés par l’Armée qui peut désormais les frapper à 

distance, ils continuent pourtant d’attaquer : ils tuent en sachant 

                                                
9https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-

pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024]. 

https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php


 

195 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

qu’ils seront tués ; ils tuent pour être tués, un peu comme dans 

les attentats-suicides. On ne sacrifie plus des victimes pour 

survivre à la violence, on se fait victime avec les autres, dans 

l’espoir d’un mieux-vivre dans l’au-delà. R. Girard (2011, p. 

130) avait déjà noté que « les attentats-suicides […] une 

inversion monstrueuse des sacrifices primitifs : au lieu de tuer 

des victimes pour en sauver d’autres, les terroristes se tuent pour 

en tuer d’autres. C’est plus que jamais un monde à l’envers ». 

Pire, en se faisant tuer, les terroristes passent pour des martyrs 

susceptibles de faire des émules.  

 

Du reste, dans cette « guerre asymétrique » où chacun 

veut aller jusqu’au bout en anéantissant l’adversaire, les 

djihadistes n’ont que faire de l’éthique. Pour ces radicaux qui 

croient mener une « guerre sainte », le raisonnement est simple : 

  

C’est Dieu lui-même qui bénit et ordonne la violence 

guerrière. Donc, si je crois vraiment que c’est Dieu lui-

même qui m’ordonne de tuer, pourquoi me tourmenter la 

conscience ? Je n’ai qu’à obéir : la guerre n’est plus un 

mal qu’il faut chercher à éviter ou, du moins, à limiter 

(perspective éthique de la « guerre juste ») ; c’est un bien, 

un acte d’obéissance à Dieu. Comme, de plus, ce Dieu 

me promet le paradis si je meurs au combat, pourquoi 

craindre la mort ? […]. Dans la guerre sainte sont ainsi 

neutralisés les deux grands freins qui, d’ordinaire, 

retiennent les hommes d’entrer en guerre : le scrupule 

moral (tuer, au nom de quoi ?) et la peur de la mort 

(mourir, pour quoi ?). La guerre sainte, c’est donc la 

guerre sans freins. C’est aussi la guerre simple (tout le 

bien d’un côté, tout le mal de l’autre) et la guerre sans fin 

: quand on croit se battre pour Dieu, on est peu enclin à 

accepter des compromis pour faire la paix, car comment 



 

196 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

transiger sur un objectif que l’on s’imagine avoir reçu de 

Dieu ?10 

 

Tout cela fait de la « montée aux extrêmes » une course 

entêtée vers la Fin qui s’entend comme fin dans l’histoire et fin 

de l’histoire dans laquelle des puissances nucléaires se 

menacent. En outre, dans un contexte où certains réclament le 

droit pour tous les pays qui le peuvent, de se doter de l’arme 

nucléaire, il n’est pas exclu que cette arme tombe un jour entre 

les mains quelques « fous de Dieu », pressés de recevoir la 

récompense promise et voulant débarrasser du monde les 

mécréants et les mauvais croyants. Poursuivi par un chien qui 

menaçait qui menaçait sa récompense éternelle, coincé dans un 

tunnel, « gémissant, pleurant et criant »11, Abou Bakr al-

Baghdadi n’aurait pas hésité à appuyer sur les codes nucléaires, 

s’il en avait eu la possibilité. Dans cette ambiance générale qui 

fait peur, le Christianisme pourrait servir de frein à 

l’emballement. 

 

3. Le Christianisme comme frein dans la « montée aux 

extrêmes » 

 

Dans la marche de l’histoire, le Christianisme s’annonce 

à la fois comme un frein au service de la Fin dont l’« ad-venue » 

ne nécessite pas l’accumulation toujours plus importante de 

boucs émissaires. Pour y voir clair, il importe de comprendre 

cette religion comme celle de l’Ultime Bouc émissaire et de 

présenter son efficacité contre l’emballement mimétique 

qu’attise la violence religieuse. 

 

 

 

                                                
10https://www.doctrine-sociale-catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-religions-en-

accusation [Consulté le 11.04.2024]. 
11 https://www.letemps.ch/monde/abou-bakr-albaghdadi-mort-un-chien  [consulté le 13.04.2024]. 

https://www.doctrine-sociale-catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-religions-en-accusation
https://www.doctrine-sociale-catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-religions-en-accusation
https://www.letemps.ch/monde/abou-bakr-albaghdadi-mort-un-chien


 

197 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

 

      3.1. Le Christianisme comme la religion de l’Ultime Bouc 

émissaire 

Dans l’apocalyptique montée vers la Fin, le 

Christianisme peut servir de frein à l’emballement mortifère, 

parce qu’il provient du sacrifice de l’Ultime Bouc émissaire. 

Jésus Christ est l’Ultime Bouc émissaire non seulement parce 

qu’il est le dernier de la série des victimes innocentes qui passent 

pour coupables aux yeux du grand et dont la mort apporte la 

paix. Tout le monde le sait désormais : ceux que la mythologie 

gréco-romaine considérait comme coupables, les personnes et 

les groupes humains qui sont écrasés par les foules déchaînées 

ne sont généralement pas coupables.  

Chez R. Girard (1982), le concept de bouc émissaire ne 

désigne pas seulement des innocents sacrifiés pour protéger les 

autres, mais également le mécanisme même qui génère ces 

victimes : il s’agit souvent d’un engrenage qui dépasse ceux qui 

le font fonctionner. Ainsi, le Sanhédrin savait que Jésus ne 

méritait pas la mort, mais il devait être sacrifié pour le salut du 

peuple. Pilate était convaincu de l’innocence de Jésus, mais l’a 

condamné pour sauver sa vie et son poste. Excité, soudoyé, le 

peuple a préféré la vie du meurtrier Barrabas à celle du 

prédicateur itinérant venu de Galilée. Ce Barrabas était 

probablement un rebelle qui s’attaquait à l’occupant romain. Or, 

ce sont de telles attaques qui ont fait que le Grand Conseil 

craignait pour le peuple. Dans la mort de Jésus, les soldats ont 

exécuté une sentence judiciaire sous la supervision du 

centurion : ce faisant, ils ont accompli leur devoir d’état. Judas 

lui-même a livré Jésus, « afin que l’Écriture s’accomplisse ». Un 

véritable mécanisme du bouc émissaire est à l’œuvre. Sachant 

tout cela, Jésus a invoqué la miséricorde divine sur tous ces 

acteurs qui, prisonniers d’un engrenage qui les dépasse, sont agis 

en fait : « Père, pardonne-leur, car ils ne savent pas ce qu’ils 

font » (Lc 23,34). La passion-mort-résurrection de Jésus a 



 

198 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

désaxé ce mécanisme en mettant en lumière l’innocence des 

victimes : la conscience de la culpabilité de la victime encourage 

la foule coalisée au lynchage, mais la reconnaissance de 

l’innocence des victimes la désarme. En Jésus, cette innocence 

est reconnue.  

Née de l’exécution et de la résurrection de Jésus, l’Église 

est appelée à prendre le parti des victimes. Mieux, elle doit 

continuer à désaxer le mécanisme du bouc émissaire en 

proclamant l’innocence des victimes. Ce faisant, elle annonce la 

vérité qui libère (Jn 8,32) comme elle a jadis libéré Suzanne et 

l’anonyme femme adultère (Jn 8, 1-11). En fait, pour sauver une 

personne des mains d’une foule déchaînée, il faut réussir à faire 

comprendre à ses membres qu’ils se trompent. C’est ainsi que le 

petit Daniel avait pu sauver la vie de Suzanne condamnée (Dn 

13). La femme adultère (Jn 8, 1-11) n’a pas reçu de cailloux, non 

seulement parce que personne n’avait osé jeter le premier caillou 

pour déclencher mimétiquement sa lapidation, mais surtout 

parce que Jésus venir de révéler aux accusateurs leur propre 

culpabilité. S’il est vrai que, dans l’AES, le terrorisme est 

l’expression la plus hideuse du mal, il n’est pas moins vrai que 

certains terroristes ne sont que les pièces d’un engrenage, les 

victimes d’un système qui les utilise. Endoctrinés, pris sous 

l’effet des stupéfiants, ils sont exposés à la mort pendant que les 

chefs et commanditaires se cachent pour vivre et faire 

fonctionner ce système, œuvre de celui-là qui est menteur depuis 

le commencement et meurtrier pour toujours (cf. Jn 8,44).  

Jésus étant le chemin qui conduit au Père, la vérité qui 

libère et la vie qui ne finit point, ses disciples se doivent d’être 

les témoins de cette vérité qui sauve la vie. Ainsi, annoncer la 

vérité de l’Évangile, c’est enseigner que toute vie est sacrée et 

que Dieu ne peut ni être violent sous peine de se contredire, ni 

ordonner des actes violents puisqu’il prescrit d’aimer même les 

ennemis. Dès lors, suivre l’Ultime Bouc émissaire, c’est 

s’engager dans une religion qui refuse absolument de pactiser 



 

199 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

avec la violence. Une religion qui recourt à la violence pour 

convertir les âmes et gouverner ses adeptes ne peut 

véritablement se dire révélée ; elle demeure enfermée dans le 

religieux archaïque. Donc, pour être crédible dans cette crise 

djihadiste qui exhale la violence religieuse, l’Église doit surtout 

proclamer la vérité qui libère des sacrifices mortifères et freine 

les emballements apocalyptiques. En cela, D. Le Guay a raison :  

 

[…] le christianisme, dans un souci de vérité, 

retire à l’homme ses « béquilles sacrificielles » en 

reconnaissant la pleine et entière innocence de la 

victime. Le Christ, dit et reconnu innocent, 

n’endosse plus la culpabilité sociale bien 

commode pour justifier des sacrifices. « Le 

religieux, dit René Girard, invente le sacrifice ; le 

christianisme l’en prive ». Cette privation est un 

pari éthique, une invitation à sortir du cycle de la 

violence par le haut (les Béatitudes). Et si les 

hommes s’accordaient entre eux au diapason de 

la bienveillance ! Tel est le sens de l’invitation 

chrétienne12. 

 

En somme relativement à la « montée aux extrêmes » qui 

décline comme révélation et menace, le Christianisme doit 

dévoiler l’innocence des victimes de sorte à désamorcer le 

mécanisme du bouc émissaire. Dans ce sens, il est appelé plus 

que jamais à promouvoir la paix dans l’amour et la justice.  

 

     3.2. La Fin retardée et préparée par la recherche de la paix 

dans l’amour et la justice  

Quoi que l’on dise de la pensée de R. Girard, il « reste 

une certitude : le religieux empêche la société de se détruire. 

                                                
12https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-

pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024]. 

https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php


 

200 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

Certitude d’autant plus vitale que nous assistons à une montée 

planétaire de la violence religieuse avec le risque d’une 

déflagration totale »13. Cette réflexion de D. Le Guay oriente 

vers le discours eschatologique. Et F. Guibal de préciser que 

« centrée sur la violence, l’œuvre de René Girard explore le 

soubassement anthropologique du message chrétien. Face au 

déchaînement des violences apocalyptiques, sa pensée 

audacieuse nous invite à conjuguer amour et justice »14. Chez le 

théoricien du désir mimétique, si les fins dernières sont 

effectivement envisagées dans l’au-delà du temps et de l’espace, 

leur ère est déjà ouverte d’une certaine manière. Avec l’histoire 

qui s’accélère depuis l’Événement Jésus-Christ qui a démasqué 

le mensonge du bouc émissaire comme mécanisme, la Fin est 

déjà là ; l’avènement de ce qui est absolument neuf a déjà 

commencé, même s’il est encore retardé.  

Le théoricien du désir mimétique a adopté le concept 

paulinien de katechon (2 Th 2, 6-8) issu du verbe katechein 

(empêcher, retenir, arrêter) par lequel l’apôtre s’évertuait à 

expliquer aux Thessaloniciens pourquoi la parousie tardait. Dans 

sa lecture apocalyptique de la marche du monde, R. « Girard 

souligne le rôle du katechon frustré de la société de 

consommation, qui diffère aussi de l’explosion apocalyptique 

des rivalités mimétiques dans notre monde indifférencié, mais 

seulement de manière provisoire […] », comme le dit D. H. 

Gonzalez, (2010, pp. 143-144). Ce temps ralenti, retenu peut être 

mis à profit par l’Homme pris dans le mimétisme violent de se 

convertir et de se disposer à accueillir l’Eschatos, le « neuf 

absolu » qui apporte la Paix, l’Amour, la Joie et la 

Réconciliation sans victimes. Cette séparation progressive 

d’avec la violence s’inscrit dans le processus d’hominisation 

                                                
13https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-

pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024]. 
14https://esprit.presse.fr/article/francis-guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-38676 

[Consulté le 11.04.2024]. 

https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://esprit.presse.fr/article/francis-guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-38676


 

201 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

dont l’achèvement suppose, selon R. Girard (2011, p. 212), 

l’événement Jésus Christ et l’apocalypse :  

 

C’est pour cela que l’eschatologie n’est que 

l’avers d’une réalité scientifique, si l’on se place 

dans une perspective darwinienne. C’est parce 

que l’homme était inachevé, parce qu’il avait 

recours au mensonge du sacrifice, que le Christ 

est venu achever cette hominisation. Cet 

achèvement est avènement […]. L’Apocalypse 

vient donc avant la Passion. Il fallait que fût 

évoquée, dans les Évangiles, la fin possible de 

l’humanité, pour que Ponce Pilate, ignorant la 

profondeur de sa déclaration, pût dire à la foule « 

Ecce Homo ». « Voici l’homme », celui qui va 

mourir parce qu’il est innocent.  

 

C’est dans ce contexte que le Christianisme peut exercer 

son rôle « katéchonique » en convertissant les cœurs dans 

l’amour et la paix. L’option résolue de Jésus-Christ pour la non-

violence n’est pas l’expression d’un pacifisme naïf. Il est de la 

nature et de la logique de Dieu que d’être non-violent, même si 

les religions mettent du temps à le percevoir. Fils du Père qui est 

amour (1 Jn 4,8) et témoin de ce Dieu qu’il est venu faire 

connaître en sa vérité (Jn 1,18), Jésus ne peut que rejeter la 

violence et propager l’amour qui unit et sauve. La mission de 

l’Église, c’est de témoigner de cet amour dans la non-violence 

et d’y former ses fils et filles puisque c’est précisément sur cet 

amour qu’ils et elles seront jugé(e)s au dernier jour. Or, qui dit 

amour, dit paix et cette paix requiert la justice. Mais dans 

l’histoire, la paix est toujours menacée d’être prise au piège du 

mécanisme victimaire. Selon une des hypothèses de la théologie 

dramatique d’Innsbruck qui s’appuie justement sur la théorie 

girardienne, une paix profonde n’est possible entre les Hommes 



 

202 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

qu’avec l’aide de Dieu. Laissés à eux-mêmes, ceux-ci cèdent à 

la violence. Si des Hommes arrivent à se réconcilier sans Dieu, 

c’est aux frais d’un tiers.  

Par ailleurs, dans la tension apocalyptique qu’il vit et que 

le terrorisme rend particulièrement menaçant, le Christianisme 

qui est connu pour ses ouvres caritatives doit insister davantage 

sur la justice, pour jouer un rôle de retardateur. Parce que les 

djihadistes aiment à recruter dans les milieux défavorisés, 

promouvoir la justice est nécessaire à la lutte contre 

l’extrémisme. En effet, « il est impossible de mettre un terme au 

terrorisme par des actes de représailles militaires, d’autant plus 

que les auteurs des attentats suicide, et les jeteurs de pierres 

relativement inoffensifs, ne sont apparemment pas effrayés par 

les quantités d’armements » selon H. Küng (2005, p. 118). Pour 

« éradiquer le mal du terrorisme à sa racine », les armes ne 

suffisent pas ; « les sommes astronomiques d’argent dépensées 

pour les armes tant en Occident que dans les pays arabes doivent 

être investies dans des réformes sociales » selon H. Küng (2005, 

p. 119). C’est pourquoi, en contexte de terrorisme, l’Église qui 

annonce le salut de Dieu appuie sur le frein contre l’emballement 

catastrophique en se faisant un témoin crédible de vérité et 

d’amour, de justice et de paix. Elle n’arrêtera pas la marche d’un 

monde qui va naturellement vers sa fin, mais pourra faire en 

sorte que cette fin conduise à Jésus-Christ l’Eschaton. Cela 

donnera un sens à ces propos de J. P. Dupuy (1979, p. 134) : « 

Les hommes se sont laissé entraîner par un cyclone qui les 

emporte Dieu seul sait où. Girard nous dit que c’est vers l’œil du 

cyclone, lieu pacifique où une humanité enfin réconciliée avec 

elle-même s’ouvrira au Royaume-qui-n’est-pas-de-ce-monde ». 

 

Conclusion 

 

En somme, « sur notre planète, où les êtres humains ont 

émergé de l’animalité, il n’y a jamais eu de société paradisiaque 



 

203 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

dénuée de violence », d’après H. Küng (2005, p. 108). Il est 

désormais clair qu’avec le terrorisme en général et le djihadisme 

en particulier, cette violence s’est amplifiée en menaçant de 

déborder et de se répandre comme un volcan puissant qui ravage 

tout sur son passage. Au terme de l’étude, trois petits résultats 

sont atteints. Premièrement, la théorie girardienne permet une 

lecture eschatologique du terrorisme, en général, et de la 

violence religieuse qu’il contient, en particulier. Cela révèle 

l’intérêt de cette théorie pour les sociétés confrontées à la 

violence terroriste en général et au djihadisme en particulier. 

Pendant que certains s’enferment dans un souverainisme 

intellectuel, on se rend compte qu’une pensée venue de loin peut 

éclairer et pousser à aller plus loin. Deuxièmement, la « montée 

aux extrêmes » que favorise la violence terroriste révèle la 

fragilité de la démocratie et la résilience du vivre-ensemble en 

contexte de pluralisme, dans l’AES. Pour sauver la démocratie 

et travailler pour le bien de l’Homme épris de liberté dans la 

prospérité, il reste donc beaucoup de travail. Troisièmement, en 

tant que religion de l’Ultime Bouc émissaire, le Christianisme 

peut servir de frein pour retarder l’emballement catastrophique 

vers la Fin, du fait du terrorisme, en général, et du djihadisme, 

en particulier. Mais le bon fonctionnement de ce frein en 

contexte de pluralisme religieux requiert la laïcité qu’il faut 

encore promouvoir en Afrique, à l’abri du phénomène des 

religions dominantes et de l’instrumentalisation politique de la 

Religion Traditionnelle Africaine, au moment où l’Afrique tente 

de reprendre sa lutte contre le colonialisme et l’impérialisme.  

 

Références bibliographiques 

 

CHAMPEAUX Nicolas, 2014, « Blaise Compaoré : « Pas 

d'institutions fortes, sans une construction dans la durée ». 

Publié le 07 août 2014, URL : 



 

204 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

http://www.rfi.fr/emission/20140807-blaise-compaore-histoire-

usa-pas-celle-afrique [Consulté le 13 avril 2024]. 

CLAUSEWITZ Carl (von), 2006, De la guerre, Perrin, Paris.  

DÉGNI CONGO Paulin, SEMPORÉ Sidbe, 2015, La Bible 

africaine, Paulines, Kinshasa. 

DUPUY Jean-Pierre, 1979, Le signe et l’envie. In : L’enfer des 

choses. Girard et la logique économique, P. DUMOUCHEL & 

J.-P. DUPUY, pp. 15-134, Seuil, Paris. 

GEOFFROY Martin, 2005, « Le nouveau paradigme de la 

violence religieuse comme forme de résistance et de contrôle 

social dans le contexte de la modernité avancée ». In : 

Religiologiques, 31/2005, pp. 27-36. 

GIRARD René, 1982, Le bouc émissaire, Grasset, Paris. 

GIRARD René, 2010, La violence et le sacré, Fayard/Pluriel, 

Paris. 

GIRARD René, 2011, Achever Clausewitz, Flammarion, Paris. 

GONZALEZ Hernández Domingo, 2010, Théologie politique 

et théologie impolitique : Juan Donoso Cortés et René Girard. 

In : René Girard. La théorie mimétique : de l’apprentissage à 

apocalypse, Ch. RAMOND, pp. 105-106, PUF, Paris. 

GRAFFENRIED Valérie (de), 2019, « Abou Bakr al-Baghdadi 

: « Il est mort comme un chien ». Publié le 27 octobre 2019, URL 

: https://www.letemps.ch/monde/abou-bakr-albaghdadi-mort-

un-

chien?srsltid=AfmBOorNMcB1fL26vCUGp5Uu00lThYmb_p

SoyW2DTlUk49wslOvjBe5T [Consulté le 13 avril 2024].  

GUAY Damien (Le), 2015, « Religion, désir, violence : 

pourquoi il faut lire René Girard ». Publié le 05 novembre 2015, 

URL :  https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-

20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-

faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11 avril 2024]. 

GUIBAL Francis, 2016, « La pensée audacieuse de René 

Girard », URL : https://esprit.presse.fr/article/francis-

https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://esprit.presse.fr/article/francis-guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-38676


 

205 

R
E

V
U

E
  A

R
C

H
IV

E
S

 I
N

T
E

R
N

A
T

IO
N

A
L

E
S

 –
 C

C
A

 C
O

N
G

O
  

  
  

  
V

o
l 

2
N

° 
3

 –
 J

u
il

le
t 

2
0

2
5

  
 

guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-

38676 [Consulté le 11 avril 2024]. 

IMRAP, 2015, Autoportrait du Mali. Les Obstacles à la Paix, 

Imrap et Interpeace, Bamako. 

INSD, 2022, Cinquième recensement général de la population 

et de l’habitat du Burkina Faso. Synthèse des résultats définitifs, 

INSD, Ouagadougou.  

KÜNG Hans, 2005, Religion, violence et « guerres saintes ». 

In : Revue Internationale de la Croix-Rouge, n°87, pp. 107-122. 

LANIEPCE Ludivine, 2016, « Au Burkina Faso, "le coup 

d’État le plus bête du monde" occupe toujours les esprits ». 

Publié le 16 septembre 2016, URL : https://www.la-

croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-

bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414 

[Consulté le 13 avril 2024]. 

MELLON Christian, 2019, « Violence : les religions en 

accusation », URL : https://www.doctrine-sociale-

catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-

religions-en-accusation [Consulté le 11 avril 2024]. 

MONDE (LE), 2009, « "L’Afrique n’a pas besoin d’hommes 

forts, mais de fortes institutions". Principaux extraits du discours 

prononcé par Barack Obama, samedi 11 juillet, au Ghana ». 

Publié le 13 juillet 2009, URL : 

http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-

a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-

institutions_1218281_3212.html [Consulté le 13 avril 2024].  

SCHWAGER Raymund, 2011, Avons-nous besoin d’un bouc 

émissaire ? Violence et rédemption dans la Bible, 

Flammarion/ARM, Paris.  

SOUNAYE Abdoulaye, 2011, « L’Islam au Niger : éviter 

l’amalgame ». In : Humanitaire n°28. Publié le 20 juillet 2011, 

URL : http://journals.openedition.org/humanitaire/1023 

[Consulté le 14 avril 2024]. 

https://esprit.presse.fr/article/francis-guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-38676
https://esprit.presse.fr/article/francis-guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-38676
https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414
https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414
https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414
https://www.doctrine-sociale-catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-religions-en-accusation
https://www.doctrine-sociale-catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-religions-en-accusation
https://www.doctrine-sociale-catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-religions-en-accusation
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://journals.openedition.org/humanitaire/1023

