RELIGION, TERRORISME ET « MONTEE AUX
EXTREMES » : A LARECHERCHE D’UN FREIN

Domébéimwin Vivien SOMDA

Université Catholique de I’ Afrique de |’ Ouest
Unité Universitaire a Abidjan (UCAO-UUA)
somda.vivien@gmail.com

Résumé

Face a I’emballement violent qui menace le monde, chercher un frein pour
éviter la catastrophe finale est nécessaire. L objectif de cette étude consiste
Jjustement a trouver ce frein et a éviter le pire. Elle se fonde sur une recherche
documentaire et procéde de fagon analytique et déductive, en se référant a la
théorie mimétique. Elle a obtenu trois résultats : d’abord, la théorie
girardienne  permet  effectivement de dégager les implications
eschatologiques de la violence ; ensuite, le frein de cette violence qui
preécipite la fin se trouve dans le christianisme comme religion de 1’Ultime
Bouc émissaire ; enfin, la violence actuelle qui s inscrit dans la « montée aux
extrémes » comporte une double révélation : la fragilité de la démocratie
africaine et la résilience du vivre-ensemble. En fait, [’étude portant sur le
rapport entre religion et violence invite indirectement a compter avec le
Christianisme dans la lutte contre le terrorisme.

Mots-clés : Apocalypse, montée aux extrémes, terrorisme, violence.

Abstract

Facing current and repeated upheavals that threat the world, we need to find
means and ways to put an end to political violence and terrorism so as to
avoid a dreadful chaos. The aim of this study is to find the brakes that can
stop political upheavals and prevent the world from the worst. Relying on
documentary research, the work proceeds analytically and deductively,
following the mimetic theory, to reach three meaningful results. First, the
girardian theory does indeed make it possible to identify the eschatological
implications of violence. Secondly, the brakes that can silence violence are to
be found in Christianity as the religion of the “Ultimate Scapegoat.” Thirdly,
current violence that is part of the “rise to extremes” has a double revelation:

184



mailto:somda.vivien@gmail.com

the fragility of African democracy and the resilience of living together. In this
context, this study about the relationship between religion and violence
indirectly invites us to reckon with Christianity in the fight against terrorism.

Keywords: Apocalypse, rise to extremes, terrorism, violence.
Introduction

L’ Afrique est confrontée au terrorisme qui éprouve les
Etats et angoisse les citoyens. Cette situation a favorisé des
putschs militaires dans un contexte international marqué par une
reconfiguration géopolitique, un retour de la guerre de haute
intensité en Occident comme en Ukraine, une nouvelle course
aux armements, une guerre commerciale, un populisme qui se
nourrit parfois de «vérités alternatives » et une légitime
contestation du leadership occidental. Comme le diraient C. von
Clausewitz (2006, p. 49) puis R. Girard (2011, p. 25), on assiste
a une «montée aux extrémes». Une telle montée est
particulierement remarquable dans les pays du Sahel comme le
Burkina Faso, le Mali et le Niger. Elle annonce une apocalypse,
d’ou notre préoccupation : quel mécanisme peut-on trouver, qui
évitera sinon retardera 1’avénement du pire qu’attise par
exemple la violence religieuse a travers le terrorisme tel qu’il
sévit en Afrique de I’Ouest et au-dela ? Mais en rigueur de
termes, est-il possible de considérer cette « montée aux
extrémes » comme une apocalypse ? Le Christianisme peut-il
servir de frein pour arréter ou, du moins, retarder I’emballement
vers la Fin ? Mais dans quel cadre théorique peut-on penser cette
apocalypse qui se rapporte au rapport entre religion et violence ?

Les réponses a ces questions visent ensemble un méme
objectif : en partant du role que joue et est censé jouer le
Christianisme, dégager les implications eschatologiques de la
violence religieuse amplifiée par le terrorisme. A cet effet, elles
vérifieront I’hypothese selon laquelle la crise du terrorisme est
un événement eschatologique dont la clé de lecture se trouve en

185




Jésus-Christ, [’Ultime Bouc émissaire. Sur le plan
méthodologique, ’étude adopte une approche analytique et
déductive qui s’appuie sur une recherche documentaire. Ancrée
en philosophie et faisant également appel a la théologie, elle se
référe & ce qui se vit actuellement dans 1’Alliance des Etats du
Sahel (AES). Elle se développe selon un triple mouvement porté
successivement par I’examen du cadre théorique, la présentation
de la « montée aux extrémes » comme une apocalypse et enfin
la détermination du réle du Christianisme dans cet emballement.

1. Religion et violence : le cadre théorique

Dans la région sahélienne confrontée au terrorisme, la
crise sécuritaire prend des allures parfois tragiques. Et quand la
violence s’emballe, la menace du pire se précise a 1’horizon.
Pour mettre rationnellement en ordre une situation parfois
chaotique que connait le Sahel, un cadre thorique est nécessaire.
Relativement a notre réflexion, ce cadre théorique est marqué
par I’idée de la « montée aux extrémes » et la théorie mimétique
de R. Girard qui a beaucoup médité sur la violence. Comme le
soutient D. le Guay, ce théoricien du désir mimétique « peut
nous aider a avancer. Il reste un appui sérieux pour nous éviter
de mourir [...]. Mourir par ce retour au fondamentalisme
religieux, loin de I’intelligence des textes et de la compréhension
du vrai mécanisme de la violence »*.

1.1. La théorie mimétique et la violence des religions
Elaborée & partir de recherches littéraires, la théorie
girardienne montre que 1’amplificateur de la violence, c’est la
mimesis, cette disposition naturelle a ’imitation réciproque :
I’Homme a tendance a désirer ce que désire I’autre et les désirs
se renforcent réciproquement et rivalisent autour du méme objet

*https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105 ARTFIG00249-religion-desir-violence-
pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024].

186



https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php

qui finit par étre transcendé¢ et oublié selon R. Schwager (2011,
pp- 131-139). En fait, les désirs rivaux et I’objet désiré forment
un triangle, transformable en un face-a-face explosif. Parce que,
dans le mimétisme, chaque désir veut faire sien 1’objet en
question, la rivalit¢ se mue facilement en un antagonisme
susceptible d’embraser la communauté entiére en dressant les
membres les uns contre les autres, au risque de I’autodestruction
commune. R. Girard qualifie de «crise mimétique » cette
situation dans laquelle chacun croit se défendre en répondant
violemment a la violence qui le menace, le coup appelant un
coup toujours plus fort.

[Ainsi,] la violence est une réponse. Elle n’est pas
premicre. La rivalité, elle, est premicre. Le désir
de ce que I’autre posséde est a 1’origine de tout.
Le violent, lui, est d’abord un offensé [...]. Toute
vengeance est une revanche. Un retour. Un

second temps. Une réponse?.

Pour survivre a cette situation, la communauté finit par
sacrifier I'un de ses membres, choisi souvent de fagon aléatoire
comme le décrit R. Girard (1982, pp. 167-186) lui-méme. Cette
victime est alors un bouc émissaire, exécuté pour une faute qu’il
n’a pas commise. Sur elle, la communauté se décharge de ses
peurs et de sa hargne. Vidée ainsi de la charge violente mise en
¢ébullition par le mimétisme, elle s’apaise finalement.

D’une certaine fagon, le sacrifice brise le miroir
des rivalités. Elles ne se voient plus, ne se
répondent plus I’une I’autre. La réconciliation
s’opere donc sur le dos d’un autre. Ce meurtre
fondateur, instaure des rites qui eux-mémes font

%https://www.lefigaro. fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-
pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024].

187



https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php

naitre les institutions. Et c’est ainsi que nait la
culture et toutes les institutions qui la mettent en

forme®.

Pour prévenir des crises semblables, I’on ritualise le
lynchage dont la répétition symbolique déifie progressivement
la victime. Ainsi nait le sacrifice qui fonde et structure la culture.
Il a besoin de la religion pour étre géré dans le cadre du sacré
archaique. Mais qui dit sacrifice, dit violence selon R. Girard
(2010, pp. 9-61). Elle frappe les victimes et menace la
communauté. Ordonnée au sacrifice et vécue par des Hommes
habités par le mimétisme, la religion ne peut que contenir la
violence au double sens de conserver a I'intérieur d’elle et de
retenir une force qui menace de déferler. La religion contient la
violence qui bouillonne en elle et barre la route de sa dangereuse
expansion. Elle préche la paix parce qu’elle connait, au sens
étymologique de ce verbe, la violence qu’elle redoute. Au fond
du terrorisme djihadiste, une rivalité autour de I’idée de Dieu est
a ’ceuvre. Disposant du monopole de la violence légitime et
garant de la liberté d’opinion et de croyance, 1’Etat se doit
d’éteindre la violence de cette rivalité et de garantir la paix et la
prospérité a tous. Il est attaqué parce qu’il empéche les
djihadistes d’atteindre leur fin en s’imposant aux autres. Dans ce
contexte, chaque religion se préoccupe plus que jamais de la paix
de peur de disparaitre. C’est pourquoi, le terrorisme qui inscrit
les sociétés ouest-africaines dans une « montée aux extrémes »
est un véritable défi pour les religions qu’elles pratiquent.

1.2. Le terrorisme et la « montée aux extrémes »
Militaire et théoricien de la guerre, C. von Clausewitz est
I’auteur de I’expression « montée aux extrémes ». Cette montée
a partie liée avec la guerre totale qui, heureusement, n’advient

Shttps://www.lefigaro. fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-
pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024].

188



https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php

jamais parce que toute guerre est limitée par ses buts politiques.
L’action militaire est un simple moyen qui évite de son mieux
I’autodestruction commune selon C. von Clausewitz (2006, pp.
46-47). La «montée aux extrémes» se développe
mimétiquement grace a trois interactions : 1’utilisation extréme
de la force, la volonté d’anéantir ou de soumettre les forces
adverses et enfin la tension extréme qui habite celles-ci selon C.
von Clausewitz (2006, pp. 39-41). Tout cela occasionne une
course aux armements, qui rend cette montée toujours plus
dangereuse.

R. Girard (2011, p. 25) a récupéré et conceptualisé
I’expression de C. von Clausewitz. Quand la rivalité mimétique
dégénére en crise violente, se développe une surenchére
macabre qui annonce la fin. C’est dans cette escalade que le
théoricien du désir mimétique voit en effet la « montée aux
extrémes ». Dans le contexte actuel marqué par le
développement des armes de destruction massive en général et
la promotion de 1’arme atomique en particulier, la « montée aux
extrémes » s’apparente clairement a une course entétée vers
I’abime. Dans cette course, I’on trébuche sur le terrorisme qui,
dans un monde globalisé, peut servir facilement de torche qui
enflamme. Si 1’ Afrique se croyait trop éloignée de I’ Afghanistan
des talibans, de ’Irak et de la Syrie de 1’Etat Islamique, si les
chefs d’Etat africains ont avalisé par leur silence la destruction
de la Libye et sont allés ensuite pleurer aux cotés du Président
francais les victimes de Charlie Hebdo et du Bataclan, les pays
ouest-africains sont désormais traumatisés par le terrorisme qui
les aspire vers le fond sans que, pour le moment, les Etats et leurs
partenaires puissent 1’arréter.

Dans un contexte de violence aggravée par les tensions
géopolitiques, le terrorisme peut étre le détonateur d’une guerre
mondiale. En effet, les actions terroristes peuvent étre soutenues
par certaines puissances en quéte d’alliés pour accomplir les
basses besognes. En attendant, 1’on constate avec R. Girard

189




(2011, p. 352) que « le terrorisme a encore fait monter d’un cran
le niveau de la violence. Ce phénoméne est mimétique et oppose
deux croisades, deux formes de fondamentalismes ». Si le
terrorisme en général peut ainsi accélérer la « montée aux
extrémes », le terrorisme religieux comme le djihadisme est plus
pernicieux et plus dangereux. Malheureusement, 1’Afrique de
I’Ouest fait face au terrorisme religieux qu’exercent Boko
Haram, Al-Qaida au Maghreb et le Groupe de Soutien a I’Islam
et aux Musulmans qui, en plus de semer la mort, s’ingénient a
provoquer la division au sein des populations. Et si les autres
croyants répondaient aux djihadistes par la violence, ce serait
I’embrassement total dont personne n’entrevoit 1’issue. A cours
de cette rivalité contagieuse et tragique du djihadisme qui
cherche a atteindre les cotes atlantiques, la motivation religieuse
apporte aux uns une énergie dont, heureusement, sont privés les
autres pour le moment.

En résumé, la théorie mimétique, le terrorisme et,
précisément, le djihadisme forment ensemble la constellation
théorique qui met en valeur la « montée aux extrémes » comme
une marche apocalyptique.

2. La « montée aux extrémes» comme une marche
apocalyptique

L’apocalypse n’est pas a comprendre uniquement sous le
signe de la catastrophe finale qui menace ; elle signifie
¢galement dévoilement. En fait, parler de la « montée aux
extrémes » comme une marche apocalyptique, c’est I’envisager
a la fois comme un dévoilement progressif et 1’acheminement
vers la Fin ultime a cause des crises mimétiques.

2.1. La « montée aux extrémes » comme révélation

Comme révélation, la « montée aux extrémes » fait
apparaitre deux choses en Afrique occidentale : la fragilité¢ des

190




jeunes démocraties et la résilience du vivre-ensemble dans un
contexte pluraliste. En ce qui concerne 1’expérience
démocratique, cette partie du continent pouvait se vanter d’un
enracinement certain. Ainsi, les Burkinabé pouvaient étre fiers
d’avoir déboulonné du pouvoir Blaise Compaoré qui faisait de
son long régne le gage d’institutions fortes. En effet, 4 Barack
Obama qui avait déclaré en 2009 : « L’Afrique n’a pas besoin
d’hommes forts, mais de fortes institutions »*, le Président
Burkinabé avait répondu en 2014 : « Il n’y a pas d’institution
forte s’il n’y a pas, bien slr, d’homme fort [...]. Il n’y a pas,
aussi, d’institutions fortes s’il n’y a pas une construction dans la
durée »°. Mais par 1’Insurrection Populaire de 2014, I’histoire a
donné raison a Obama : « Chaque nation fagonne la démocratie
a sa maniére, conformément a ses traditions. Mais 1’histoire
prononce un verdict clair [...]»°% Dans cette logique, les
Burkinabe qui avaient pu chasser Blaise Compaoré du pouvoir
mirent également en échec le putsch du Général Gilbert
Diendéré qualifié du « coup d’Etat le plus béte du monde »’.
Mais D’avénement du terrorisme révéle que
I’enracinement démocratique n’était pas si profond au Sahel,
comme on le pensait. Les acquis démocratiques sont comme
remis en cause dans toute I’Alliance des Etats du Sahel (AES).
Des régimes « démocratiquement » mis en place sont balayés
par des putschs applaudis. On peut penser que c’est la détresse
due aux attaques djihadistes qui explique que Burkinabe,
Maliens et Nigériens acceptent de nouveau des gouvernements
de militaires. Dans ce cas, les entorses démocratiques
s’inscrivent dans la stratégie de survie de la nation. Quand la
Patrie est en péril, aucune mesure n’est trop forte, si elle est

4 http://www.lemonde. fr/afrique/article/2009/07/13/1-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-
institutions_1218281_3212.html [Consulté le 13.04.2024].

5 http://www.rfi.fr/emission/20140807-blaise-compaore-histoire-usa-pas-celle-afrique [Consulté le
13.04.2024].

8 http://www.lemonde. fr/afrique/article/2009/07/13/1-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-
institutions_1218281_3212.html [Consulté le 13.04.2024].

"https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/ Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-
esprits-2016-09-16-1200789414 [Consulté le 13.04.2024].

191



http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://www.rfi.fr/emission/20140807-blaise-compaore-histoire-usa-pas-celle-afrique
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414
https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414

nécessaire pour apporter le salut. Ce qui est inquiétant, c’est
d’entendre de plus en plus dire ou de faire croire que la
démocratie n’est pas une priorité, comme si elle et la lutte contre
le terrorisme étaient deux contraires mal faits. Or, la démocratie
peut précisément étre une chance pour cette lutte. Les lois
peuvent en effet étre modifiées démocratiquement pour la survie
de I’Etat-nation attaquée et pour la sécurité dans la sous-région.

Contrairement a la fragilit¢ démocratique, la « montée
aux extrémes » révele la résilience du vivre-ensemble des
peuples du Sahel. Le terrorisme a vraisemblablement pari¢ sur
son éclatement pour prospérer, puisque chaque pays est
caractérisé par un pluralisme culturel et religieux. Concernant le
pluralisme culturel, 1’on note que tous les pays de I’AES sont
multiculturels. Leurs peuples respectifs sont en effet constitués
d’une diversité d’ethnies ; la langue, les us et coutumes différent
d’un peuple a I’autre. Relativement au Mali par exemple, un
autoportrait note que se trouve aujourd’hui sur le territoire du
Mali, une multitude de groupes ethniques [...]. Malgré les
échanges entre les peuples, chaque communauté a gardé des
¢léments de sa culture et de ses traditions, lesquels se sont
perpétués a travers le temps pour finir par faire du Mali
d’aujourd’hui une terre de diversité socioculturelle, ethnique et
méme politique (IMRAP, 2015, p. 24).

Parmi les 20 millions de Nigériens, ’on compte des
Haoussas (53,5%), des Djermas, des Sonrhais, Wogos et des
Kourteis (19%), des Touaregs (10,6%), des Toubous (0,5%) et
des Arabes (0,3%) sans oublier les Kanouris (4,6%), les
Boudoumas et les Peulhs (10,4%)%. Avec sa soixantaine de
groupes socioculturels, le Burkina Faso bat le record de la
diversité culturelle. En s’en tenant aux langues, le recensement
général de 2019 dont les résultats ont été publiés en 2022,
indique par exemple que le moore est parlé par 52,9% de la
population, le fulfulde (7,8%), le gulmancema (6,8%), le dioula

8 https://embassyofniger.org/presentation-2/ [Consulté 13.04.2024]

192



https://embassyofniger.org/presentation-2/

(5,7%), le bissa (3,3%), le bwamu et le dagara (2,0%) chacun
selon INSD (2022, p. 48). Dans ce contexte, on pouvait
s’attendre a ce que les stigmatisations et I’appartenance ethnique
des terroristes provoquent des conflits intercommunautaires et
compromettent le vivre-ensemble multi-ethnique, mais il n’en
est rien pour le moment, heureusement. Certes, il y a eu des
frictions et des tragédies comme a Yirgou en 2019, mais la
cohésion sociale résiste encore.

Pour ce qui est de la diversité religieuse, I’on sait qu’il y
a trois grandes religions (Islam, Christianisme et Religion
Traditionnelle Africaine) dans I’AES, I’Islam étant majoritaire.
Cette religion «est la plus pratiquée au Burkina (63,8% de
musulmans). Suivent dans [’ordre décroissant les religions
catholique (20,1%), animiste (9,0%) et protestante (6,2%) »
(INSD, 2022, p. 47). Au Mali comme au Niger, pres de 95% de
la population pratiquent un Islam tolérant. Mais cette
prépondérance de 1’Islam n’impacte pas négativement le vivre-
ensemble. Comme I’explique A. Sounaye (2011, p. 1), « les pays
de la bande sahélienne pratiquent un Islam qui, hors de sa sphere
de naissance, s’est développé en harmonie avec les traditions
d’Afrique ». Alors que les djihadistes se réclament de 1’Islam et
tuent au nom d’Allah, les populations savent distinguer, d’une
part, les musulmans épris de paix et, d’autre part, des individus
et groupes radicalisés qui ont une vision étriquée de 1’Islam et
I’exploitent a des fins discutables. Dans le contexte d’une crise
a connotation religieuse, le bon fonctionnement du dialogue
interreligieux est a saluer. Mais ce dialogue qui doit encore
s’approfondir, ne peut seul servir de frein a la dangereuse
« montée aux extrémes ».

2.2. La « montée aux extrémes » comme accélération vers

la Fin
Par rapport a la « montée aux extrémes », « René Girard
[...] met accent sur un processus d’imitation qui oppose les

193




hommes entre eux. Tout débute par la rivalité. Cette rivalité
appelle en retour la vengeance, la vengeance le meurtre et le
meurtre la vengeance. L humanité entre ainsi dans un cercle sans
fin »° qui risque d’anéantir tout le monde. Autrement dit, la
«montée aux extrémes» fait courir aux communautés
concernées le risque d’anéantissement. Le terrorisme djihadiste
rend ce risque plus inquiétant. Selon un constat de M. Geoffroy
(2005, p. 34), « il y a une augmentation des groupes terroristes
religieux dans le monde. Au-dela de 1’augmentation numérique
des actes de violence religieuse dans le monde », il y a une
amplification de la violence qui rappelle les crises mimétiques
dans la théorie girardienne. Si les djihadistes cherchent a
défendre la cause de Dieu et a imposer un certain Islam par la
violence, leur comportement et leurs actions sont plus
intelligibles si 1’on prend au sérieux la mimésis dont parlait R.
Girard. Ces djihadistes se croient engagés dans une rivalité
autour du vrai Dieu et de la vraie pratique religieuse, au point
que ceux qui croient autrement, vivent autrement leur foi et
célebrent différemment leur culte sont vus par eux comme des
égarés a convertir ; des ennemis a soumettre. [ls peuvent méme
étre éliminés pour la gloire de Dieu.

Dans cette rivalité mimétique qui oppose les combattants
de la liberté a la nébuleuse djihadiste qui étend ses tentacules
comme une hydre, I’armement contribue a faire la différence
comme le prévoyait C. von Clausewitz (2006, pp. 39-41) au sujet
de la «montée aux extrémes ». Si, a Dieu ne plaise, les
djihadistes venaient a disposer de vecteurs aériens dans I’AES,
la violence monterait inexorablement d’un cran. En attendant, ils
se livrent a une sorte d’attentats-suicides. Conscients du fait
d’étre surveillés par I’Armée qui peut désormais les frapper a
distance, ils continuent pourtant d’attaquer : ils tuent en sachant

°https://www.lefigaro. fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-
pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024].

194



https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php

qu’ils seront tués ; ils tuent pour étre tués, un peu comme dans
les attentats-suicides. On ne sacrifie plus des victimes pour
survivre a la violence, on se fait victime avec les autres, dans
I’espoir d’un mieux-vivre dans 1’au-dela. R. Girard (2011, p.
130) avait déja noté que «les attentats-suicides [...] une
inversion monstrueuse des sacrifices primitifs : au lieu de tuer
des victimes pour en sauver d’autres, les terroristes se tuent pour
en tuer d’autres. C’est plus que jamais un monde a I’envers ».
Pire, en se faisant tuer, les terroristes passent pour des martyrs
susceptibles de faire des émules.

Du reste, dans cette « guerre asymétrique » ou chacun
veut aller jusqu’au bout en anéantissant 1’adversaire, les
djihadistes n’ont que faire de 1’éthique. Pour ces radicaux qui
croient mener une « guerre sainte », le raisonnement est simple :

C’est Dieu lui-méme qui bénit et ordonne la violence
guerriere. Donc, si je crois vraiment que c’est Dieu lui-
méme qui m’ordonne de tuer, pourquoi me tourmenter la
conscience ? Je n’ai qu’a obéir : la guerre n’est plus un
mal qu’il faut chercher a éviter ou, du moins, a limiter
(perspective éthique de la « guerre juste ») ; ¢’est un bien,
un acte d’obéissance a Dieu. Comme, de plus, ce Dieu
me promet le paradis si je meurs au combat, pourquoi
craindre la mort ? [...]. Dans la guerre sainte sont ainsi
neutralisés les deux grands freins qui, d’ordinaire,
retiennent les hommes d’entrer en guerre : le scrupule
moral (tuer, au nom de quoi ?) et la peur de la mort
(mourir, pour quoi ?). La guerre sainte, c’est donc la
guerre sans freins. C’est aussi la guerre simple (tout le
bien d’un c6té, tout le mal de 1’autre) et la guerre sans fin
: quand on croit se battre pour Dieu, on est peu enclin a
accepter des compromis pour faire la paix, car comment

195




transiger sur un objectif que I’on s’imagine avoir regu de
Dieu 7%

Tout cela fait de la « montée aux extrémes » une course
entétée vers la Fin qui s’entend comme fin dans 1’histoire et fin
de [D’histoire dans laquelle des puissances nucléaires se
menacent. En outre, dans un contexte ou certains réclament le
droit pour tous les pays qui le peuvent, de se doter de I’arme
nucléaire, il n’est pas exclu que cette arme tombe un jour entre
les mains quelques « fous de Dieu », pressés de recevoir la
récompense promise et voulant débarrasser du monde les
mécréants et les mauvais croyants. Poursuivi par un chien qui
menagait qui menagcait sa récompense éternelle, coincé dans un
tunnel, « gémissant, pleurant et criant »*!, Abou Bakr al-
Baghdadi n’aurait pas hésité a appuyer sur les codes nucléaires,
s’il en avait eu la possibilité. Dans cette ambiance générale qui
fait peur, le Christianisme pourrait servir de frein a
I’emballement.

3. Le Christianisme comme frein dans la « montée aux
extrémes »

Dans la marche de I’histoire, le Christianisme s’annonce
a la fois comme un frein au service de la Fin dont I’« ad-venue »
ne nécessite pas 1’accumulation toujours plus importante de
boucs émissaires. Pour y voir clair, il importe de comprendre
cette religion comme celle de 1’Ultime Bouc émissaire et de
présenter son efficacité contre 1’emballement mimétique
qu’attise la violence religieuse.

Phttps://www.doctrine-sociale-catholique.fi/la-doctrine-sociale-en-debat/3 18-violence-les-religions-en-
accusation [Consulté le 11.04.2024].
1 https://www.letemps.ch/monde/abou-bakr-albaghdadi-mort-un-chien [consulté le 13.04.2024].

196



https://www.doctrine-sociale-catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-religions-en-accusation
https://www.doctrine-sociale-catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-religions-en-accusation
https://www.letemps.ch/monde/abou-bakr-albaghdadi-mort-un-chien

3.1. Le Christianisme comme la religion de I’Ultime Bouc
émissaire

Dans [I’apocalyptique montée vers la Fin, Ie
Christianisme peut servir de frein a I’emballement mortifére,
parce qu’il provient du sacrifice de 1’Ultime Bouc émissaire.
Jésus Christ est I’Ultime Bouc émissaire non seulement parce
qu’il est le dernier de la série des victimes innocentes qui passent
pour coupables aux yeux du grand et dont la mort apporte la
paix. Tout le monde le sait désormais : ceux que la mythologie
gréco-romaine considérait comme coupables, les personnes et
les groupes humains qui sont écrasés par les foules déchainées
ne sont généralement pas coupables.

Chez R. Girard (1982), le concept de bouc émissaire ne
désigne pas seulement des innocents sacrifiés pour protéger les
autres, mais également le mécanisme méme qui géncre ces
victimes : il s’agit souvent d’un engrenage qui dépasse ceux qui
le font fonctionner. Ainsi, le Sanhédrin savait que Jésus ne
méritait pas la mort, mais il devait étre sacrifié¢ pour le salut du
peuple. Pilate était convaincu de I’innocence de Jésus, mais 1’a
condamné pour sauver sa vie et son poste. Excité, soudoyé, le
peuple a préféré la vie du meurtrier Barrabas a celle du
prédicateur itinérant venu de Galilée. Ce Barrabas était
probablement un rebelle qui s’attaquait a I’occupant romain. Or,
ce sont de telles attaques qui ont fait que le Grand Conseil
craignait pour le peuple. Dans la mort de Jésus, les soldats ont
exécut¢ une sentence judiciaire sous la supervision du
centurion : ce faisant, ils ont accompli leur devoir d’état. Judas
lui-méme a livré Jésus, « afin que 1’Ecriture s’accomplisse ». Un
véritable mécanisme du bouc émissaire est a 1’ceuvre. Sachant
tout cela, Jésus a invoqué la miséricorde divine sur tous ces
acteurs qui, prisonniers d’un engrenage qui les dépasse, sont agis
en fait : « Pére, pardonne-leur, car ils ne savent pas ce qu’ils
font » (Lc 23,34). La passion-mort-résurrection de Jésus a

197




désaxé ce mécanisme en mettant en lumicre 1’innocence des
victimes : la conscience de la culpabilité de la victime encourage
la foule coalisée au lynchage, mais la reconnaissance de
I’innocence des victimes la désarme. En Jésus, cette innocence
est reconnue.

Née de I’exécution et de la résurrection de Jésus, I’Eglise
est appelée a prendre le parti des victimes. Mieux, elle doit
continuer a désaxer le mécanisme du bouc émissaire en
proclamant I’innocence des victimes. Ce faisant, elle annonce la
vérité qui libére (Jn 8,32) comme elle a jadis libéré Suzanne et
I’anonyme femme adultére (Jn 8, 1-11). En fait, pour sauver une
personne des mains d’une foule déchainée, il faut réussir a faire
comprendre a ses membres qu’ils se trompent. C’est ainsi que le
petit Daniel avait pu sauver la vie de Suzanne condamnée (Dn
13). La femme adultére (Jn 8, 1-11) n’a pas regu de cailloux, non
seulement parce que personne n’avait os¢ jeter le premier caillou
pour déclencher mimétiquement sa lapidation, mais surtout
parce que Jésus venir de révéler aux accusateurs leur propre
culpabilité. S’il est vrai que, dans I’AES, le terrorisme est
I’expression la plus hideuse du mal, il n’est pas moins vrai que
certains terroristes ne sont que les piéces d’un engrenage, les
victimes d’un systéme qui les utilise. Endoctrinés, pris sous
I’effet des stupéfiants, ils sont exposés a la mort pendant que les
chefs et commanditaires se cachent pour vivre et faire
fonctionner ce systéme, ceuvre de celui-1a qui est menteur depuis
le commencement et meurtrier pour toujours (cf. Jn 8,44).

Jésus étant le chemin qui conduit au Pére, la vérité qui
libere et la vie qui ne finit point, ses disciples se doivent d’étre
les témoins de cette vérité qui sauve la vie. Ainsi, annoncer la
vérité de 1’Evangile, c’est enseigner que toute vie est sacrée et
que Dieu ne peut ni étre violent sous peine de se contredire, ni
ordonner des actes violents puisqu’il prescrit d’aimer méme les
ennemis. Deés lors, suivre 1’Ultime Bouc émissaire, c’est
s’engager dans une religion qui refuse absolument de pactiser

198




avec la violence. Une religion qui recourt a la violence pour
convertir les ames et gouverner ses adeptes ne peut
véritablement se dire révélée ; elle demeure enfermée dans le
religieux archaique. Donc, pour étre crédible dans cette crise
djihadiste qui exhale la violence religieuse, I’Eglise doit surtout
proclamer la vérité qui libére des sacrifices mortiferes et freine
les emballements apocalyptiques. En cela, D. Le Guay a raison :

[...] le christianisme, dans un souci de vérité,
retire a ’homme ses « béquilles sacrificielles » en
reconnaissant la pleine et entiére innocence de la
victime. Le Christ, dit et reconnu innocent,
n’endosse plus la culpabilité sociale bien
commode pour justifier des sacrifices. « Le
religieux, dit René Girard, invente le sacrifice ; le
christianisme [’en prive ». Cette privation est un
pari éthique, une invitation a sortir du cycle de la
violence par le haut (les Béatitudes). Et si les
hommes s’accordaient entre eux au diapason de
la bienveillance ! Tel est le sens de I’invitation
chrétienne®?.

En somme relativement a la « montée aux extrémes » qui
décline comme révélation et menace, le Christianisme doit
dévoiler ’'innocence des victimes de sorte a désamorcer le
mécanisme du bouc émissaire. Dans ce sens, il est appelé plus
que jamais a promouvoir la paix dans I’amour et la justice.

3.2. La Fin retardée et préparée par la recherche de la paix
dans ’amour et la justice

Quoi que I’on dise de la pensée de R. Girard, il « reste

une certitude : le religieux empéche la société¢ de se détruire.

https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-
pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024].

199



https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php

Certitude d’autant plus vitale que nous assistons a une montée
planétaire de la violence religieuse avec le risque d’une
déflagration totale »*3. Cette réflexion de D. Le Guay oriente
vers le discours eschatologique. Et F. Guibal de préciser que
«centrée sur la violence, I’ceuvre de René Girard explore le
soubassement anthropologique du message chrétien. Face au
déchainement des violences apocalyptiques, sa pensée
audacieuse nous invite a conjuguer amour et justice »'4. Chez le
théoricien du désir mimétique, si les fins derniéres sont
effectivement envisagées dans 1’au-dela du temps et de I’espace,
leur ére est déja ouverte d’une certaine maniere. Avec 1’histoire
qui s’accélére depuis I’Evénement Jésus-Christ qui a démasqué
le mensonge du bouc émissaire comme mécanisme, la Fin est
déja 1a; ’avenement de ce qui est absolument neuf a déja
commencé, méme s’il est encore retardé.

Le théoricien du désir mimétique a adopté le concept
paulinien de katechon (2 Th 2, 6-8) issu du verbe katechein
(empécher, retenir, arréter) par lequel I’apotre s’évertuait a
expliquer aux Thessaloniciens pourquoi la parousie tardait. Dans
sa lecture apocalyptique de la marche du monde, R. « Girard
souligne le role du katechon frustré de la sociét¢ de
consommation, qui différe aussi de I’explosion apocalyptique
des rivalités mimétiques dans notre monde indifférencié, mais
seulement de manicre provisoire [...] » comme le dit D. H.
Gonzalez, (2010, pp. 143-144). Ce temps ralenti, retenu peut étre
mis a profit par ’Homme pris dans le mimétisme violent de se
convertir et de se disposer a accueillir 1’Eschatos, le «neuf
absolu» qui apporte la Paix, I’Amour, la Joie et la
Réconciliation sans victimes. Cette séparation progressive
d’avec la violence s’inscrit dans le processus d’hominisation

Bhttps://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-
pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11.04.2024].
4https://esprit.presse.fi/article/francis-guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-38676
[Consulté le 11.04.2024].

200



https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://esprit.presse.fr/article/francis-guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-38676

dont 1’achévement suppose, selon R. Girard (2011, p. 212),
I’événement Jésus Christ et ’apocalypse :

C’est pour cela que I’eschatologie n’est que
I’avers d’une réalité scientifique, si I’on se place
dans une perspective darwinienne. C’est parce
que ’homme était inachevé, parce qu’il avait
recours au mensonge du sacrifice, que le Christ
est venu achever cette hominisation. Cet
achévement est avénement [...]. L’Apocalypse
vient donc avant la Passion. Il fallait que fit
évoquée, dans les Evangiles, la fin possible de
I’humanité, pour que Ponce Pilate, ignorant la
profondeur de sa déclaration, plt dire a la foule «
Ecce Homo ». « Voici I’homme », celui qui va
mourir parce qu’il est innocent.

C’est dans ce contexte que le Christianisme peut exercer
son role «katéchonique » en convertissant les cceurs dans
I’amour et la paix. L option résolue de Jésus-Christ pour la non-
violence n’est pas I’expression d’un pacifisme naif. Il est de la
nature et de la logique de Dieu que d’étre non-violent, méme si
les religions mettent du temps a le percevoir. Fils du Pére qui est
amour (1 Jn 4,8) et témoin de ce Dieu qu’il est venu faire
connaitre en sa vérité (Jn 1,18), Jésus ne peut que rejeter la
violence et propager I’amour qui unit et sauve. La mission de
’Eglise, c’est de témoigner de cet amour dans la non-violence
et d’y former ses fils et filles puisque c’est précisément sur cet
amour qu’ils et elles seront jugé(e)s au dernier jour. Or, qui dit
amour, dit paix et cette paix requiert la justice. Mais dans
I’histoire, la paix est toujours menacée d’étre prise au piege du
mécanisme victimaire. Selon une des hypotheses de la théologie
dramatique d’Innsbruck qui s’appuie justement sur la théorie
girardienne, une paix profonde n’est possible entre les Hommes

201




qu’avec I’aide de Dieu. Laissés a eux-mémes, ceux-ci cédent a
la violence. Si des Hommes arrivent a se réconcilier sans Dieu,
c’est aux frais d’un tiers.

Par ailleurs, dans la tension apocalyptique qu’il vit et que
le terrorisme rend particuliérement menacant, le Christianisme
qui est connu pour ses ouvres caritatives doit insister davantage
sur la justice, pour jouer un role de retardateur. Parce que les
djihadistes aiment a recruter dans les milieux défavorisés,
promouvoir la justice est nécessaire a la lutte contre
I’extrémisme. En effet, « il est impossible de mettre un terme au
terrorisme par des actes de représailles militaires, d’autant plus
que les auteurs des attentats suicide, et les jeteurs de pierres
relativement inoffensifs, ne sont apparemment pas effrayés par
les quantités d’armements » selon H. Kiing (2005, p. 118). Pour
« ¢éradiquer le mal du terrorisme a sa racine », les armes ne
suffisent pas ; « les sommes astronomiques d’argent dépensées
pour les armes tant en Occident que dans les pays arabes doivent
étre investies dans des réformes sociales » selon H. Kiing (2005,
p. 119). C’est pourquoi, en contexte de terrorisme, 1’Eglise qui
annonce le salut de Dieu appuie sur le frein contre I’emballement
catastrophique en se faisant un témoin crédible de vérité et
d’amour, de justice et de paix. Elle n’arrétera pas la marche d’un
monde qui va naturellement vers sa fin, mais pourra faire en
sorte que cette fin conduise a Jésus-Christ 1’Eschaton. Cela
donnera un sens a ces propos de J. P. Dupuy (1979, p. 134) : «
Les hommes se sont laiss¢ entrainer par un cyclone qui les
emporte Dieu seul sait ou. Girard nous dit que c’est vers 1’ceil du
cyclone, lieu pacifique ou une humanité enfin réconciliée avec
elle-méme s’ouvrira au Royaume-qui-n’est-pas-de-ce-monde ».

Conclusion

En somme, « sur notre planéte, ou les €tres humains ont
émergé de ’animalité, il n’y a jamais eu de société paradisiaque

202




dénuée de violence », d’apres H. Kiing (2005, p. 108). 11 est
désormais clair qu’avec le terrorisme en général et le djihadisme
en particulier, cette violence s’est amplifiée en menacant de
déborder et de se répandre comme un volcan puissant qui ravage
tout sur son passage. Au terme de I’étude, trois petits résultats
sont atteints. Premi¢rement, la théorie girardienne permet une
lecture eschatologique du terrorisme, en général, et de la
violence religieuse qu’il contient, en particulier. Cela révele
I’intérét de cette théorie pour les sociétés confrontées a la
violence terroriste en général et au djihadisme en particulier.
Pendant que certains s’enferment dans un souverainisme
intellectuel, on se rend compte qu’une pensée venue de loin peut
éclairer et pousser a aller plus loin. Deuxiémement, la « montée
aux extrémes » que favorise la violence terroriste révele la
fragilit¢ de la démocratie et la résilience du vivre-ensemble en
contexte de pluralisme, dans 1I’AES. Pour sauver la démocratie
et travailler pour le bien de I’Homme épris de liberté dans la
prospérité, il reste donc beaucoup de travail. Troisiémement, en
tant que religion de 1’Ultime Bouc émissaire, le Christianisme
peut servir de frein pour retarder 1’emballement catastrophique
vers la Fin, du fait du terrorisme, en général, et du djihadisme,
en particulier. Mais le bon fonctionnement de ce frein en
contexte de pluralisme religieux requiert la laicité qu’il faut
encore promouvoir en Afrique, a I’abri du phénomene des
religions dominantes et de I’instrumentalisation politique de la
Religion Traditionnelle Africaine, au moment ou I’ Afrique tente
de reprendre sa lutte contre le colonialisme et I’impérialisme.

Références bibliographiques
CHAMPEAUX Nicolas, 2014, « Blaise Compaoré : « Pas

d'institutions fortes, sans une construction dans la durée ».
Publié le 07 ao(t 2014, URL :

203




http://www.rfi.fr/emission/20140807-blaise-compaore-histoire-
usa-pas-celle-afrique [Consulté le 13 avril 2024].
CLAUSEWITZ Carl (von), 2006, De la guerre, Perrin, Paris.
DEGNI CONGO Paulin, SEMPORE Sidbe, 2015, La Bible
africaine, Paulines, Kinshasa.
DUPUY Jean-Pierre, 1979, Le signe et I’envie. In : L’enfer des
choses. Girard et la logique économique, P. DUMOUCHEL &
J.-P. DUPUY, pp. 15-134, Seuil, Paris.
GEOFFROY Martin, 2005, « Le nouveau paradigme de la
violence religieuse comme forme de résistance et de controle
social dans le contexte de la modernité avancée ». In:
Religiologiques, 31/2005, pp. 27-36.
GIRARD René, 1982, Le bouc émissaire, Grasset, Paris.
GIRARD René, 2010, La violence et le sacré, Fayard/Pluriel,
Paris.
GIRARD René, 2011, Achever Clausewitz, Flammarion, Paris.
GONZALEZ Hernandez Domingo, 2010, Théologie politique
et théologie impolitique : Juan Donoso Cortés et René Girard.
In: René Girard. La théorie mimétique : de I’apprentissage a
apocalypse, Ch. RAMOND, pp. 105-106, PUF, Paris.
GRAFFENRIED Valérie (de), 2019, « Abou Bakr al-Baghdadi
: « Il est mort comme un chien ». Publié le 27 octobre 2019, URL
https://www.letemps.ch/monde/abou-bakr-albaghdadi-mort-
un-
chien?srsltid=AfmBOorNMcB1fL26vCUGp5Uu00IThYmb_p
SoyW2DTIUk49wslOvjBe5T [Consulté le 13 avril 2024].
GUAY Damien (Le), 2015, « Religion, désir, violence :
pourquoi il faut lire René Girard ». Publié le 05 novembre 2015,
URL : https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-
20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-
faut-lire-rene-girard.php [Consulté le 11 avril 2024].
GUIBAL Francis, 2016, « La pensée audacieuse de René
Girard », URL : https://esprit.presse.fr/article/francis-

204

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES — CCA CONGO


https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://www.lefigaro.fr/vox/culture/2015/11/05/31006-20151105ARTFIG00249-religion-desir-violence-pourquoi-il-faut-lire-rene-girard.php
https://esprit.presse.fr/article/francis-guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-38676

guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-
38676 [Consulte le 11 avril 2024].

IMRAP, 2015, Autoportrait du Mali. Les Obstacles a la Paix,
Imrap et Interpeace, Bamako.

INSD, 2022, Cinquiéme recensement général de la population
et de ’habitat du Burkina Faso. Synthese des résultats définitifs,
INSD, Ouagadougou.

KUNG Hans, 2005, Religion, violence et « guerres saintes ».
In : Revue Internationale de la Croix-Rouge, n°87, pp. 107-122.
LANIEPCE Ludivine, 2016, « Au Burkina Faso, "le coup
d’Etat le plus béte du monde" occupe toujours les esprits ».
Publié le 16 septembre 2016, URL : https://www.la-
croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-
bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414
[Consulté le 13 avril 2024].

MELLON Christian, 2019, « Violence : les religions en
accusation », URL ; https://www.doctrine-sociale-
catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-
religions-en-accusation [Consulté le 11 avril 2024].

MONDE (LE), 2009, « "L’Afrique n’a pas besoin d’hommes
forts, mais de fortes institutions". Principaux extraits du discours
prononcé par Barack Obama, samedi 11 juillet, au Ghana ».
Publié le 13 juillet 20009, URL
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/1-afrique-n-
a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-

institutions_ 1218281 3212.html [Consulté le 13 avril 2024].
SCHWAGER Raymund, 2011, Avons-nous besoin d’un bouc
émissaire ?  Violence et rédemption dans la Bible,
Flammarion/ARM, Paris.

SOUNAYE Abdoulaye, 2011, « L’Islam au Niger : éviter
I’amalgame ». In : Humanitaire n°28. Publié le 20 juillet 2011,
URL ; http://journals.openedition.org/humanitaire/1023
[Consulté le 14 avril 2024].

205

Vol 2N° 3 — Juillet 2025

REVUE ARCHIVES INTERNATIONALES — CCA CONGO


https://esprit.presse.fr/article/francis-guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-38676
https://esprit.presse.fr/article/francis-guibal/face-a-la-violence-la-pensee-audacieuse-de-rene-girard-38676
https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414
https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414
https://www.la-croix.com/Monde/Afrique/Au-Burkina-Faso-coup-dEtat-plus-bete-monde-occupe-toujours-esprits-2016-09-16-1200789414
https://www.doctrine-sociale-catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-religions-en-accusation
https://www.doctrine-sociale-catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-religions-en-accusation
https://www.doctrine-sociale-catholique.fr/la-doctrine-sociale-en-debat/318-violence-les-religions-en-accusation
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://www.lemonde.fr/afrique/article/2009/07/13/l-afrique-n-a-pas-besoin-d-hommes-forts-mais-de-fortes-institutions_1218281_3212.html
http://journals.openedition.org/humanitaire/1023

