
Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

189 

L’Historicité de la Médersa en Afrique et  
au Burkina Faso  

 
Mahamoudou Oubda 
Maître de conférences d’histoire contemporaine  
à  l’Université Norbert ZONGO  
oubdamahmoud@yahoo.fr       
226 71305313 
 Boukaré Gansonré 
 Maître-assistant d’histoire contemporaine à  
l’Université    Joseph KI-ZERBO 
gaboukare@yahoo.f      
226 70135395 

 
Resumé  
 

La médersa est l’aboutissement d’un processus d’évolution de 
l’enseignement islamique débuté du vivant du prophète de l’islam. Ce 
processus va des cercles d’études aux médersas en passant par les Kuttâb.  
Les médersas mérinides construites au XIVe siècle pour la plupart furent 
celles qui vont inspirer les colonisateurs français dans leur volonté de mise 
en place d’institutions scolaires au Maghreb, notamment  en Algérie au 
XIXe siècle. Après cette expérience algérienne, l’administration coloniale 
œuvra pour l’avènement des médersas en AOF à partir des écoles 
coraniques qui existaient déjà. Les premières furent les médersas de 
Djenné, de Saint-Loius et de Tombouctou. En Haute-Volta, les premières 
médersas virent le jour à l’ouest du pays à la veille des indépendances par 
le truchement de l’UCM (Union Culturelle Musulmane). Elle sera relayée 
plus tard par la CMHV ( Communauté musulmane de Haute-Volta) dans la 
promotion de cette institution éducative musulmane. 
 

Mots clés : Médersa ; Burkina Faso ; Communauté musulmane ; 
Administration coloniale. 

 
 

mailto:oubdamahmoud@yahoo.fr
mailto:gaboukare@yahoo.f


Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

190 

 
 
Abstract 

 
The madrasa is the culmination of a process of evolution in Islamic 

teaching that began during the lifetime of the prophet of Islam. This 
process ranges from study circles to medersas and the Kuttâb.  The 
Mérinides medersas built in the fourteenth century for the most part were 
those that inspired the French colonizers in their desire to set up 
educational institutions in the Maghreb, especially in Algeria in the 
nineteenth century. After this Algerian experience, the colonial 
administration worked for the advent of madrasas in AOF from the Koranic 
schools that already existed. The first were the medersas of Djenné, Saint-
Loius and Tombouctou. In Upper Volta, the first medersas were born in the 
west of the country on the eve of independence through the UCM (Muslim 
Cultural Union). It will later be relayed by the CMHV (Muslim Community of 
Upper Volta) in the promotion of this Muslim educational institution. 
  
Keywords : Madrasa ; Colonial administration ; Burkina Faso ; Muslim 
Community 

 
Introduction  
 

L’islamisation et le choc colonial ont entrainé une 
évolution notable de l’enseignement islamique au Burkina 
Faso ex Haute Volta. En effet, si la présence de  l’école 
coranique dans cette contrée remonte à l’islamisation de ses 
populations, l’avènement de la médersa/école franco-arabe, 
dans sa version actuelle, date de la colonisation française. De 
façon globale, un lien historique existe entre l’école coranique 
et la médersa.  

L’école coranique aux finalités et aux objectifs clairs, a 
traversé des périodes difficiles pendant la colonisation 
européenne de l’Afrique de l’Ouest. A l’époque, pour 
promouvoir l’école coloniale aux dépens de l’éducation 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

191 

musulmane, la France a appliqué en Afrique subsaharienne 
une politique de réglementation et de contrôle des acteurs 
coraniques.  

Elle a même créé ses propres écoles musulmanes 
appelées « médersas », pour appâter les musulmans dans le 
désir d’optimiser la réussite de l’œuvre coloniale.  

En réaction à cette politique coloniale assimilable à 
une stratégie antimusulmane, l’intelligentsia musulmane, 
représentée alors par l’Union Culturelle Musulmane (UCM)  
constituée surtout par d’anciens étudiants africains formés en 
Égypte et dans les instituts du Maghreb, imbus de 
réformisme, va déclencher un processus de modernisation de 
l’enseignement islamique (Moreau, 1982 : 264). 

C’est ce que nous allons révisiter à travers cet écrit. Il 
s’agit ici  de faire l’historique de cette institution 
multiséculaire qu’est la médersa, de montrer le processus de 
son impalntation en Afrique avant de terminer par le cas 
spécifique du Burkina Faso. 

 
1. Historique de la medersa 

 
Le terme médersa est une francisation du mot arabe 

madrasatun. La médersa, cadre d’enseignement islamique 
moderne, est une institution millénaire.  
 
    1.1  Genèse  en Orient  

Dès les premiers instants de sa mission, marquée par 
le début de la révélation à La Mecque, le prophète 
Muhammad recevait ses compagnons dans un domicile privé 
(la maison d’Arquam/Daroul Arquam) pour leur enseigner le 
Coran. Ce fut le premier cadre de réunion et la première école 
coranique par excellence de l’islam ( Gansonré, 2020 : 47). 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

192 

Durant les deux premiers siècles de l’Hégire 
correspondant aux VIIème et VIIIème siècles, la mosquée fut le 
principal foyer de transmission de l’enseignement islamique. 
La mosquée de Médine joua le rôle pionnier avec comme 
animateur le prophète Muhammad. Les toutes premières 
formes d’apprentissage dans la mosquée furent les «cercles» 
(Nashabi, 1977 : 33) .   

Les cercles d’étude sont assimilables à des « 
universités libres » du fait que l’accès y était libre et gratuit. 
Les publics intéressés assistaient aux cours de leurs choix sans 
exigence particulière. Ils sont comparables aux conférences 
publiques données de nos jours. Dans leur évolution, 
plusieurs d’entre ces cercles ont connu des mutations pour 
donner naissance aux kuttâb aux IXème et Xème siècles. 

 A la différence des cercles régis par une pédagogie 
orale, le kuttâb mettait désormais l’accent sur l’écriture1. 
Ainsi, les passages du Coran et des hadiths étaient écrits avant 
d’être mémorisés. Ces kuttâb, par leur méthode, 
s’apparentaient aux écoles coraniques qui ont essaimé en 
Afrique noire à partir du XVIIIe siècle (Ouédraogo, 2015 : 51).   
 
    1.2  Du Kuttâb à la  médersa  

Les cercles d’études inaugurés à la mosquée Al Azhar 
en 975 par le califat fatimide dispensaient surtout des cours 
de jurisprudence chiite. En 998, Al Azhar devient une 
Université, la première du Moyen Age (Ouédraogo, 2015 : 52). 
Un projet de réorganisation de l’enseignement fut proposé 
par le ministre Ya’qub ibn Kilis au calife fatimide Al Aziz Billâh. 
Les mesures les plus significatives prises se résumaient à 
l’institution d’un enseignement régulier, à la sélection 

                                                 
1 Kuttab est un nom formé sur la base de la racine k-
t-b qui signifie « écrire ».  



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

193 

d’enseignants payés par les finances publiques et à 
l’ouverture de nouvelles filières.  

Au XIème siècle, face à la percée chiite en Égypte, les 
Turcs seldjoukides2 , qui dominaient la dynastie Abbasside de 
Bagdad, réagirent par l’entremise du vizir Nizâm Al Moulk 
(1018-1092). Il créa la médersa Al Nizâmiya à Bagdad, 
inaugurée en 1065 ( Arocady, 1977 : 35). Elle jouissait d’un 
statut public avec toutes ses implications. Les enseignants 
étaient nommés par le vizir ou son délégué. Étudiants et 
enseignants devaient surtout appartenir à l’école de 
jurisprudence chafiite.  

L’autre grande médersa non moins célèbre fut Al 
Mustansiriya, fondée à Bagdad en 1227 par le calife Al 
Mustansir. Contrairement à Al Nizâmiya, Al Mustansiriya se 
consacrait à l’enseignement des quatre écoles de 
jurisprudence sunnite3. Cette orientation fut symbolisée par 
une architecture de la médersa présentant un bâtiment 
comportant quatre iwans (ailes), à raison d’un iwan par école. 
L’expérience d’Al Mustansiriya ne dura que trente ans 
puisqu’en 1258, l’invasion mongole emporta l’école.  Non 
seulement l’établissement fut détruit, mais les ouvrages 
furent jetés dans le fleuve et les enseignants noyés. La 
médersa est rebâtie par les Mongols, mais l’établissement ne 
retrouva pas sa célébrité d’antan.  

À Bagdad, les élites formées par les médersas étaient 
classées en deux catégories, selon leur appartenance 
fonctionnelle. Dans la première catégorie figuraient en grand 
nombre les ulamâ (spécialistes des sciences religieuses), les 

                                                 
2 Ils sont arrivés d’Asie centrale et ont conquis successivement la Transoxiane, le Khorasan, l’Iran puis 

Bagdad en 1055. Tughril Beg, aux commandes des Turcs a reçu du calife de Bagdad le titre de sultan. 

Le pouvoir califal et le pouvoir seldjoukide vont cohabiter avec une ascendance du deuxième sur le 

premier. Les Seldjoukides étant sunnites, ils ont mis sous leur tutelle le califat.  
3 Il s’agit des écoles hanafite de l’Imâm Abû Hanifa (700-767), malikite de l’Imâm  Mâlik (712-796), 

châfi’ite de l’Imâm Châfi (768-820) et hanbalite de l’Imâm Ibn Hanbal (781-856). 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

194 

savants des « sciences anciennes » notamment les 
mathématiciens, les logiciens, les philosophes,  les médecins ; 
et dans la deuxième catégorie, en nombre réduit, ceux qui 
remplissaient des fonctions politiques ou administratives 
(califes, sultans, vizirs, secrétaires). Les juristes étaient quant 
à eux difficiles à classer, dans la mesure où certains 
cumulaient la fonction de juge (cadi) avec la tâche 
d’enseignant (Van Renterghem, 2001 : 79-80).    

La médersa créée par le pouvoir politique dans un 
contexte de schisme et de compétition entre deux grands 
courants de l’islam (le sunnisme et le chiisme), jouait donc à la 
fois sur deux registres.  Sa double vocation consistait à former 
l’élite politico-administrative et l’élite religieuse.  

Entre le XIème et le XIIIème siècle, Al Nizâmiya, Al 
Mustansiriya et Al Azhar furent les trois grandes universités 
du monde musulman. Leurs exemples ont été suivis dans 
d’autres villes arabes où des pôles de savoirs ont émergé : la 
Zâhiriya à Damas, la célèbre Zaytouna de Tunis et la 
Qarawiyyin de Fès (Arocady, 1977 : 36). Les médersas 
mérinides4, pour la plupart construites au XIVe siècle, sont 
celles qui vont inspirer les colonisateurs français dans leur 
volonté de mettre en place des institutions scolaires en 
Algérie au XIXème siècle (Janier, 2010 :10). 

 
2. L’implantation de la medersa en afrique  

 
    2.1  Les médersas métropolitaines françaises  
Les médersas métropolitaines françaises sont des 
médersascréées et supervisées par la France dans certaines 

                                                 
4 Ce sont des médersas édifiées par des sultans mérinides. La première, la médersa Qarawiyyin fut 

fondée avant 1285 par le premier sultan Abou Youssef Yacoub, la médersa de Fès par le sultan Abou 

Said en 1320 et les médersas Bou Anania à Meknès et à Fès par le sultan Abou Inan entre 1350 et 

1355.    



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

195 

de ses colonies d’Afrique. Elles ont été calquées sur le modèle 
oriental et transposées dans des colonies comme l’Algérie, la 
Mauritanie, le Sénégal et le Soudan.  
 
        2.1.1  L’expérience française en Algérie  

 En 1850, après 20 années de colonisation, la France 
comprend que les musulmans en Algérie sont très attachés à 
leurs coutumes et souhaitent que le droit musulman, et non 
pas le droit français, continue à leur être appliqué en ce qui 
concerne le statut des personnes, les successions et les 
immeubles. Pour appliquer ce droit il est indispensable d’avoir 
des cadis et des fonctionnaires compétents qui ne peuvent 
être formés que dans des écoles spéciales, les médersas, à 
l’instar des médersas des souverains Berbères (XIIème – 
XIVème siècles) qui eux-mêmes s’étaient inspirés des 
fondations analogues faites dans l’Orient Musulman dès les 
XIème -XIIème siècles.  

Ainsi, l’expérience française de la medersa ou écoles 
supérieures en Algérie se déroule  dans un contexte colonial 
où c’est la loi de l’indigénat qui prévalait. Dans le domaine de 
l’éducation, un système hiérarchisé fonctionnant à la 
relégation et à l’exclusion des autochtones était imposé 
(Oubda, 2023 : 20). L’enseignement traditionnel était limité, 
surveillé et même réprimé.  Un décret du 30 septembre 1850 
créa trois médersas à Médéa, à Constantine et à Tlemcen. Ces 
médersas ont pour but de donner un enseignement juridico-
religieux ainsi que littéraire, et de permettre à des indigènes 
d’occuper de hautes fonctions administratives, judiciaires ou 
religieuses dans l’État (Janier, 2010 : 2).  Au départ, chacune 
d’elle disposait de trois professeurs qui enseignaient 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

196 

exclusivement en langue arabe5. Les matières comprenaient la 
grammaire, les lettres arabes, le droit et la  théologie.  

Cette expérience française en Algérie qui a 
relativement réussi a convaincu les autorités coloniales de la 
possibilité de son extension à certaines colonies d’Afrique 
noire.  
 
        2.1.2   L’expérience française en Afrique de l’ouest   

La France n’eut pas de politique musulmane cohérente 
dans ses colonies d’Afrique occidentale. Les décisions se 
prenaient au gré des circonstances et des acteurs coloniaux, 
mais toujours guidées par un certain pragmatisme. A la fin du 
XIXème siècle, la question musulmane suscita la naissance de 
deux courants antagonistes : l’un stigmatisant l’islam en le 
considérant comme un élément subversif, l’autre l’admettant 
comme un facteur de civilisation ( Diallo, 1997 : 409-410).   

C’est dans ce contexte qu’un décret du 24 décembre 
1903 règlementait l’enseignement musulman dans son 
ensemble6. Son échec amena l’administration coloniale à 
adopter une politique de la « carotte » en 1906. Par arrêté du 
12 juin 1906 émanant du gouverneur général Guy Camille, les 
marabouts étaient invités à dispenser au minimum deux 
heures de cours de français à leurs élèves, moyennant une 
subvention annuelle de 300 francs (Cissé, 1992 : 85-86). 
L’esprit « franco-arabe » qui se cachait derrière cette 
proposition s’inscrivait dans une logique de compromis avec 

                                                 
5 Pour plus de détails, voir Aïssa Kadri « Histoire du système d’enseignement colonial en Algérie » in : La 
France et l’Algérie : leçons d’histoire, sous la dir. de Frédéric Abécassis, Gilles Boyer, Benoît Falaize et al. 
Lyon : Ens Éditions, 2007, p. 19-39 ; Claude Collot, Les institutions de l’Algérie durant la période coloniale 
(1830-1962), Paris : Cnrs éd. et Alger : Opu, 1987.  
6 Le décret stipule que l’ouverture de toute école coranique nécessitait une autorisation 

administrative, les enseignants devaient subir des examens devant un jury, les marabouts devaient 

aussi tenir un registre pour l’état civil des enfants et la mendicité des élèves interdite. Irréaliste, ledit 

décret n’a pas pu être appliqué.  



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

197 

les marabouts. La motivation profonde était que pour assurer 
sa « mission civilisatrice » dans les colonies, la France se 
devait de promouvoir l’école coloniale. L’école coranique 
apparaissait donc comme un concurrent sinon un obstacle à 
cette mission.   
 

- La médersa de Djenné  
La médersa de Djenné fut créée par arrêté du 4 juillet 

1906 dans la colonie du Haut-Sénégal-Niger. Sa fondation 
avait pour buts :  
« 1°) de développer les études supérieures musulmanes et de 
former le personnel enseignant des écoles coraniques ;  
2°) d’apprendre à une élite de jeunes musulmans la langue et 
l’écriture françaises et de leur donner, en même temps, des 
vues justes sur le rôle civilisateur de la France en Afrique » 
(Marty, 1920 : 258).  

Son programme s’inspirait de celui en vigueur en 
Algérie sous un régime bilingue. Les cours en arabe étaient 
centrés sur la grammaire, la jurisprudence musulmane, 
l’exégèse coranique, la philosophie arabe et la théologie 
défendue par Cheikh Mohammed Abdou7.  
L’étude du français, le calcul, l’hygiène, la mission civilisatrice 
de la France et la finalité de l’expansion coloniale 
constituaient le menu des cours en français.   

Durant l’année scolaire 1909-1910, sur un effectif de 
35 élèves, la répartition des élèves en fonction de leur origine 
sociale indiquait 8 fils de chefs, 4 fils de cadi, 6 fils de 

                                                 
7 Il est l’auteur de la Risâlat al-tawhid. Selon lui, l’islam est tombé dans un état de faiblesse à cause 

notamment de la division des musulmans, des pratiques superstitieuses et soufies et de la négligence 

du savoir moderne. La réforme ainsi déduite passe par l’éducation, la référence au raisonnement, la 

lutte contre les innovations blâmables, la pratique de l’effort d’interprétation et le rapprochement 

des écoles juridiques. A Al Azhar, il tenta d’introduire les sciences profanes et les langues étrangères 

dans les programmes d’enseignement.   



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

198 

marabouts, 6 fils de marchands, 7 fils de cultivateurs et 4 fils 
d’artisans (Marty, 1920 : 261).  La médersa de Djenné était 
par conséquent une sorte d’école aristocratique où le plus 
grand nombre d’élèves étaient des fils de chefs ou de 
notables.  

 
- La médersa de Saint-Louis  

La médersa de Saint-Louis a été créée par un arrêté du 
15 janvier 1908. Destaing, ancien directeur de la médersa 
d’Alger, fut chargé de la mise en place de l’établissement. 
Cette médersa remplaça l’ancienne École des fils de chefs et 
en conserva certaines pratiques.  
Au programme d’enseignement français en vigueur, s’est 
ajouté un enseignement musulman comprenant la langue, la 
littérature arabe et la civilisation musulmane.   

En 1912-1913, sur un effectif de 111 élèves,  les fils de 
chefs venaient en tête avec un effectif de 42 suivis  des fils de 
marabouts avec un total de 18 (Marty, 1920 : 115-116).  Dans 
l’ensemble, l’enseignement français bénéficiait du plus grand 
volume horaire hebdomadaire8. Le règlement intérieur de 
l’école établissait un programme d’enseignement adapté au 
culte musulman, notamment pour la prière9.   
 

- La médersa de Tombouctou  
La médersa de Djenné fonctionnait difficilement. Le 

recrutement faible et approximatif des élèves poussa 
l’administration coloniale à entreprendre des démarches 
auprès de certains parents d’élèves de l’école régionale de 
Tombouctou. L’objectif était de les convaincre d’accepter un 

                                                 
8 Pour l’enseignement français (1ère année=12h, 2e année=13h, 3e et 4e années=15h) et pour 

l’enseignement musulman (7heures en 1ère, 2e, 3e et 4e années).  
9 Un temps était dégagé pour les ablutions et la prière. Le vendredi est décrété 

jour de repos.   



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

199 

éventuel transfert de leurs enfants à la médersa de 
Tombouctou, fondée par les autorités coloniales françaises en 
1910. La grammaire, la jurisprudence, le commentaire du 
Coran, la théologie d'après la Risâla de Cheikh Abdou et la 
philosophie musulmane y sont enseignés. Les élèves y 
apprennent aussi la langue française, le calcul, l'hygiène, 
l'histoire de la France et de l'Afrique ( Roy, 2007 : 32). 
   
    2.2  L’Union Culturelle Musulmane  et la médersa moderne  
        2.2.1  La création de l’UCM  

L’histoire de l’UCM est intimement liée à celle de son 
fondateur, Cheikh Touré. Il est né en 1925 à Fass Touré au 
Sénégal. Originaire d’une famille maraboutique dont le père 
Mohammed Touré en était l’incarnation, ses études l’ont 
conduit à Saint-Louis en 1944 et à la célèbre médersa de 
Boutilimit (Mauritanie) en 1949 où il fut reçu au brevet 
d’études franco-arabes (Dramé, 2003 : 198-200).   

L’UCM, le mouvement qu’il a créé s’est inscrit dans 
une perspective réformiste. L’un de ses objectifs 
fondamentaux était de restaurer l’orthodoxie islamique par 
une lutte engagée contre les marabouts-charlatans, le 
fanatisme et les superstitions. Mais dès son apparition, deux 
tendances se sont dégagées à l’intérieur du mouvement : 
l’une « moderniste », regroupant les musulmans formés dans 
les instituts du Maghreb (Algérie, Tunisie, Maroc) tandis que 
l’autre « conservatrice » composée majoritairement d’anciens 
étudiants d’Al Azhar.    
  
      2.2.2   Les écoles de l’UCM   

A la tête de l’UCM , Cheikh Touré ouvrit la première 
école arabo-islamique le 2 décembre 1953 dans le quartier de 
Fith-Minh à Dakar.   



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

200 

L’autorité coloniale en réaction à cette initiative tenta 
de fermer l’école en brandissant l’arrêté de 1945 
règlementant l’instruction religieuse. Le commandant 
Mangin, chef du service des Affaires musulmanes commis à 
cette tâche, échoua à cause de la détermination de la 
population locale et du soutien de quelques dignitaires. 
L’administration dût alors laisser l’école   fonctionner. 
D’autres écoles seront créées  à Saint-Louis, à Kaolack et à 
Thiès par l’UCM (Dramé, 2003 : 203). 
 
3. Implantation et evolution des medersa en haute-volta 

 
L’implantation et l’animation des medersas en Haute 

Volta fut l’œuvre de familles maraboutiques et des premières 
formes de structures musulmanes naissantes.  

 
    3.1. Les médersas familiales  
       3.1.1 La médersa familiale Dienepo  

L’histoire de l’école de la famille Dienepo reste liée à 
celle d’Alpha Moye Dienepo, premier de la famille à s’installer 
à Bobo-Dioulasso. Il serait arrivé à Bobo-Dioulasso en 1918 en 
provenance de Djenné au Mali. En 1933, Alpha Moye et 
Cheikh Ahmed Ba, un marabout originaire de Ségou, créèrent 
ensemble « Hamdalaye», un quartier isolé.  En 1934, Cheikh 
Ahmed Moctar Ba céda une partie de sa cour, érigée pour 
l’occasion en mosquée et en école coranique.  

 
Deux groupes d’élèves suivaient les enseignements 

coraniques :  
 

les internes qui logeaient avec le maître et les externes qui 
habitaient dans leurs familles respectives.  



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

201 

Cette école a connu une mutation après le séjour de 
Bamoye Dienepo à Fès pour son service militaire.  

À Fès, Bamoye découvrit l’enseignement musulman 
rénové à travers les médersas de la ville. De retour de Fès 
avec une importante documentation (manuels scolaires), il 
insuffle une nouvelle dynamique à l’école en introduisant des 
éléments nouveaux : table-banc, tableau, calcul, livre de 
lecture (« Tilâwat maghribiyyat »), chants en arabe, sifflet, 
etc. L’école coranique s’assimilait désormais à une médersa 
même si elle ne présentait pas toutes les commodités à 
l’image des médersas du Maghreb. Bamoye initia ses frères 
Ibrahim, Gaoussou et Tiémogoba à cet enseignement rénové.   

 
        3.1.2  La médersa de la famille Sanogo  1957 

Youssouf Sanogo, maître coranique dirigeait une école 
dans la ville de Bobo-Dioulasso. Son fils, Mahmoud Sanogo, 
étudia le Coran auprès de lui entre 1934 et 1947. Ce dernier 
prit conscience des limites de cet enseignement local. Alors 
qu’il avait aussi la charge de moniteur dans l’école parentale, 
il décida de se rendre au Soudan français pour approfondir 
ses connaissances. Il justifia son départ par la faiblesse de son 
niveau de connaissance et la non maîtrise de la langue arabe 
(Cissé, 1989 : 26).   

 
                Il effectua ses études à Diouma, Tombouctou, 
Barweli et Ségou entre 1947 et 1956.  
Dans cette dernière localité, Mahmoud Sanogo a fréquenté la 
célèbre médersa de Saada Touré. Au retour de sa formation 
en 1957, il mit en place une médersa.  
 
 
 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

202 

 
     3.2. L’œuvre de l’UCM 
        3.2.1  La médersa de la section UCM  de Bobo-Dioulasso  

La première médersa communautaire créée à Bobo-
Dioulasso fut la médersa parrainée par le bureau fédéral de 
l’UCM. L’école est ouverte en 1958 dans le quartier 
Hamdalaye et comptait environ 160 élèves. Le local était loué 
à un montant mensuel de  50 000 francs CFA. La médersa fut 
ensuite transférée à Sikasso-Cira. L’UCM  affecta Diawhar 
N’diaye, un professeur d’arabe sénégalais pour la direction de 
l’école10.   
 
         3.2.2  La médersa de la section UCM  de Nouna  

La médersa de Nouna a été créée en 1959 dans la 
mouvance générale imprimée par le bureau fédéral de l’UCM.  
La région qui abrite la ville de Nouna compte parmi les régions 
les plus islamisées de la colonie de Haute-Volta. D’abord 
ouverte dans l’enceinte d’une cour privée, l’école déménagea 
en 1961 sur son propre site aménagé.  Ailleurs, des médersas 
ont ouvert leurs portes à Dédougou (1962), à Ouahigouya 
(1965), à Ramatoulaye (1966) et à Kougny (1968). 
 
    3.3  La relève de l’UCM par la CMHV dans la promotion des 
médersas  

Après l’indépendance, les musulmans voltaïques ont 
créé la Communauté Musulmane de Haute Volta (CMHV) en 
1962 qui est devenue plus tard la Communauté Musulmane 
du Burkina Faso (CMBF). Cette association prit la relève de 
l’UCM dans la promotion des médersas.   

                                                 
10 Diawhar N’diaye est né vers 1928 à Thiès (Sénégal). Il étudia le Coran à Thiès et à Dakar avant de 

parachever ses études à l’Institut Ben Badis de Constantine (Algérie) entre 1951 et 1953. De retour au 

Sénégal, il enseigna l’arabe à Dakar jusqu’à son affectation à Bobo-Dioulasso en 1958.  



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

203 

La vulgarisation des médersas était ainsi vue non 
seulement comme un moyen de modernisation de 
l’enseignement confessionnel islamique, mais aussi comme un 
moyen d’éradication de la mendicité. Il faut rappeler que 
l’école coranique était perçue, bien que cela ne soit pas tout à 
fait exact, comme un cadre presque exclusif de 
développement du phénomène de la mendicité. Souffrant de 
voir l’association école coranique-mendicité, la CMHV s’est 
assignée le devoir d’apporter sa contribution à la lutte contre 
la mendicité par le développement des médersas. Dès les 
premiers moments, elle fit de la dynamisation de 
l’enseignement islamique son cheval de bataille. Elle 
s’efforçait à mettre à la disposition des médersas burkinabè 
un programme unique devant permettre désormais aux 
élèves d’atteindre une formation primaire sanctionnée par le 
Certificat d’Etudes Primaire arabe, permettant aux  meilleurs 
élèves de poursuivre les études secondaires et mêmes 
supérieures, même s’il faut relever que le manque 
d’enseignants qualifiés n’avait pas permis la concrétisation 
d’une telle ambition11. En rappel, en tant que première 
association islamique au début de l’indépendance, la CMHV 
avait hérité des médersas de Bobo-Dioulasso et de Nouna et 
avait ouvert celles de Ouagadougou et de Ouahigouya dès les 
premières années de sa naissance (Cissé, 1989 : 27).  

Toutefois, il convient de noter que l’implantation des 
médersas n’a pas suscité l’unanimité au sein des acteurs 
musulmans. Les marabouts, dépositaires de l’école 
traditionnelle musulmane, en étaient les premiers 
détracteurs. Toumani TRIANDÉ, un des responsables de la 
Communauté musulmane de l’époque rappelle le climat de 

                                                 
11 CNAB, 7V485 : Communauté musulmane de Haute-Volta, 2ème AG, 1964, Rapport sur l’enseignement et la 
jeunesse. 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

204 

tension entre les différents promoteurs de l’éducation 
islamique :   

Dès l’avènement de la Communauté musulmane au 
Burkina Faso, nous avons aussitôt implanté des médersas, 
mais cela a soulevé un tollé parmi les conservateurs, c’est-à-
dire les promoteurs d’écoles coraniques. On disait à l’époque 
que les médersas étaient des écoles de Satan. La vérité, c’est 
que nos détracteurs croyaient qu’en instituant les médersas, 
nous demandions la suppression des écoles coraniques12.  
 Malgré cela, les médersas ont connu un véritable 
succès en Haute-Volta pour diverses raisons. 
 
4. Les raisons du succès des médersas au Burkina Faso 

 
 Après leur implantation, les médersas ont connu un 

grand foisonnement dans la période poscoloniale. En effet dès 
1964, outre les médersas privées, la CMHV enregistrait déjà 
11 médersas dont 04 à Ouagadougou, 05 à Bobo-Dioulasso, 
01 à Nouna et 01 à Dédougou avec au total 27 classes et 1154 
élèves13. 

A l’image des autres Etats nouvellement indépendants, 
au Burkina Faso, les médersas vont s’imposer 
progressivement malgré les conditions précaires et l’hostilité 
de certains milieux. Ce succès des médersas se justifie d’une 
part, par les limites des nouveaux Etats post coloniaux face à 
la demande éducative, et d’autre part, par l’inadéquation 
entre l’école d’inspiration coloniale et les aspirations de 
nombreuses populations.  

                                                 
12 Triandé Toumani, président de la C.M.B.F., interview publié dans le journal quotidien L’Observateur 
Paalga,  n° 3271 du lundi 19 octobre 1992, p. 7. 

13CNAB, 7V485,  CMHV, 2e AG, 1964, Rapport sur l’enseignement et la jeunesse. 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

205 

L’école européenne officielle ou missionnaire, n’absorbait 
qu’une minorité des candidats à l’éducation, laissant sur le 
carreau les autres, la grande majorité. Dans un tel contexte, la 
médersa s’imposait progressivement comme une alternative 
et son succès s’affirmait d’autant mieux que pour nombre de 
musulmans, elle permettait d’associer à l’acquisition d’un 
savoir, l’indispensable sauvegarde des valeurs morales 
islamiques « menacées » par l’école européenne (Otayek, 
1993 :10). Les médersa se sont multipliées, portées par le 
dynamisme des communautés musulmanes « nationales » et 
par le soutien de plus en plus actif des Etats arabes. De la 
période des indépendances jusqu’aux années 1990, 
l’évolution de l’enseignement islamique s’est faite en grande 
partie à travers les médersas qui ont connu un boom 
remarquable. Cette évolution va se poursuivre à un rythme 
remarquable. Ainsi, d’environ 200 médersas reconnues en 
1997-1998, leur nombre est passé à environ 1500 en 2014-
2015, sans compter celles non reconnues, les plus 
nombreuses d’ailleurs, qui échappent aux statistiques 
(Gansonré, 2020 : 145).  
 
 Conclusion 
 

Il apparait à la lumière de ce qui précède que la 
médersa a fait son apparition en Orient avant de gagner plus 
tard l’Arique noire. Les cercles d’études nés du vivant du 
prophète ont évolué en Kuttâb aux IXè-Xè siècles qui vont 
évoluer à leur en médersas à partir du XIè siècle. Leur 
implantation en Afrique francophone a été le fait du 
colonisateur avec l’ouverture de médersas métropolitaines 
d’abord en Algérie puis en afrique occidentale. 



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

206 

 Au Burkina Faso en particulier, la médersa a été le 
fruit des mutations de l’école coranique à la fin des années 
1950. Les précurseurs de ces mutations ont été d’abord des 
familles détentrices d’écoles coraniques et par la suite, des 
musulmans réformistes dans le cadre de l’UCM. Son 
implantation a été donc le fait de facteurs exogènes et de 
facteurs endogènes. Contrairement aux autres territoires, la 
médersa a connu un début difficile au Burkina Faso au regard 
du contexte particulier de la colonie considérée comme « 
terre de mission » par l’Église.  

Toutefois, malgré ce contexte défavorable, les 
médersas ont connu un succès remarquable après les 
indépendences d’où l’importance des effectifs qu’elles 
scolarisent et la place non négligeable qu’elles occupent de 
nos jours dans l’offre éducative du pays. 
 
Bibliographie 

 
BARO Mamadou, 2000, La contribution des médersas (écoles 
franco-arabes) au développement de l’enseignement primaire, 
Mémoire de fin de cycle, E.N.A.M.  
BOLY Mamadou et GUE, Z Paul-Marie, 1988, Étude analytique 
des medersas et des écoles franco-arabes au Burkina Faso, 
Mémoire de fin de formation I.E.P.D., I.P.B., Ouagadougou. 
CISSÉ Issa, 1989, Introduction à l’étude des médersas au 
Burkina Faso : des années 1960 à nos jours, Mémoire de 
maîtrise d’histoire, Université de Ouagadougou.  
CISSÉ Issa, « Les médersas au Burkina, l’aide arabe et la 
croissance d’un système d’enseignement arabo-islamique », 
in Islam et Sociétés au Sud du Sahara,  1990, n°4, pp. 57-72. 
CISSÉ Seydou, 1992, L’Enseignement islamique en Afrique 
noire, Paris, L’Harmattan.  



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

207 

CNAB, 7V485 : Communauté musulmane de Haute-Volta, 2ème 
AG, 1964, Rapport sur l’enseignement et la jeunesse.  
CNAB, 7V485,  CMHV, 2e AG, 1964, Rapport sur 
l’enseignement et la jeunesse. 
DRAME Mamadou, 2003, Les arabisants au Sénégal (dans 
l’action sociale, culturelle, économique et politique-de 1973 à 
1998), Thèse de doctorat, Paris VIII, 424. 
ETIENNE Gérard, « Les médersas : un élément de mutation 
des sociétés ouest-africaines », in Politique étrangère, 1997, 
volume 62, N°4, pp.613-627 ; 
GANSONRÉ Boukaré, 2020, Dynamique de l’enseignement 
confessionnel islamique dans l’offre éducative au Burkina Faso 
de la période coloniale a 2014, Thèse de doctorat unique, 
Université de Ouagadougou. 
JANIER Charles, 2010, Les medersas algériennes de 1850 à 
1960, monographie réalisée en 2010. 
MARTY Paul, 1920, Études sur l’islam et les tribus du Soudan, 
Collection Revue du monde musulman, 4 tomes, Paris, 
Editions Ernest Leroux ; 
MOREAU  René-Luc, 1982, Les Africains musulmans, Paris, 
Présence Africaine. 
OUBDA Mahamoudou, 2023, Ahmed Simozrag, un penseur 
contemporain de l’islam, Ouagadougou : éd. Téminiyis 
Éditions. 
OUBDA Mahamoudou, 2015,  Histoire de l’évolution des 
relations bilatérales entre l’Arabie saoudite et le Burkina Faso 
(1960-2010). Thèse de doctorat unique d’Histoire, Université 
de Ouagadougou. 
OUEDRAOGO Adama, 1996, L’enseignement de l’arabe et de 
l’islam en pays mossi (Haute-Volta/ Burkina Faso), Thèse de 
doctorat, Paris, Université Paris X-Nanterre.  



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique 

 

208 

OUEDRAOGO Kouka Pierre, 2010, Problématique des 
médersas et des écoles franco-arabes non-reconnues : cas de 
la Commune de Gon Boussougou, Mémoire de fin de 
formation d’I.E.P.D., E.N.S. de l’Université de Koudougou.  
OUEDRAOGO Mahamadi, 2004, Enseignement de base et 
enseignement dans les médersas au Burkina Faso : cas de la 
province du Yatenga, Mémoire de fin de formation d’I.E.P.D., 
E.N.S.K.  
OUEDRAOGO Yacouba, 2015, Les arabisants au Burkina Faso : 
formation et intégration socioprofessionnelle (1958-2012), 
Thèse de doctorat unique, Université de Ouagadougou. 
OTAYEK René, 1993, « Des nouveaux intellectuels musulmans 
en Afrique noire », in Le radicalisme islamique au sud du 
Sahara : da’wa, arabisation et critique de l’Occident, Otayek 
René, (dir.), pp. 7-18,  Karthala, Paris .  
ROY Émile 2007, Les medersas du Mali : l'influence arabe sur 
l'enseignement islamique moderne, Mémoire de  maîtrise en 
sciences humaines des religions, Québec : faculté de théologie 
et de sciences religieuses de l’Université de Laval. 
SAWADOGO Salfo, 2007, Medersas ou écoles franco-arabes au 
Burkina Faso : nécessité d’une réorientation des objectifs, 
Étude dans la province du Sanmatenga, Mémoire de fin de 
formation, E.N.A.M.  
SIDIBE Harouna, 2000, Le système d’enseignement arabo-
islamique au Burkina Faso, Université Mohammed V, Faculté 
des sciences de l’éducation.  
ZOUNDI B. Omar, 2003, L’impact des medersas sur le 
développement de l’enseignement de base : cas de la province 
du Kadiogo, Mémoire de fin de formation I.E.P.D., E.N.S.K, 
Koudougou. 
 
 


