Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

L’Historicité de la Médersa en Afrique et
au Burkina Faso

Mahamoudou Oubda

Maitre de conférences d’histoire contemporaine
a I"Université Norbert ZONGO
oubdamahmoud@yahoo.fr

226 71305313

Boukaré Gansonré

Maitre-assistant d’histoire contemporaine a
I"Université Joseph KI-ZERBO
gaboukare@yahoo.f

226 70135395

Resumé

La médersa est 'aboutissement d’un processus d’évolution de
I’enseignement islamique débuté du vivant du prophéte de lislam. Ce
processus va des cercles d’études aux médersas en passant par les Kuttdb.
Les médersas mérinides construites au XIV¢ siécle pour la plupart furent
celles qui vont inspirer les colonisateurs frangais dans leur volonté de mise
en place d’institutions scolaires au Maghreb, notamment en Algérie au
XIX® siécle. Apres cette expérience algérienne, I'administration coloniale
ceuvra pour l'avénement des médersas en AOF a partir des écoles
coraniques qui existaient déja. Les premiéres furent les médersas de
Djenné, de Saint-Loius et de Tombouctou. En Haute-Volta, les premieres
meédersas virent le jour a I'ouest du pays a la veille des indépendances par
le truchement de I'UCM (Union Culturelle Musulmane). Elle sera relayée
plus tard par la CMHV ( Communauté musulmane de Haute-Volta) dans la
promotion de cette institution éducative musulmane.

Mots clés: Médersa; Burkina Faso; Communauté musulmane;
Administration coloniale.

189


mailto:oubdamahmoud@yahoo.fr
mailto:gaboukare@yahoo.f

Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Abstract

The madrasa is the culmination of a process of evolution in Islamic
teaching that began during the lifetime of the prophet of Islam. This
process ranges from study circles to medersas and the Kuttdb. The
Meérinides medersas built in the fourteenth century for the most part were
those that inspired the French colonizers in their desire to set up
educational institutions in the Maghreb, especially in Algeria in the
nineteenth century. After this Algerian experience, the colonial
administration worked for the advent of madrasas in AOF from the Koranic
schools that already existed. The first were the medersas of Djenné, Saint-
Loius and Tombouctou. In Upper Volta, the first medersas were born in the
west of the country on the eve of independence through the UCM (Muslim
Cultural Union). It will later be relayed by the CMHV (Muslim Community of
Upper Volta) in the promotion of this Muslim educational institution.

Keywords : Madrasa ; Colonial administration; Burkina Faso; Muslim
Community

Introduction

L’islamisation et le choc colonial ont entrainé une
évolution notable de I’enseignement islamique au Burkina
Faso ex Haute Volta. En effet, si la présence de [Iécole
coranique dans cette contrée remonte a l'islamisation de ses
populations, I'avenement de la médersa/école franco-arabe,
dans sa version actuelle, date de la colonisation francaise. De
facon globale, un lien historique existe entre I'école coranique
et la médersa.

L’école coranique aux finalités et aux objectifs clairs, a
traversé des périodes difficiles pendant la colonisation
européenne de [I'Afrique de I'Ouest. A [|'époque, pour
promouvoir |'école coloniale aux dépens de [|’éducation

190



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

musulmane, la France a appliqué en Afrique subsaharienne
une politique de réglementation et de contréle des acteurs
coraniques.

Elle a méme créé ses propres écoles musulmanes
appelées « médersas », pour appater les musulmans dans le
désir d’optimiser la réussite de I'ceuvre coloniale.

En réaction a cette politique coloniale assimilable a
une stratégie antimusulmane, lintelligentsia musulmane,
représentée alors par I'Union Culturelle Musulmane (UCM)
constituée surtout par d’anciens étudiants africains formés en
Egypte et dans les instituts du Maghreb, imbus de
réformisme, va déclencher un processus de modernisation de
I’enseignement islamique (Moreau, 1982 : 264).

C’est ce que nous allons révisiter a travers cet écrit. Il
s’agit ici de faire [I'historique de cette institution
multiséculaire qu’est la médersa, de montrer le processus de
son impalntation en Afrique avant de terminer par le cas
spécifique du Burkina Faso.

1. Historique de la medersa

Le terme médersa est une francisation du mot arabe
madrasatun. La médersa, cadre d’enseignement islamique
moderne, est une institution millénaire.

1.1 Genése en Orient
Dés les premiers instants de sa mission, marquée par
le début de la révélation a La Mecque, le prophéte
Muhammad recevait ses compagnons dans un domicile privé
(la maison d’Arquam/Daroul Arquam) pour leur enseigner le
Coran. Ce fut le premier cadre de réunion et la premiere école
coranique par excellence de 'islam ( Gansonré, 2020 : 47).

191



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Durant les deux premiers siécles de [|'Hégire
correspondant aux VII*™e et VIII®™e siécles, la mosquée fut le
principal foyer de transmission de I’enseignement islamique.
La mosquée de Médine joua le role pionnier avec comme
animateur le prophete Muhammad. Les toutes premiéres
formes d’apprentissage dans la mosquée furent les «cercles»
(Nashabi, 1977 : 33).

Les cercles d’étude sont assimilables a des «
universités libres » du fait que I'accés y était libre et gratuit.
Les publics intéressés assistaient aux cours de leurs choix sans
exigence particuliere. Ils sont comparables aux conférences
publigues données de nos jours. Dans leur évolution,
plusieurs d’entre ces cercles ont connu des mutations pour
donner naissance aux kuttab aux IX™Me et X°™ siécles.

A la différence des cercles régis par une pédagogie
orale, le kuttdb mettait désormais I"accent sur I'écriturel.
Ainsi, les passages du Coran et des hadiths étaient écrits avant
d’étre mémorisés. Ces kuttdb, par leur méthode,
s’apparentaient aux écoles coranigues qui ont essaimé en
Afrique noire a partir du XVIII¢ siecle (Ouédraogo, 2015 : 51).

1.2 Du Kuttéb a la médersa

Les cercles d’études inaugurés a la mosquée Al Azhar
en 975 par le califat fatimide dispensaient surtout des cours
de jurisprudence chiite. En 998, Al Azhar devient une
Université, la premiere du Moyen Age (Ouédraogo, 2015 : 52).
Un projet de réorganisation de I'enseignement fut proposé
par le ministre Ya’qub ibn Kilis au calife fatimide Al Aziz Billéh.
Les mesures les plus significatives prises se résumaient a
Iinstitution d’un enseignement régulier, a la sélection

1 Kuttab est un nom formé sur la base de la racine k-
t-b qui signifie « écrire ».

192



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

d’enseignants payés par les finances publiques et a
I'ouverture de nouvelles filieres.

Au XIeme siacle, face a la percée chiite en Egypte, les
Turcs seldjoukides? , qui dominaient la dynastie Abbasside de
Bagdad, réagirent par I'entremise du vizir Nizdm Al Moulk
(1018-1092). Il créa la médersa Al Nizdmiya a Bagdad,
inaugurée en 1065 ( Arocady, 1977 : 35). Elle jouissait d’un
statut public avec toutes ses implications. Les enseignants
étaient nommés par le vizir ou son délégué. Etudiants et
enseignants devaient surtout appartenir a [I'école de
jurisprudence chafiite.

L'autre grande médersa non moins célebre fut Al
Mustansiriya, fondée a Bagdad en 1227 par le calife Al
Mustansir. Contrairement a Al Nizdmiya, Al Mustansiriya se
consacrait a I'enseignement des quatre écoles de
jurisprudence sunnite. Cette orientation fut symbolisée par
une architecture de la médersa présentant un batiment
comportant quatre iwans (ailes), a raison d’un iwan par école.
L'expérience d’Al Mustansiriya ne dura que trente ans
puisqu’en 1258, I'invasion mongole emporta I'école. Non
seulement [’établissement fut détruit, mais les ouvrages
furent jetés dans le fleuve et les enseignants noyés. La
médersa est rebatie par les Mongols, mais |'établissement ne
retrouva pas sa célébrité d’antan.

A Bagdad, les élites formées par les médersas étaient
classées en deux catégories, selon leur appartenance
fonctionnelle. Dans la premiére catégorie figuraient en grand
nombre les ulamd (spécialistes des sciences religieuses), les

2 |Is sont arrivés d’Asie centrale et ont conquis successivement la Transoxiane, le Khorasan, I'lran puis
Bagdad en 1055. Tughril Beg, aux commandes des Turcs a regu du calife de Bagdad le titre de sultan.
Le pouvoir califal et le pouvoir seldjoukide vont cohabiter avec une ascendance du deuxieme sur le
premier. Les Seldjoukides étant sunnites, ils ont mis sous leur tutelle le califat.

3 || s’agit des écoles hanafite de I'lmam Ab( Hanifa (700-767), malikite de I'lmam Malik (712-796),
chafi’ite de I'lmam Chafi (768-820) et hanbalite de I'lmam lbn Hanbal (781-856).

193



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

savants des «sciences anciennes » notamment les
mathématiciens, les logiciens, les philosophes, les médecins ;
et dans la deuxieme catégorie, en nombre réduit, ceux qui
remplissaient des fonctions politiques ou administratives
(califes, sultans, vizirs, secrétaires). Les juristes étaient quant
a eux difficiles a classer, dans la mesure ou certains
cumulaient la fonction de juge (cadi) avec la tache
d’enseignant (Van Renterghem, 2001 : 79-80).

La médersa créée par le pouvoir politigue dans un
contexte de schisme et de compétition entre deux grands
courants de I'islam (le sunnisme et le chiisme), jouait donc a la
fois sur deux registres. Sa double vocation consistait a former
I’élite politico-administrative et |’élite religieuse.

Entre le XI®Me et le XllI*™e siécle, Al Nizémiya, Al
Mustansiriya et Al Azhar furent les trois grandes universités
du monde musulman. Leurs exemples ont été suivis dans
d’autres villes arabes ou des péles de savoirs ont émergé : la
ZGhiriya a Damas, la célebre Zaytouna de Tunis et la
Qarawiyyin de Fes (Arocady, 1977 : 36). Les médersas
mérinides?, pour la plupart construites au XIV¢ siécle, sont
celles qui vont inspirer les colonisateurs frangais dans leur
volonté de mettre en place des institutions scolaires en
Algérie au XIX®™e siécle (Janier, 2010 :10).

2. l'implantation de la medersa en afrique
2.1 Les médersas métropolitaines frangaises

Les médersas métropolitaines francaises sont des
médersascréées et supervisées par la France dans certaines

4 Ce sont des médersas édifiées par des sultans mérinides. La premiére, la médersa Qarawiyyin fut
fondée avant 1285 par le premier sultan Abou Youssef Yacoub, la médersa de Fés par le sultan Abou
Said en 1320 et les médersas Bou Anania a Mekneés et a Fés par le sultan Abou Inan entre 1350 et
1355.

194



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

de ses colonies d’Afrique. Elles ont été calquées sur le modele
oriental et transposées dans des colonies comme |’Algérie, la
Mauritanie, le Sénégal et le Soudan.

2.1.1 L’expérience francaise en Algérie

En 1850, apres 20 années de colonisation, la France
comprend que les musulmans en Algérie sont tres attachés a
leurs coutumes et souhaitent que le droit musulman, et non
pas le droit frangais, continue a leur étre appliqué en ce qui
concerne le statut des personnes, les successions et les
immeubles. Pour appliquer ce droit il est indispensable d’avoir
des cadis et des fonctionnaires compétents qui ne peuvent
étre formés que dans des écoles spéciales, les médersas, a
I'instar des médersas des souverains Berbéres (Xlléme —
XIVeme siecles) qui eux-mémes s’étaient inspirés des
fondations analogues faites dans I’Orient Musulman des les
Xleme -Xlléme siecles.

Ainsi, I'expérience francgaise de la medersa ou écoles
supérieures en Algérie se déroule dans un contexte colonial
ou c’est la loi de I'indigénat qui prévalait. Dans le domaine de
I’éducation, un systeme hiérarchisé fonctionnant a la
relégation et a l'exclusion des autochtones était imposé
(Oubda, 2023 : 20). L'enseignement traditionnel était limité,
surveillé et méme réprimé. Un décret du 30 septembre 1850
créa trois médersas a Médéa, a Constantine et a Tlemcen. Ces
médersas ont pour but de donner un enseignement juridico-
religieux ainsi que littéraire, et de permettre a des indigenes
d’occuper de hautes fonctions administratives, judiciaires ou
religieuses dans I'Etat (Janier, 2010 : 2). Au départ, chacune
d’elle disposait de trois professeurs qui enseignaient

195



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

exclusivement en langue arabe®. Les matiéres comprenaient la
grammaire, les lettres arabes, le droit et la théologie.

Cette expérience frangaise en Algérie qui a
relativement réussi a convaincu les autorités coloniales de la
possibilité de son extension a certaines colonies d’Afrique
noire.

2.1.2 L’expérience frangaise en Afrique de I'ouest

La France n’eut pas de politique musulmane cohérente
dans ses colonies d’Afrique occidentale. Les décisions se
prenaient au gré des circonstances et des acteurs coloniaux,
mais toujours guidées par un certain pragmatisme. A la fin du
XIXéme siécle, la question musulmane suscita la naissance de
deux courants antagonistes : I'un stigmatisant l'islam en le
considérant comme un élément subversif, I'autre I'admettant
comme un facteur de civilisation ( Diallo, 1997 : 409-410).

C'est dans ce contexte qu’un décret du 24 décembre
1903 reglementait I'enseignement musulman dans son
ensemble®. Son échec amena I'administration coloniale a
adopter une politique de la « carotte » en 1906. Par arrété du
12 juin 1906 émanant du gouverneur général Guy Camille, les
marabouts étaient invités a dispenser au minimum deux
heures de cours de francais a leurs éléves, moyennant une
subvention annuelle de 300 francs (Cissé, 1992 : 85-86).
L'esprit « franco-arabe » qui se cachait derriere cette
proposition s’inscrivait dans une logique de compromis avec

5 Pour plus de détails, voir Aissa Kadri « Histoire du systéme d’enseignement colonial en Algérie » in: La
France et I’Algérie : lecons d’histoire, sous la dir. de Frédéric Abécassis, Gilles Boyer, Benoit Falaize et al.
Lyon : Ens Editions, 2007, p. 19-39 ; Claude Collot, Les institutions de I’Algérie durant la période coloniale
(1830-1962), Paris : Cnrs éd. et Alger : Opu, 1987.

6 Le décret stipule que l'ouverture de toute école coranique nécessitait une autorisation
administrative, les enseignants devaient subir des examens devant un jury, les marabouts devaient
aussi tenir un registre pour I'état civil des enfants et la mendicité des éléves interdite. Irréaliste, ledit
décret n’a pas pu étre appliqué.

196



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

les marabouts. La motivation profonde était que pour assurer
sa « mission civilisatrice » dans les colonies, la France se
devait de promouvoir |'école coloniale. L'école coranique
apparaissait donc comme un concurrent sinon un obstacle a
cette mission.

- La médersa de Djenné

La médersa de Djenné fut créée par arrété du 4 juillet
1906 dans la colonie du Haut-Sénégal-Niger. Sa fondation
avait pour buts :

« 1°) de développer les études supérieures musulmanes et de
former le personnel enseignant des écoles coraniques ;

2°) d’apprendre a une élite de jeunes musulmans la langue et
I’écriture francaises et de leur donner, en méme temps, des
vues justes sur le réle civilisateur de la France en Afrique »
(Marty, 1920 : 258).

Son programme s’inspirait de celui en vigueur en
Algérie sous un régime bilingue. Les cours en arabe étaient
centrés sur la grammaire, la jurisprudence musulmane,
I'exégése coranique, la philosophie arabe et la théologie
défendue par Cheikh Mohammed Abdou’.

L’étude du francgais, le calcul, I’hygiéne, la mission civilisatrice
de Ila France et Ila finalité de [I'expansion coloniale
constituaient le menu des cours en francais.

Durant I'année scolaire 1909-1910, sur un effectif de
35 éleves, la répartition des éleves en fonction de leur origine
sociale indiquait 8 fils de chefs, 4 fils de cadi, 6 fils de

7 Il est 'auteur de la Risdlat al-tawhid. Selon lui, I'islam est tombé dans un état de faiblesse a cause
notamment de la division des musulmans, des pratiques superstitieuses et soufies et de la négligence
du savoir moderne. La réforme ainsi déduite passe par I'éducation, la référence au raisonnement, la
lutte contre les innovations blamables, la pratique de I'effort d’interprétation et le rapprochement
des écoles juridiques. A Al Azhar, il tenta d’introduire les sciences profanes et les langues étrangeres
dans les programmes d’enseignement.

197



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

marabouts, 6 fils de marchands, 7 fils de cultivateurs et 4 fils
d’artisans (Marty, 1920 : 261). La médersa de Djenné était
par conséquent une sorte d’école aristocratique ou le plus
grand nombre d’éléves étaient des fils de chefs ou de
notables.

- La médersa de Saint-Louis

La médersa de Saint-Louis a été créée par un arrété du
15 janvier 1908. Destaing, ancien directeur de la médersa
d’Alger, fut chargé de la mise en place de I'établissement.
Cette médersa remplaca I"ancienne Ecole des fils de chefs et
en conserva certaines pratiques.

Au programme d’enseignement frangais en vigueur, s’est
ajouté un enseignement musulman comprenant la langue, la
littérature arabe et la civilisation musulmane.

En 1912-1913, sur un effectif de 111 éleves, les fils de
chefs venaient en téte avec un effectif de 42 suivis des fils de
marabouts avec un total de 18 (Marty, 1920 : 115-116). Dans
I’ensemble, I'enseignement francgais bénéficiait du plus grand
volume horaire hebdomadaire®. Le réglement intérieur de
I’école établissait un programme d’enseignement adapté au
culte musulman, notamment pour la priére®.

- La médersa de Tombouctou
La médersa de Djenné fonctionnait difficilement. Le
recrutement faible et approximatif des éléves poussa
I"administration coloniale a entreprendre des démarches
aupres de certains parents d’éléves de I'école régionale de
Tombouctou. L'objectif était de les convaincre d’accepter un

8 Pour I'enseignement frangais (1% année=12h, 2¢ année=13h, 3¢ et 4° années=15h) et pour
I'enseignement musulman (7heures en 1%, 2¢, 3¢ et 4¢ années).

9 Un temps était dégagé pour les ablutions et la priére. Le vendredi est décrété

jour de repos.

198



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

éventuel transfert de leurs enfants a la médersa de
Tombouctou, fondée par les autorités coloniales francaises en
1910. La grammaire, la jurisprudence, le commentaire du
Coran, la théologie d'apres la Risala de Cheikh Abdou et la
philosophie musulmane y sont enseignés. Les éleves y
apprennent aussi la langue frangaise, le calcul, I'hygiéne,
I'histoire de la France et de I'Afrique ( Roy, 2007 : 32).

2.2 L’Union Culturelle Musulmane et la médersa moderne
2.2.1 La création de 'lUCM

L’histoire de 'UCM est intimement liée a celle de son
fondateur, Cheikh Touré. Il est né en 1925 a Fass Touré au
Sénégal. Originaire d’'une famille maraboutique dont le pére
Mohammed Touré en était I'incarnation, ses études I'ont
conduit a Saint-Louis en 1944 et a la célebre médersa de
Boutilimit (Mauritanie) en 1949 ou il fut regu au brevet
d’études franco-arabes (Dramé, 2003 : 198-200).

L'UCM, le mouvement qu’il a créé s’est inscrit dans
une perspective réformiste. L'un de ses objectifs
fondamentaux était de restaurer I'orthodoxie islamique par
une lutte engagée contre les marabouts-charlatans, le
fanatisme et les superstitions. Mais dés son apparition, deux
tendances se sont dégagées a l'intérieur du mouvement :
I'une « moderniste », regroupant les musulmans formés dans
les instituts du Maghreb (Algérie, Tunisie, Maroc) tandis que
I"autre « conservatrice » composée majoritairement d’anciens
étudiants d’Al Azhar.

2.2.2 Les écoles de 'UCM
A la téte de I'UCM , Cheikh Touré ouvrit la premiére
école arabo-islamique le 2 décembre 1953 dans le quartier de
Fith-Minh a Dakar.

199



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

L'autorité coloniale en réaction a cette initiative tenta
de fermer [I'école en brandissant [l'‘arrété de 1945
réglementant l'instruction religieuse. Le commandant
Mangin, chef du service des Affaires musulmanes commis a
cette tache, échoua a cause de la détermination de la
population locale et du soutien de quelques dignitaires.
L'administration d{t alors laisser |'école fonctionner.
D’autres écoles seront créées a Saint-Louis, a Kaolack et a
Thiés par 'UCM (Dramé, 2003 : 203).

3. Implantation et evolution des medersa en haute-volta

L'implantation et I'animation des medersas en Haute
Volta fut I'ceuvre de familles maraboutiques et des premiéres
formes de structures musulmanes naissantes.

3.1. Les médersas familiales
3.1.1 La médersa familiale Dienepo

L’histoire de I'école de la famille Dienepo reste liée a
celle d’Alpha Moye Dienepo, premier de la famille a s’installer
a Bobo-Dioulasso. Il serait arrivé a Bobo-Dioulasso en 1918 en
provenance de Djenné au Mali. En 1933, Alpha Moye et
Cheikh Ahmed Ba, un marabout originaire de Ségou, créerent
ensemble « Hamdalaye», un quartier isolé. En 1934, Cheikh
Ahmed Moctar Ba céda une partie de sa cour, érigée pour
I’occasion en mosquée et en école coranique.

Deux groupes d’éleves suivaient les enseignements
coraniques :

les internes qui logeaient avec le maitre et les externes qui
habitaient dans leurs familles respectives.

200



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Cette école a connu une mutation aprés le séjour de
Bamoye Dienepo a Fés pour son service militaire.

A Fés, Bamoye découvrit I'enseignement musulman
rénové a travers les médersas de la ville. De retour de Fés
avec une importante documentation (manuels scolaires), il
insuffle une nouvelle dynamique a I'école en introduisant des
éléments nouveaux : table-banc, tableau, calcul, livre de
lecture (« Tildwat maghribiyyat »), chants en arabe, sifflet,
etc. L'école coranique s’assimilait désormais a une médersa
méme si elle ne présentait pas toutes les commodités a
I'image des médersas du Maghreb. Bamoye initia ses freres
Ibrahim, Gaoussou et Tiémogoba a cet enseignement rénové.

3.1.2 La médersa de la famille Sanogo 1957

Youssouf Sanogo, maitre coranique dirigeait une école
dans la ville de Bobo-Dioulasso. Son fils, Mahmoud Sanogo,
étudia le Coran auprés de lui entre 1934 et 1947. Ce dernier
prit conscience des limites de cet enseignement local. Alors
gu’il avait aussi la charge de moniteur dans I'école parentale,
il décida de se rendre au Soudan francais pour approfondir
ses connaissances. |l justifia son départ par la faiblesse de son
niveau de connaissance et la non maitrise de la langue arabe
(Cissé, 1989 : 26).

I effectua ses études a Diouma, Tombouctou,
Barweli et Ségou entre 1947 et 1956.
Dans cette derniere localité, Mahmoud Sanogo a fréquenté la
célebre médersa de Saada Touré. Au retour de sa formation
en 1957, il mit en place une médersa.

201



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

3.2. l’ceuvre de 'UCM
3.2.1 La médersa de la section UCM de Bobo-Dioulasso

La premiére médersa communautaire créée a Bobo-
Dioulasso fut la médersa parrainée par le bureau fédéral de
'UCM. L'école est ouverte en 1958 dans le quartier
Hamdalaye et comptait environ 160 éléves. Le local était loué
a un montant mensuel de 50 000 francs CFA. La médersa fut
ensuite transférée a Sikasso-Cira. L'UCM affecta Diawhar
N’diaye, un professeur d’arabe sénégalais pour la direction de
I'école®.

3.2.2 La médersa de la section UCM de Nouna

La médersa de Nouna a été créée en 1959 dans la
mouvance générale imprimée par le bureau fédéral de 'UCM.
La région qui abrite la ville de Nouna compte parmi les régions
les plus islamisées de la colonie de Haute-Volta. D’abord
ouverte dans |I'enceinte d’une cour privée, I'école déménagea
en 1961 sur son propre site aménagé. Ailleurs, des médersas
ont ouvert leurs portes a Dédougou (1962), a Ouahigouya
(1965), a Ramatoulaye (1966) et a Kougny (1968).

3.3 Lareléve de I’'UCM par la CMHV dans la promotion des
médersas
Apres l'indépendance, les musulmans voltaiques ont
créé la Communauté Musulmane de Haute Volta (CMHV) en
1962 qui est devenue plus tard la Communauté Musulmane
du Burkina Faso (CMBF). Cette association prit la reléve de
I'UCM dans la promotion des médersas.

10 Djawhar N’diaye est né vers 1928 a Thiés (Sénégal). Il étudia le Coran a Thiés et & Dakar avant de
parachever ses études a I'Institut Ben Badis de Constantine (Algérie) entre 1951 et 1953. De retour au
Sénégal, il enseigna I'arabe a Dakar jusqu’a son affectation a Bobo-Dioulasso en 1958.

202



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

La vulgarisation des médersas était ainsi vue non
seulement comme un moyen de modernisation de
I’enseignement confessionnel islamique, mais aussi comme un
moyen d’éradication de la mendicité. Il faut rappeler que
I’école coranique était pergue, bien que cela ne soit pas tout a
fait exact, comme un cadre presque exclusif de
développement du phénomene de la mendicité. Souffrant de
voir I'association école coranique-mendicité, la CMHV s’est
assignée le devoir d’apporter sa contribution a la lutte contre
la mendicité par le développement des médersas. Dés les
premiers moments, elle fit de la dynamisation de
I'enseignement islamique son cheval de bataille. Elle
s’efforcait a mettre a la disposition des médersas burkinabée
un programme unique devant permettre désormais aux
éléves d’atteindre une formation primaire sanctionnée par le
Certificat d’Etudes Primaire arabe, permettant aux meilleurs
éléves de poursuivre les études secondaires et mémes
supérieures, méme s’il faut relever que le manque
d’enseignants qualifiés n’avait pas permis la concrétisation
d’une telle ambition!!. En rappel, en tant que premiére
association islamique au début de I'indépendance, la CMHV
avait hérité des médersas de Bobo-Dioulasso et de Nouna et
avait ouvert celles de Ouagadougou et de Ouahigouya dés les
premieres années de sa naissance (Cissé, 1989 : 27).

Toutefois, il convient de noter que I'implantation des
médersas n’a pas suscité l'unanimité au sein des acteurs
musulmans. Les marabouts, dépositaires de [I'école
traditionnelle musulmane, en étaient les premiers
détracteurs. Toumani TRIANDE, un des responsables de Ia
Communauté musulmane de I'époque rappelle le climat de

11 CNAB, 7V485 : Communauté musulmane de Haute-Volta, 2¢™e AG, 1964, Rapport sur I'enseignement et la
Jjeunesse.

203



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

tension entre les différents promoteurs de [’éducation
islamique :

Dés I'aveénement de la Communauté musulmane au
Burkina Faso, nous avons aussitot implanté des médersas,
mais cela a soulevé un tollé parmi les conservateurs, c’est-a-
dire les promoteurs d’écoles coraniques. On disait a I'époque
que les médersas étaient des écoles de Satan. La vérité, c’est
gue nos détracteurs croyaient qu’en instituant les médersas,
nous demandions la suppression des écoles coraniques®?.

Malgré cela, les médersas ont connu un véritable
succeés en Haute-Volta pour diverses raisons.

4. Les raisons du succes des médersas au Burkina Faso

Apres leur implantation, les médersas ont connu un
grand foisonnement dans la période poscoloniale. En effet dés
1964, outre les médersas privées, la CMHV enregistrait déja
11 médersas dont 04 a Ouagadougou, 05 a Bobo-Dioulasso,
01 a Nouna et 01 a Dédougou avec au total 27 classes et 1154
éléves!s,

A I'image des autres Etats nouvellement indépendants,
au  Burkina Faso, les médersas vont s’imposer
progressivement malgré les conditions précaires et I'hostilité
de certains milieux. Ce succes des médersas se justifie d’'une
part, par les limites des nouveaux Etats post coloniaux face a
la demande éducative, et d’autre part, par l'inadéquation
entre |'école d’inspiration coloniale et les aspirations de
nombreuses populations.

12 Triandé Toumani, président de la C.M.B.F., interview publié dans le journal quotidien L’Observateur
Paalga, n° 3271 dulundi 19 octobre 1992, p. 7.
13CNAB, 7V485, CMHYV, 2¢ AG, 1964, Rapport sur 'enseignement et la jeunesse.

204



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

L’école européenne officielle ou missionnaire, n’absorbait
gu’une minorité des candidats a I’éducation, laissant sur le
carreau les autres, la grande majorité. Dans un tel contexte, la
médersa s’'imposait progressivement comme une alternative
et son succes s’affirmait d’autant mieux que pour nombre de
musulmans, elle permettait d’associer a I'acquisition d’un
savoir, lindispensable sauvegarde des valeurs morales
islamiques « menacées » par I'école européenne (Otayek,
1993 :10). Les médersa se sont multipliées, portées par le
dynamisme des communautés musulmanes « nationales » et
par le soutien de plus en plus actif des Etats arabes. De la
période des indépendances jusqu’aux années 1990,
I’évolution de I'enseignement islamique s’est faite en grande
partie a travers les médersas qui ont connu un boom
remarquable. Cette évolution va se poursuivre a un rythme
remarquable. Ainsi, d’environ 200 médersas reconnues en
1997-1998, leur nombre est passé a environ 1500 en 2014-
2015, sans compter celles non reconnues, les plus
nombreuses d’ailleurs, qui échappent aux statistiques
(Gansonré, 2020 : 145).

Conclusion

Il apparait a la lumiére de ce qui précéde que la
médersa a fait son apparition en Orient avant de gagner plus
tard I’Arique noire. Les cercles d’études nés du vivant du
prophéte ont évolué en Kuttdb aux IXeé-Xe siécles qui vont
évoluer a leur en médersas a partir du Xle siécle. Leur
implantation en Afrique francophone a été le fait du
colonisateur avec l'ouverture de médersas métropolitaines
d’abord en Algérie puis en afrique occidentale.

205



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

Au Burkina Faso en particulier, la médersa a été le
fruit des mutations de I'école coranique a la fin des années
1950. Les précurseurs de ces mutations ont été d’abord des
familles détentrices d’écoles coraniques et par la suite, des
musulmans réformistes dans le cadre de I'UCM. Son
implantation a été donc le fait de facteurs exogenes et de
facteurs endogénes. Contrairement aux autres territoires, la
médersa a connu un début difficile au Burkina Faso au regard
du contexte particulier de la colonie considérée comme «
terre de mission » par I'Eglise.

Toutefois, malgré ce contexte défavorable, les
médersas ont connu un succes remarquable apres les
indépendences d’ou l'importance des effectifs qu’elles
scolarisent et la place non négligeable qu’elles occupent de
nos jours dans I'offre éducative du pays.

Bibliographie

BARO Mamadou, 2000, La contribution des médersas (écoles
franco-arabes) au développement de I'enseignement primaire,
Mémoire de fin de cycle, E.N.A.M.

BOLY Mamadou et GUE, Z Paul-Marie, 1988, Etude analytique
des medersas et des écoles franco-arabes au Burkina Faso,
Mémoire de fin de formation I.E.P.D., |.P.B., Ouagadougou.
CISSE Issa, 1989, Introduction a I’étude des médersas au
Burkina Faso : des années 1960 a nos jours, Mémoire de
maitrise d’histoire, Université de Ouagadougou.

CISSE Issa, « Les médersas au Burkina, I'aide arabe et la
croissance d’un systéme d’enseignement arabo-islamique »,
in Islam et Sociétés au Sud du Sahara, 1990, n°4, pp. 57-72.
CISSE Seydou, 1992, L’Enseignement islamique en Afrique
noire, Paris, L'Harmattan.

206



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

CNAB, 7V485 : Communauté musulmane de Haute-Volta, 2¢™e
AG, 1964, Rapport sur I'enseignement et la jeunesse.

CNAB, 7Vv485, CMHV, 2e AG, 1964, Rapport sur
I’enseignement et la jeunesse.

DRAME Mamadou, 2003, Les arabisants au Sénégal (dans
I'action sociale, culturelle, économique et politique-de 1973 a
1998), These de doctorat, Paris VIII, 424,

ETIENNE Gérard, « Les médersas: un élément de mutation
des sociétés ouest-africaines », in Politique étrangére, 1997,
volume 62, N°4, pp.613-627 ;

GANSONRE Boukaré, 2020, Dynamique de I’enseignement
confessionnel islamique dans I'offre éducative au Burkina Faso
de la période coloniale a 2014, These de doctorat unique,
Université de Ouagadougou.

JANIER Charles, 2010, Les medersas algériennes de 1850 a
1960, monographie réalisée en 2010.

MARTY Paul, 1920, Etudes sur I'islam et les tribus du Soudan,
Collection Revue du monde musulman, 4 tomes, Paris,
Editions Ernest Leroux ;

MOREAU René-Luc, 1982, Les Africains musulmans, Paris,
Présence Africaine.

OUBDA Mahamoudou, 2023, Ahmed Simozrag, un penseur
contemporain de [lislam, QOuagadougou: éd. Téminiyis
Editions.

OUBDA Mahamoudou, 2015, Histoire de [I’évolution des
relations bilatérales entre I’Arabie saoudite et le Burkina Faso
(1960-2010). Thése de doctorat unique d’Histoire, Université
de Ouagadougou.

OUEDRAOGO Adama, 1996, L’enseignement de I'arabe et de
I'islam en pays mossi (Haute-Volta/ Burkina Faso), Thése de
doctorat, Paris, Université Paris X-Nanterre.

207



Vol 2 N°4, Juillet 2025, Relecture d’Afrique

OUEDRAOGO Kouka Pierre, 2010, Problématique des
médersas et des écoles franco-arabes non-reconnues : cas de
la Commune de Gon Boussougou, Mémoire de fin de
formation d’l.E.P.D., E.N.S. de I’'Université de Koudougou.
OUEDRAOGO Mahamadi, 2004, Enseignement de base et
enseignement dans les médersas au Burkina Faso : cas de la
province du Yatenga, Mémoire de fin de formation d’I.E.P.D.,
E.N.S.K.

OUEDRAOGO Yacouba, 2015, Les arabisants au Burkina Faso :
formation et intégration socioprofessionnelle (1958-2012),
Thése de doctorat unique, Université de Ouagadougou.
OTAYEK René, 1993, « Des nouveaux intellectuels musulmans
en Afrique noire », in Le radicalisme islamique au sud du
Sahara : da’wa, arabisation et critique de I’Occident, Otayek
René, (dir.), pp. 7-18, Karthala, Paris .

ROY Emile 2007, Les medersas du Mali : I'influence arabe sur
I'enseignement islamique moderne, Mémoire de maitrise en
sciences humaines des religions, Québec : faculté de théologie
et de sciences religieuses de I'Université de Laval.

SAWADOGO Salfo, 2007, Medersas ou écoles franco-arabes au
Burkina Faso : nécessité d’une réorientation des objectifs,
Etude dans la province du Sanmatenga, Mémoire de fin de
formation, E.N.A.M.

SIDIBE Harouna, 2000, Le systéme d’enseignement arabo-
islamique au Burkina Faso, Université Mohammed V, Faculté
des sciences de I'’éducation.

ZOUNDI B. Omar, 2003, L’impact des medersas sur le
développement de I'enseignement de base : cas de la province
du Kadiogo, Mémoire de fin de formation L.E.P.D., E.N.S.K,
Koudougou.

208



