
                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

180 

Dramatisation Historique et Archive  

Mémorielle : Décryptage de la Patrie ou la Mort de 

Mamadou Traore Diop 
 

Moussa KEITA  

Enseignant-Chercheur 

Université Félix Houphouët Boigny– Abidjan 

moussakeitaci@yahoo.fr 

 

Résumé 

 
Le théâtre, dans sa vocation critique et mémorielle, devient dans les 

contextes postcoloniaux africains un instrument de réappropriation de 

l’histoire, de dénonciation des oppressions, et de reconnaissance des voix 

longtemps étouffées. De cette dynamique naît une dramaturgie de la 

résistance, portée par le souci de restaurer la dignité des figures oubliées et 

de nourrir les aspirations collectives à la justice. C’est dans cette veine que 

s’inscrit La Patrie ou la Mort de Mamadou Traoré Diop, pièce écrite en 

1981, qui dramatise et revisite un épisode tragique et méconnu des luttes 

anticoloniales : le massacre des dockers de Pidjiguiti, survenu à Bissau en 

1959. Par l’agencement de personnages symboliques et de dialogues 

incisifs, l’auteur construit un espace scénique où se heurtent colons 

portugais et résistants africains, dans une tension dramatique entre 

mémoire, oppression et émancipation. À travers une approche sociocritique 

et comparative, l’étude se propose de montrer comment cette œuvre 

mobilise les ressources du théâtre pour déconstruire les récits 

hégémoniques, réhabiliter les figures invisibilisées, et offrir une relecture 

critique du passé dans une perspective politique de constitution d’archive 

mémorielle.  

Mots clés ; dramaturgie de la résistance, personnages symboliques, 

réhabilitation, archive mémorielle. 

 

Abstract 

 
 The theater, in its critical and memorial vocation, becomes in post-colonial 

African contexts an instrument for reclaiming history, denouncing 

oppression, and recognizing voices long silenced. From this dynamic arises 

a dramaturgy of resistance, driven by the concern to restore the dignity of 

forgotten figures and to nurture collective aspirations for justice. It is in this 

mailto:moussakeitaci@yahoo.fr


                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

181 

vein that "La Patrie ou la Mort" by Mamadou Traoré Diop fits, a play 

written in 1980 that dramatizes a tragic and obscure episode of the anti-

colonial struggles: the massacre of the dock workers of Pidjiguiti, which 

occurred in Bissau in 1959. Through the arrangement of symbolic 

characters and incisive dialogues, the author constructs a stage space 

where Portuguese colonizers and African resistors clash, in a dramatic 

tension between memory, oppression, and emancipation. Through a 

sociocritical and comparative approach, The study aims to show how this 

work mobilizes the resources of theater to deconstruct hegemonic 

narratives, rehabilitate invisibilized figures, and offer a critical rereading of 

the past from a political perspective of establishing a memorial archive.  

Keys words : drama of resistance, symbolic characters, rehabilitation, 

memorial archive. 

 

Introduction 

 

Depuis l’Antiquité, le théâtre entretient un rapport étroit avec 

l’Histoire non seulement en tant que miroir des événements 

passés, mais aussi comme espace d’interrogation sur les 

fondements du pouvoir, de la mémoire et de l’humanité. 

Aristote, (La Poétique, 1922), affirme que la tragédie « imite 

une action noble » et vise à susciter la crainte et la pitié pour 

provoquer la catharsis, c’est-à-dire une forme de purification 

des passions à travers la représentation des douleurs 

collectives. Ainsi, les tragédies d’Eschyle ou de Sophocle 

résonnent comme les échos dramatiques des tensions politiques 

d’Athènes. Des siècles plus tard, Bertolt Brecht théorise un 

théâtre épique destiné à « transformer le spectateur en 

observateur critique »1, conférant au théâtre une fonction 

explicitement politique. Dans le théâtre africain contemporain, 

cette fonction critique et mémorielle s’exprime avec une 

intensité particulière, notamment dans les contextes 

postcoloniaux marqués par les affres et les stigmates de la 

colonisation : souffrances humaines, aliénation culturelle, 

spoliation économique, fragmentation sociale et violence 

                                                      
1 Bertolt Brecht, Écrits sur le théâtre, 1930, p. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

182 

politique. La Patrie ou la Mort de Mamadou Traoré Diop écrite 

en 1981 s’inscrivant dans cette optique, témoigne d’un théâtre 

engagé qui mobilise les ressources de la fiction dramatique 

pour interroger l’histoire collective, briser les silences de la 

mémoire, et éveiller une conscience politique active. Dans cette 

perspective, la parole scénique devient, selon la pensée de 

Joseph Ki-Zerbo, un « terreau substantiel dans lequel des 

Nations nouvelles peuvent et doivent puiser des ressources 

spirituelles et des raisons de vivre » 2. Se fondant sur une 

écriture tendue entre mémoire, dénonciation et espérance, 

Mamadou Traoré Diop propose une dramaturgie profondément 

ancrée dans les réalités sociopolitiques de l’Afrique 

contemporaine. Dans une critique acerbe du colonialisme, il 

met en scène le massacre des dockers de Pidjiguiti, un 

événement tragique survenu le 3 août 1959 dans le port de 

Bissau, alors colonie portugaise. L’univers qui s’y déploie est 

marqué par un climat oppressif, dominé par le totalitarisme, 

l’expropriation, l’exploitation de l’homme par l’homme, les 

arrestations arbitraires et les assassinats politiques. Ce fait 

historique, subtilement tombé dans le confort de l’oublie de la 

mémoire officielle, devient le socle dramatique de La Patrie ou 

la Mort. L’œuvre théâtrale plonge le lecteur-spectateur au cœur 

d’un espace de tensions où s’affrontent, d’un côté, les dockers 

et les leaders politiques africains, et de l’autre, les colons 

portugais. Elle s’érige ainsi en théâtre de la mémoire, un 

théâtre qui raconte l’Histoire autant qu’il la questionne. C’est à 

l’intersection de l’esthétique dramatique et de l’engagement 

politique que s’ancre cette étude, intitulée : « Dramatisation 

historique et archive mémorielle : décryptage de La Patrie ou 

la Mort de Mamadou Traoré Diop ». La présente étude se 

propose de démontrer que le théâtre, en tant qu’art de la parole 

incarnée et de la mise en scène, peut constituer un puissant 

vecteur de déconstruction des récits hégémoniques, de visibilité 

                                                      
2 Ki-Zerbo, Histoire de l’Afrique noire d’hier à demain, Paris, Hatier, 1972, p.38 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

183 

des figures marginalisées par l’histoire officielle, et de relecture 

critique et mobilisatrice du passé. Dans cette perspective, une 

question centrale guide la réflexion :  Par quels mécanismes La 

Patrie ou la Mort mobilise-t-elle les ressources de la fiction 

dramatique pour représenter, interroger et réécrire l’Histoire, 

dans une finalité à la fois mémorielle et politique ? L’hypothèse 

principale de cette réflexion est que, par une poétique de la 

résistance et une dramaturgie engagée, La Patrie ou la Mort 

s’affirme comme un théâtre de la mémoire active, articulant les 

strates du passé aux urgences du présent pour esquisser les 

contours d’un avenir fondé sur la justice, la dignité et 

l’émancipation. Ainsi, afin d’étayer cette analyse, l’étude 

adopte une approche sociocritique et comparative, en croisant 

l’examen du texte dramatique avec les enjeux historiques, 

idéologiques et symboliques qui l’informent. Il s’agit de faire 

observer comment les choix dramaturgiques en l’occurrence les 

personnages archétypiques, dialogues critiques, dispositifs 

scéniques et symboliques participent à une mise en tension 

féconde entre mémoire et politique. 

L’analyse s’articule autour de trois points. D’abord elle 

s’attache, dans un premier temps, à éclairer les fondements 

historico-politiques qui ont nourri l’écriture de la pièce, ensuite 

elle examine les procédés de transposition et de reconfiguration 

du réel historique dans la structure dramatique. Elle met, enfin, 

en exergue la portée utopique et réparatrice de cette écriture 

théâtrale, en résonance avec la pensée de Sony Labou Tansi, 

pour qui « le théâtre est l’endroit où l’on fabrique le rêve de la 

lucidité ». 

 

1. Les fondements historico-politiques de La patrie ou la 

mort 

 L’œuvre théâtrale de Mamadou Traoré Diop trouve 

sa genèse dans deux faits majeurs : d’une part, le 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

184 

massacre des dockers de Pidjiguiti en 1959, qui 

marque un tournant décisif dans la lutte pour 

l’indépendance en Guinée-Bissau ; d’autre part, une 

volonté affirmée de rendre hommage aux martyrs et 

aux figures emblématiques de la révolution. La 

méthode sociocritique dont Claude Duchet précise la 

visée, l‘intention permet de structurer notre réflexion   

« …Toute création artistique est aussi 

pratique sociale. Effectuer une lecture 

sociocritique revient, en quelque sorte, à 

ouvrir l’œuvre du dedans, à reconnaître ou à 

produire un espace conflictuel où le projet 

créateur se heurte à des résistances, à 

l’épaisseur d’un déjà là… La sociocritique 

interroge l’implicite, les présupposés, le non-

dit ou l’impensé, les silences et formule 

l’hypothèse de l’inconscience social du 

texte… ».3         

 Dans cette même veine Barthélemy Kotchy écrit4 : « 

il n’est d’œuvre littéraire innocente en soi. Toute 

littérature est littérature à partir de quelque chose ». 

Cette conception de Barthélémy Kotchy est 

corroborée par Pierre V. Zima (Manuel de 

Sociocritique, 2O18, p.19) « Les œuvres littéraires et 

les œuvres d’arts en général sont produites à partir 

de certaines normes esthétiques et que celles-ci ne 

sauraient être isolées de l’ensemble des normes 

sociales ». Une approche sociocritique de l’œuvre La 

patrie oula Mort   vise à déceler comment les 

                                                      
3 Claude Duchet ; « Positions et Perspectives » in Sociocritique, Paris,                        

Edition Fernand Nathan, p19.  
4Kotchy B « Méthodologie et idéologie » in Littérature et Méthodologie, Abidjan, CEDA, 1984, pp 86-87. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

185 

problèmes sociaux et les intérêts du groupe social 

sont articulés sur le plan sémantique, syntaxique et 

discursif. Partant de ce postulat, la sociocritique sert 

de moyeu, pour dévoiler le déterminisme 

sociohistorique qui conditionne la pièce de 

Mamadou Traoré Diop. Elle trouve ici toute sa raison 

d’être dans la mesure où elle préconise l‘étude 

patiente du texte littéraire et de son articulation au 

social. Elle permet de porter une attention minutieuse 

au détail pour ne pas être condamné à ne produire 

que de vaines redondances, dans la mesure où la 

réalité référentielle subit toujours, sous l'effet de la 

stylisation et de l'écriture, un processus de 

transformation sémantique qui code le référent sous 

la forme d'éléments structurels et formels. Cela 

suppose que soient reconstitués l'ensemble des 

éléments - textuels d'abord, qui participent à la 

reconstruction du vécu. Ici, le vécu individuel et 

collectif point d’ancrage de l’œuvre du dramaturge 

Traoré Mamadou Diop est le massacre des dockers 

de Pidjiguiti, survenu le 3 août 1959 sur les quais du 

port de Bissau, en Guinée portugaise. Mais 

également les frémissements et les praxis sociales 

d’un continent qui amorce les années 

d‘indépendance politique et qui bien que dégagé de 

la sujétion coloniale n’est pas encore totalement 

libéré de la férule impérialiste.  

   1.1. Le massacre des dockers de Pidjiguiti  

Le massacre des dockers de Pidjiguiti, survenu le 3 août 

1959 sur les quais du port de Bissau, en Guinée portugaise, 

constitue un jalon essentiel dans l’histoire des luttes 

anticoloniales en Afrique de l’Ouest et s’impose comme l’un 

des fondements historiques majeurs de l’écriture de La patrie 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

186 

ou la mort, pièce publiée en 1981 par le dramaturge sénégalais 

Mamadou Traoré Diop. Cet événement survenu, suite à une 

grève pacifique organisée par les dockers, en réaction aux 

conditions de travail dégradantes imposées par la Casa Gouveia 

qui est une filiale de la Companhia União Fabril, pilier de 

l’économie coloniale portugaise. Ce mouvement est 

brutalement réprimé par la police Internationale d’Etat 

portugaise (PIDE), la police politique du régime salazariste. Le 

bilan humain est lourd : entre 25 et 50 morts, des dizaines de 

blessés, et un traumatisme profond de l’opinion publique locale 

et régionale. Cet événement tragique révèle l’impasse des 

revendications pacifiques face à la brutalité coloniale et dévoile 

au grand jour les tensions accumulées dans le tissu social et 

économique de la colonie. À travers cette tragédie, c’est toute 

une dynamique de domination qui se manifeste : salaires de 

misère, journées de labeur exténuantes, interdiction de 

syndicalisation, et mépris total des droits des travailleurs 

africains. De fait, le 06 mars 1956, la grève 

 avait mis en évidence les prémices d’une conscience 

ouvrière organisée, tandis qu’un rapport militaire de 1958 

alertait sur le risque imminent de soulèvement, resté lettre 

morte5. L’attitude inflexible des autorités coloniales, incarnée 

par la figure d’António Carreira, directeur de la Casa Gouveia, 

scelle le destin tragique du mouvement. En effet, le 3 août 1959 

à 15 heures, les dockers entament la grève, occupent 

pacifiquement le port, mais la répression est immédiate et 

sanglante. Pourchassés jusque dans les mangroves, les 

grévistes sont exécutés à balles réelles. La violence de 

l’intervention de la PIDE fait du massacre de Pidjiguiti un 

moment de bascule. L’échec de la voie pacifique incite le 

PAIGC (Parti africain pour l’indépendance de la Guinée et du 

Cap-Vert) d’Amílcar Cabral, qui avait soutenu le mouvement, à 

                                                      
5 Carlos Lopes, Guinée-Bissau :  un pays en construction, Paris, L’Harmattan, 1987. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

187 

embrasser la lutte armée6. À partir de 1963, un long conflit de 

libération s’engage entre les combattants du PAIGC et les 

forces coloniales portugaises. Cette guerre, l’une des plus 

organisées et déterminées parmi les luttes anticoloniales dans 

l’espace lusophone, s’étendra sur plus d’une décennie et 

contribuera, in fine, à l’effondrement du régime salazariste lors 

de la Révolution des Œillets en 1974. Elle ouvrira ainsi la voie 

à l’indépendance effective de la Guinée-Bissau et du Cap-Vert.  

C’est dans cette trame historique de faits réels que puise le 

dramaturge sénégalais, qui archive, par les ressorts de la fiction 

dramatique, la mémoire de Pidjiguiti et lui confère une portée 

symbolique et politique. La pièce ne se contente pas de 

rapporter un épisode de l’histoire coloniale ; elle le dramatise 

pour en faire un acte fondateur de conscience révolutionnaire, 

un moment de rupture avec l’ordre établi. En cela, elle illustre 

pleinement la conception de l’œuvre littéraire défendue par 

Louri Lot Man, selon laquelle la « L’œuvre artistique prise en 

elle-même sans contexte déterminé, est semblable à une 

épitaphe dans une langue incompréhensible »7. L’œuvre 

littéraire instaure un échange multidimensionnel entre l’auteur, 

son époque et son environnement socioculturel. Dès lors, elle 

ne peut être pleinement appréhendée en dehors des paramètres 

contextuels – historiques, politiques, culturels – et du « projet 

humain » qui préside à sa création. Mamadou Traoré Diop 

inscrit ainsi sa dramaturgie dans une double dynamique : d’une 

part, la dénonciation des violences coloniales ; d’autre part, la 

célébration des luttes de libération comme vecteur de dignité, 

de mémoire et d’affirmation identitaire. 

 

 

 

 

                                                      
6 Amílcar Cabral, Unity and Struggle : Speeches and Writings, Monthly Review Press, 1979. 
7 LOURI Lot Man, La structure du texte artistique, Paris, Gallimard, 1973, p.392. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

188 

 

   1.2. La patrie ou la mort : Mémoire des martyrs et des 

figures de la révolution 

Dans La patrie ou la mort, Mamadou Traoré Diop érige la 

scène en un véritable lieu de mémoire. Le titre de la pièce, 

emprunté au célèbre slogan révolutionnaire de Fidel Castro — 

La patria o la muerte, venceremos — n’est pas un simple effet 

rhétorique. Il agit comme un mot d’ordre, une injonction à se 

souvenir et à poursuivre le combat pour la liberté. En 

choisissant ce syntagme hautement symbolique, le dramaturge 

sénégalais inscrit son œuvre dans une double filiation : celle 

des luttes de libération du tiers-monde et celle, plus spécifique, 

de l’héritage africain des mouvements anticoloniaux. Loin de 

se limiter à une dénonciation des violences coloniales, La 

patrie ou la mort se construit comme un véritable panthéon 

dramatique en hommage aux figures emblématiques de la 

révolution en Guinée-Bissau et au Cap-Vert. Dans cette 

optique, la pièce débute par la dédicace qui suit :  

« À la mémoire de Amilcar Cabral Grand Héros et Martyr des 

peuples  

Au Parti Africain de l’Indépendance de La Guinée et des Iles 

du Cap-Vert 

 Aux victimes de Pidjiguiti  

Au peuple héroïque et combattant ».   

 

 À travers cette dédicace inaugurale comme le souligne 

Kouassi Kouakou Jean-Michel, (Djiboul n°006, 

Vol.2,2023,p.88) « Mamadou Traoré Diop fait preuve de 

reconnaissance aux héros et martyrs politiques bissao-

guinéens ainsi qu’aux victimes de la grève de Pidjiguiti ». Le 

théâtre apparaît selon Mamadou Traoré Diop comme un 

engagement par l’art, un moyen de s’adresser au peuple 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

189 

africain depuis la scène. Sur ce point, S. Bérard (2009, p.27) 

explique :  

 

Le théâtre devient un moyen de relire le 

passé, de se le réapproprier en jouant une 

histoire qui, falsifiée et raturée par les 

historiens officiels soucieux de valoriser la 

conquête impérialiste, est aujourd’hui 

réécrite par les dramaturges parfois enclins à 

la mythification8. 

 

Mamadou Traoré Diop convoque dans sa pièce une galerie de 

noms devenus, dans l’imaginaire collectif, les piliers de 

l’indépendance : Amílcar Cabral, Aristides Pereira, Luís 

Cabral, João Bernardo “Nino” Vieira, Francisco Mendes, 

Domingos Ramos, Titina Silá et Carmel Pereira. En les 

inscrivant dans le tissu dramatique, l’auteur opère un geste à la 

fois poétique et politique : il transforme la parole théâtrale en 

outil de transmission mémorielle et de reconnaissance 

historique. Parmi ces figures, Amílcar Cabral occupe une place 

centrale. Ingénieur agronome, poète, stratège, penseur de la 

décolonisation et fondateur du PAIGC, il a su théoriser une 

révolution enracinée dans la culture des peuples opprimés. 

Pour lui, « récupérer l’histoire, c’est récupérer l’humanité »9 ; 

un principe qui trouve un écho direct dans la pièce de Diop, où 

l’histoire devient matière de scène et ferment d’une mémoire 

partagée. Assassiné en 1973, Amilcar Cabral incarne l’utopie 

blessée mais non défaite de la libération. Autour de lui 

gravitent des compagnons de lutte aux trajectoires 

complémentaires. Luís Cabral, premier président de la Guinée-

Bissau indépendante, et Aristides Pereira, président fondateur 

                                                      
8 Sylvie Bérard, Histoire et mémoire dans les dramaturgies africaines contemporaines, Paris, L’Harmattan, 

2009, p.27. 
9 Amílcar Cabral, Unity and Struggle : Speeches and Writings of Amilcar Cabral, New York, Monthly 

Review Press, 1979. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

190 

du Cap-Vert, ont poursuivi son œuvre, s’efforçant de traduire 

les idéaux révolutionnaires en projets d’État souverain. Leur 

présence dans la pièce témoigne d’une fidélité aux principes de 

justice, de dignité et d’unité africaine. João Bernardo “Nino” 

Vieira, chef militaire de la guérilla et président de la 

République, représente l’incarnation de la résistance armée 

devenue pouvoir d’État. Son parcours rappelle, avec toute sa 

complexité, les tensions entre l’héroïsme de la lutte et les défis 

du pouvoir postcolonial. D’autres figures incarnent l’éthique de 

la révolution. Francisco Mendes, Premier ministre de la 

Guinée-Bissau, fut reconnu pour son intégrité et sa proximité 

avec le peuple. Sa mort prématurée, en 1978, est évoquée 

comme un deuil politique majeur. Domingos Ramos, quant à 

lui, meurt au front et devient le symbole de l’engagement total. 

À travers lui, c’est toute une génération de combattants 

anonymes que la pièce honore. Mamadou Traoré Diop n’oublie 

pas les femmes, ces « sentinelles de l’ombre », souvent 

reléguées dans les récits officiels. Titina Silá, morte en mission 

en 1973, est une héroïne célébrée par les chants populaires ; 

Carmel Pereira, militante infatigable, symbolise l’intelligence 

logistique et l’éducation idéologique du mouvement. Leur 

présence dans la pièce rompt avec l’effacement habituel des 

figures féminines de la guerre et rappelle que la libération fut 

aussi portée par des voix de femmes. Ainsi, La patrie ou la 

mort devient un espace scénique de reconnaissance et de 

réparation symbolique. En nommant ces figures, Diop les 

arrache du confort de l’oubli, les réinscrit dans le présent, et 

propose au spectateur un théâtre de la filiation, de 

l’émancipation et de la transmission. Ce faisant, il s’inscrit 

dans la tradition d’un théâtre africain engagé, où l’acte d’écrire 

est indissociable de l’acte de se souvenir et d’agir. La 

dramaturgie de Diop se veut donc autant une archive poétique 

qu’un appel à la conscience historique. 

 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

191 

 

2. La transposition historique Diopienne comme archive 

mémorielle  
 

Mamadou Traoré Diop articule une dramaturgie où le 

théâtre devient un instrument de mémoire et un vecteur de 

conscientisation politique. Par la mise en scène de personnages 

historiques et l’usage de dispositifs scéniques expressifs, 

l’auteur confère à son œuvre une dimension à la fois 

idéologique et symbolique. Cette double approche se manifeste 

d’une part par la construction de personnages investis d’une 

parole engagée, et d’autre part par une scénographie fortement 

chargée de signes, permettant de dire l’Histoire au-delà du 

texte. L’étude analysera donc, dans un premier temps, la 

fonction idéologique des personnages, avant d’examiner les 

mécanismes scéniques et symboliques qui participent à la 

relecture mémorielle du passé. 

 

      2.1. Les personnages comme porteurs de discours 

idéologiques 

Dans La patrie ou la mort, Mamadou Traoré Diop construit 

ses personnages non comme de simples figures dramatiques, 

mais comme des incarnations vivantes d’une idéologie 

révolutionnaire. Ils deviennent des vecteurs d’un discours de 

libération, d’émancipation et de réhabilitation historique, à la 

croisée de la mémoire collective et de l’action politique. Loin 

de toute neutralité, chaque personnage est porteur d’un sens 

historique fort, enraciné dans le réel des luttes anticoloniales de 

la Guinée-Bissau et du Cap-Vert. Cette posture dramatique 

s’inscrit dans la conception selon laquelle, comme l’écrit Aimé 

Césair (Discours sur le colonialisme, 1955, p. 9.) : « une 

civilisation qui s'avère incapable de résoudre les problèmes 

que suscite son fonctionnement est une civilisation décadente 

». Les personnages diopiens apparaissent précisément comme 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

192 

ceux qui contestent cette civilisation coloniale décadente, en 

dénonçant ces violences structurelles et revendiquant un autre 

avenir pour leur peuple. Parmi ces figures, Amílcar Cabral 

occupe une place cardinale. Non seulement leader du PAIGC, 

mais aussi penseur de la révolution, il est présenté dans la pièce 

comme un homme de conviction, dont la parole est autant 

politique que poétique.  

 

« AMILCAR : Cher camarades ! je vous félicite 

pour votre adhésion au parti, je vous encourage sur la 

voie du refus et de la fermeté. En ce jour de deuil, je 

vous demande de vous lever pour observer une minute 

de silence à la mémoire des victimes de Pidjiguiti. (les 

militants se lèvent une minute de silence). Merci 

Camarades, nous venons de perdre des frères, de 

braves et glorieux combattants, mais leur sacrifice 

douloureux restera un exemple pour tous les peuples 

africains. Le camarade Domingot a été fusillé ce 

matin même dans sa cellule. Il est tombé dignement. Il 

n’a pas parlé malgré la haine de ses bourreaux. »  (La 

Patrie ou la mort, p 35) 

 

Le personnage de Cabral a su donner un sens au silence et une 

voix aux douleurs. Son engagement rappelle ce que Frantz 

Fanon affirmait dans Les Damnés de la terre : « Chaque 

génération doit, dans une relative opacité, découvrir sa 

mission, la remplir ou la trahir. »10 Les personnages féminins 

ne sont pas en reste : Titina Silá, par exemple, est représentée 

non seulement comme une combattante mais aussi comme une 

militante de la dignité des femmes africaines. À travers elle, 

Diop répare l’invisibilisation des femmes dans les récits 

historiques. Une réplique souligne : « C’est avec le feu dans les 

yeux et le ventre vide qu’elle tenait la ligne. » (La patrie ou la 

                                                      
10 Frantz Fanon, Les Damnés de la terre, Paris, La Découverte, 2002 (édition originale 1961), p. 204. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

193 

mort, p 70).  Ce type d’énoncé donne à voir une héroïne du 

quotidien, actrice de la transformation sociale, en écho à la 

pensée de Mariama Bâ, qui écrivait dans Une si longue lettre : 

« La femme africaine est au cœur de la résistance silencieuse. 

»11 Sur le plan dramaturgique, ces personnages fonctionnent 

comme des allégories politiques. Leur dimension humaine est 

indissociable de leur fonction idéologique : ils dénoncent, 

instruisent, éveillent. À cet égard, Mamadou Traoré Diop hérite 

clairement de la tradition brechtienne, pour laquelle le théâtre 

doit être un espace de réflexion critique. Comme l’écrit Bertolt 

Brecht ; « le théâtre doit faire du spectateur un observateur 

actif, non un consommateur passif. »12 La parole des 

personnages devient donc une parole-monde : elle dépasse les 

enjeux individuels pour se faire parole collective, portée par 

une conscience historique. En donnant corps à des figures 

historiques telles que Francisco Mendes, Domingos Ramos, 

Aristides Pereira ou encore Nino Vieira, le dramaturge 

recompose une fresque politique, un récit choral où l’Histoire 

se dit depuis la scène, dans une mise en voix qui dépasse 

l’archive pour devenir incarnation dramatique. Le personnage 

n’a plus seulement un rôle à jouer, mais représente un porte-

voix d’une génération insurgée. Ainsi, La patrie ou la mort 

s’accole pleinement à la perspective théâtrale que défend Sony 

Labou Tansi lorsqu’il affirme : « L’écriture est un champ de 

bataille. »13 Les personnages de Diop, à travers leurs paroles, 

incarnent cette lutte : ils sont les témoins d’une mémoire 

blessée, mais aussi les artisans d’un avenir à reconstruire. Le 

théâtre devient alors un instrument idéologique puissant, où 

l’humain et le politique s’entrelacent dans une dramaturgie de 

la résistance. 

 

    

                                                      
11 Mariama Bâ, Une si longue lettre, Dakar, Nouvelles Éditions Africaines, 1979, p. 42. 
12 Bertolt Brecht, Écrits sur le théâtre, trad. Jean Tailleur, Paris, L’Arche, 1963, p. 78. 
13 Sony Labou Tansi, Œuvres complètes – Tome I, Paris, Seuil, 2022, p. 23. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

194 

  

     2.2. Dispositifs scéniques et symboliques pour dire 

l’Histoire 

Dans La patrie ou la mort, Mamadou Traoré Diop mobilise une 

pluralité de dispositifs scéniques et symboliques pour inscrire 

l’histoire dans l’espace théâtral. Loin de se contenter d’une 

narration historique linéaire, le dramaturge sénégalais opte 

pour une écriture scénique polysémique, où les objets, les 

gestes, les sons et les espaces prennent une valeur hautement 

signifiante. Le théâtre devient ainsi un lieu d’archivage 

sensible, une scène de mémoire vivante où l’Histoire n’est pas 

simplement racontée, mais performée, interrogée, et réinvestie. 

Dans cette optique, le dispositif scénique s’apparente à ce que 

Michel de Certeau appelle une « opération d’appropriation »14 : 

le théâtre récupère l’Histoire officielle pour en faire matière 

dramatique, en déconstruisant les versions hégémoniques et en 

restituant la voix des oubliés. La scène n’est pas seulement le 

lieu d’un récit, mais un véritable palimpseste de résistances. 

Comme le souligne Pierre Nora, « la mémoire installe le 

souvenir dans le sacré, l’Histoire le libère de ce sacré pour en 

faire un objet de connaissance »15 (Les lieux de mémoire, 

1984). Mamadou Traoré Diop conjugue ces deux approches en 

sacralisant les figures révolutionnaires tout en les inscrivant 

dans une analyse politique rigoureuse. Parmi les dispositifs 

marquants, l’usage des voix-off dans la pièce contribue 

également à la mise en tension du temps historique. Ces voix 

désincarnées, parfois spectrales, viennent hanter l’espace 

dramatique, rappelant les morts, les martyrs, les cris des 

disparus. Elles instaurent un dialogue entre passé et présent, 

entre l’archive et le vécu, entre le silence imposé et la parole 

retrouvée. Cela rejoint la réflexion de Walter Benjamin dans 

                                                      
14 Michel de Certeau, L’invention du quotidien. Tome 1 : Arts de faire, Paris, Gallimard, coll. « Folio Essais 

», 1990, p. 40. 
15 Pierre Nora, « Entre mémoire et histoire : la problématique des lieux », dans Les Lieux de mémoire, tome 

1, La République, Paris, Gallimard, 1984, p.24. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

195 

Sur le concept d’histoire : « Même les morts ne seront pas en 

sécurité si l’ennemi l’emporte. »16 La scénographie dans La 

patrie ou la mort privilégie une esthétique dépouillée, où 

chaque élément possède une forte charge symbolique. Les 

costumes militaires, les drapeaux révolutionnaires, les chaînes 

brisées, les photos des martyrs projetées en fond de scène : tous 

participent à une théâtralisation du combat pour la liberté. Cette 

économie de moyens, caractéristique du théâtre engagé 

postcolonial, s’inscrit dans la lignée du théâtre de guérilla, tel 

que le concevait Ronnie Davis, où « la scène devient le 

prolongement du champ de bataille idéologique. »17 Enfin, la 

temporalité éclatée – entre récit historique, scènes de guerre, 

moments de silence et cérémonies funèbres – permet une 

circulation permanente entre le passé révolutionnaire et les 

enjeux contemporains de la mémoire. En ce sens, La patrie ou 

la mort rejoint les principes du théâtre de la mémoire active, 

que Bernard Dort décrivait comme un théâtre « où l’Histoire 

devient une présence agissante dans le présent de la scène. » 
18Ainsi, par l’orchestration de signes, de gestes, de sons et de 

symboles, Mamadou Traoré Diop parvient à faire de la scène 

un lieu de relecture historique et de réappropriation identitaire.  

 

Le spectateur n’est pas seulement témoin de la 

représentation ; il devient partie prenante d’un travail de 

remémoration collective. Le théâtre se fait alors archive 

incarnée et vivante, acte politique et poétique, traversé par 

l’exigence de justice et la fidélité aux morts, selon les mots de 

Cabral :« Honorer les morts, c’est continuer leur combat. »19 

 

                                                      
16 Walter Benjamin, Sur le concept d’histoire [1940], in Œuvres III, Paris, Gallimard, coll. « Folio Essais », 
2000, trad. Maurice de Gandillac et Rainer Rochlitz, thèse VIII, p. 434. 
17 Ronnie Davis, cité par Jean Vilar dans Le théâtre, service public, Paris, Gallimard, 1975 
18 Bernard Dort, Théâtre et société : de Claudel à Brecht, Paris, Gallimard, coll. « Idées », 1967, p. 150 (la 
citation exacte peut varier légèrement selon les éditions). 
19 Amilcar Cabral, Unity and Struggle : Speeches and Writings, New York, Monthly Review Press, 1979, 

citation issue de divers discours, notamment L’arme de la théorie, discours prononcé en 1966 à La Havane. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

196 

 

3. Poétique de la résistance et utopie dramatique 

 

En articulant les tensions de l’Histoire et les urgences du 

politique, Mamadou Traoré Diop élabore une dramaturgie 

engagée qui répond à une double exigence : mettre en œuvre 

une esthétique du conflit et de l’engagement, où la lutte 

anticoloniale devient moteur de création, et fait du théâtre un 

espace de réparation symbolique, capable d’accueillir et de 

panser les blessures de la mémoire collective. Cette articulation 

confère à son écriture une portée critique profonde et une 

puissante dimension mémorielle. 

 

    3.1. Une esthétique du conflit et de l’engagement 

Dans La patrie ou la mort, Mamadou Traoré Diop élabore une 

esthétique du conflit, indissociable d’une posture 

d’engagement politique et historique. La pièce s’inscrit dans la 

tradition d’un théâtre qui ne se contente pas de représenter le 

monde, mais cherche à l’interpeller, à le transformer, et à 

éveiller les consciences. Le dramaturge sénégalais donne ainsi 

forme à un théâtre de combat, où la scène devient un champ de 

tension entre mémoire et actualité, oppression et résistance, 

silence et parole retrouvée. L’engagement du dramaturge se 

manifeste d’abord par le choix du sujet : la guerre de libération 

de la Guinée-Bissau et du Cap-Vert, notamment autour du 

massacre de Pidjiguiti (1959), épisode fondateur dans la 

rupture avec la domination coloniale portugaise. L’histoire, ici, 

n’est pas seulement un arrière-plan narratif ; elle constitue la 

matrice même de l’intrigue. Comme le rappelle l’historien 

Jacques Le Goff, « l’histoire est mémoire collective, et la 

mémoire est, en ce sens, toujours un enjeu de pouvoir »20. En 

rejouant les scènes de lutte, La patrie ou la mort participe à la 

                                                      
20 Jacques Le Goff, Histoire et mémoire, Paris, Éditions Gallimard, coll. « Quarto », 2007 (1re éd. 1988), p. 

17. Jacques Le Goff, Histoire et mémoire, Paris, Éditions Gallimard, coll. « Quarto », 2007 (1re éd. 1988), p. 

17. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

197 

réappropriation d’un récit longtemps effacé ou marginalisé 

dans les discours officiels. Cette théâtralisation du conflit prend 

appui sur une esthétique de la violence, non comme apologie, 

mais comme dévoilement de la brutalité coloniale. La 

représentation des répressions, des exécutions sommaires, des 

tortures et de l’acharnement de la PIDE fait de la scène un 

espace de confrontation directe avec les logiques d’oppression. 

Dans cette veine, Mamadou Traoré Diop rejoint une tradition 

théâtrale où, comme l’écrivait Jean-Paul Sartre, (Qu’est-ce que 

la littérature ? 1948, p. 228) ; « Le théâtre engagé […] refuse 

de faire du spectateur un voyeur. Il veut qu’il soit acteur, juge, 

responsable ». L’engagement esthétique se lit aussi dans 

l’écriture polyphonique de la pièce. L’alternance entre voix 

individuelles et collectives, récits intimes et chants 

révolutionnaires, permet une circulation de la parole entre les 

vivants et les morts, entre les héros nommés et les anonymes de 

l’histoire. Cette multiplicité des voix rejoint l’exigence 

formulée par Aimé Césaire selon laquelle « la parole doit se 

faire foudre, morsure, cri, éclat, pour dire la vérité du monde 

»21. L’œuvre de Mamadou Traoré Diop épouse cette exigence 

dans un langage dramatique où le cri du peuple résonne au 

cœur du texte. On retrouve également une dimension 

brechtienne dans la manière dont Diop articule le conflit 

scénique : par le recours à la distanciation, aux adresses au 

public, et à l’usage d’éléments documentaires. Le théâtre ne 

cherche pas à faire oublier qu’il est fiction, mais au contraire à 

rappeler qu’il est un lieu de lucidité et de construction du sens. 

Il engage, selon Berthold Brecht (Écrits sur le théâtre, 1963) , 

un « théâtre de l’interrogation » où les faits ne sont pas 

montrés pour eux-mêmes mais pour leur capacité à susciter 

réflexion et action. L’esthétique du conflit se prolonge enfin 

dans la mise en tension des temps. Le passé colonial ne se 

referme pas comme une simple page d’histoire : il hante le 

                                                      
21 Aimé Césaire, Discours sur le colonialisme, Paris, Présence Africaine, 1955, p. 12. 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

198 

présent et projette ses échos vers l’avenir. Le théâtre devient 

ainsi un espace de condensation temporelle, une mémoire 

agissante, selon l’analyse de Walter Benjamin (Sur le concept 

d’histoire, 1940, p. 321) : « L’historicisme présente le passé 

comme un objet de contemplation. Le matérialisme historique, 

lui, le saisit comme une charge à faire exploser dans le présent 

». Cette vision dynamique de l’histoire traverse l’œuvre de 

Mamadou Traoré Diop, qui fait du théâtre une arme 

symbolique dans la lutte pour la dignité et la souveraineté. En 

somme, La patrie ou la mort s’inscrit dans une tradition de 

théâtre politique africain où l’esthétique ne se sépare jamais de 

l’éthique. Elle interroge le passé pour mieux éveiller les 

consciences contemporaines, dénonçant les systèmes de 

domination tout en célébrant les forces d’émancipation. À 

travers le conflit dramaturgique, le dramaturge donne forme à 

un théâtre d’urgence, de mémoire, et de combat. 

 

     3.2. Le théâtre comme espace de réparation symbolique  

    Le rapport au passé ne saurait se réduire à une simple 

juxtaposition de faits, dépourvue de discernement entre 

l’essentiel et l’anecdotique. L’histoire nous interpelle, elle nous 

ébranle, et nous oblige à la reconnaître, à l’assumer ou à la 

contester. Dans le théâtre négro-africain contemporain et plus 

particulièrement dans le théâtre diopien, la transposition à 

l’histoire ne constitue pas un simple décor narratif ; elle est au 

cœur de l’action dramatique, indissociable du geste théâtral. 

Chaque mouvement scénique engage le passé, le réactive, et en 

fait une matière vivante de mémoire ou de résistance. Comme 

le souligne à juste titre Maurice Merleau-Ponty : 

 

« L’histoire est une action, qu’on la 

contemple comme spectacle ou qu’on 

l’assume comme responsabilité. La condition 

de l’historien n’est pas différente de celle de 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

199 

l’homme agissant. La notion de sens de 

l’histoire ne revient pas à coïncider avec ce 

qui a été vécu, mais à déchiffrer le sens total 

de ce qui a été fait jusqu’ici »22. 

 

Dans cette perspective, le théâtre de Mamadou Traoré Diop 

s’attache à reconstituer, avec un réalisme saisissant, les actions 

des figures héroïques de la résistance anticoloniale. Il se 

présente comme un espace de remémoration et de valorisation 

des grandes luttes menées durant la période coloniale, tout en 

mettant en lumière les figures emblématiques de l’histoire 

africaine. Toutefois, son ambition dépasse la simple évocation 

historique : ce théâtre cherche à questionner en profondeur le 

sens de nos engagements. Il ne prétend pas dicter ce que les 

hommes doivent vouloir, mais aspire plutôt à dévoiler, à travers 

la médiation de la mémoire dramatique, la véritable portée de 

leurs désirs et aspirations, en les inscrivant dans une conscience 

historique partagée.  

Dans La patrie ou la mort, le dramaturge sénégalais investit le 

théâtre d’une fonction mémorielle et réparatrice, en lui 

conférant la mission de restaurer des vérités historiques 

occultées, de redonner une voix aux disparus, et de réhabiliter 

symboliquement les martyrs des luttes anticoloniales. 

L’exploitation de cette histoire aboutie à la fiction dramatique 

que Jean-Marie Schaeffer appelle « la contamination du monde 

historique par le monde fictionnel »23  Le théâtre devient ainsi 

un lieu de mémoire vivante, au sens de Pierre Nora, (Les Lieux 

de Mémoire, 1984, p.123) c’est-à-dire un espace où « la 

mémoire s’inscrit dans le présent pour lutter contre l’oubli ». 

Cette mémoire théâtrale, incarnée par les personnages et les 

dispositifs scéniques, ne vise pas seulement à commémorer, 

mais à réparer l’effacement et les blessures laissées par la 

                                                      
22 Merleau Ponty, Sens et non-sens, Paris, Nagel, 1948, p.25 
23 Jean-Marie Schaeffer, Art, création, fiction, Paris, Editions, Jacqueline Chambon, 2004, p.145 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

200 

violence coloniale. Loin d’une simple reconstitution historique, 

La patrie ou la mort déploie une écriture dramatique où 

l’Histoire est ressaisie dans sa dimension humaine et 

sacrificielle. En donnant à entendre les voix des ombres 

d’Amílcar Cabral, de Titina Silá ou de Domingos Ramos, le 

dramaturge sénégalais élève ces figures à la dignité de 

symboles. Leur présence sur scène agit comme une 

résurrection par le verbe, une manière de leur rendre justice là 

où l’histoire officielle les a parfois réduits au silence. Comme 

l’écrit Paul Ricoeur (La mémoire, l’histoire, l’oubli, 2000, p. 

101), « le devoir de mémoire ne consiste pas à fixer le passé, 

mais à rendre justice à ceux qui ont été lésés par l’oubli ». 

Cette parole restituée devient dès lors une forme de réparation 

symbolique, qui réhabilite les exclus de l’histoire dominante. 

Le théâtre assume ici une fonction proche de ce que la 

psychanalyse appelle la “mise en scène du trauma” : en 

rejouant les épisodes douloureux, il ne les répète pas à 

l’identique, mais les élabore, les transforme, les donne à 

penser. Il permet au spectateur de se confronter à une vérité 

traumatique dans un cadre ritualisé, distancié, où l’émotion 

rencontre la réflexion. C’est dans ce sens que l’on peut 

comprendre les propos d’Aimé Césaire (Discours sur le 

colonialisme suivi du discours sur la négritude, 2004) : « il n’y 

a pas de dignité sans mémoire », et c’est au théâtre, justement, 

de faire œuvre de mémoire pour restaurer la dignité collective. 

Des dramaturges comme Sony Labou Tansi ou Werewere 

Liking ont eux aussi exploré cette fonction thérapeutique du 

théâtre, comme le souligne Sylvie Chalaye (Nouvelles 

dramaturgies d’Afrique noire francophone,2004): « Le théâtre 

africain se veut souvent un lieu de reconstruction de l’humain 

blessé, un rituel qui panse les plaies de l’histoire par la magie 

de la scène ». Chez Mamadou Traoré Diop, cette scène-

réparation s’incarne à travers une dramaturgie du recueillement 

et du témoignage, où les gestes, les chants et les silences 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

201 

deviennent autant de langages symboliques de deuil et 

d’hommage. Enfin, le théâtre comme espace de réparation 

symbolique est aussi un lieu de transmission 

intergénérationnelle. En convoquant les figures 

révolutionnaires, le dramaturge sénégalais ne s’adresse pas 

seulement au passé, mais aussi à l’avenir. Il inscrit les luttes 

dans une temporalité continue, où les combats pour la liberté, 

la justice et la dignité ne s’achèvent pas avec l’indépendance 

politique, mais se poursuivent sous d’autres formes. En 

somme, La patrie ou la mort transforme la scène en un 

sanctuaire de la mémoire collective, en un espace sacré où les 

blessures de l’histoire trouvent parole, reconnaissance et 

élévation. Par la mise en récit du passé, la pièce ne panse pas 

seulement les douleurs anciennes : elle pose les bases d’un 

dialogue réparateur entre les générations, les peuples et les 

mémoires. Le théâtre y devient ce que Wole Soyinka (Myth, 

Literature and the African World. Cambridge University Press, 

1976) appelait un « espace sacré de l’humanité », un lieu où se 

réinvente le sens, où l’on restaure les figures tombées, et où se 

perpétue l’esprit de résistance. 

 

Conclusion 

 

 Mamadou Traoré Diop en transposant l’histoire dans la 

fiction dramatique, érige le théâtre en arme symbolique de 

résistance, en sanctuaire de la mémoire collective et en 

manifeste scénique pour la dignité retrouvée. En mettant en 

scène la lutte pour l’indépendance de la Guinée-Bissau et du 

Cap-Vert sur les planches, par la transposition de l’histoire du 

massacre de Pidjiguiti et l’hommage vibrant rendu aux figures 

emblématiques du PAIGC, il fait de la scène théâtrale un lieu 

de remémoration active, et de réappropriation identitaire. Les 

personnages diopiens, porteurs d’une parole idéologique dense 

et polyphonique, incarnent les aspirations profondes d’un 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

202 

peuple en quête de liberté, de reconnaissance historique et de 

réparation des silences imposés. La scénographie, elle aussi 

hautement signifiante, tissée de symboles, de gestes rituels, de 

voix multiples et d’objets chargés de mémoire, fait de la scène 

un véritable champ de bataille idéologique, un autel dramatique 

où les morts sont convoqués pour éclairer et soutenir les 

actions des vivants. Fidèle à une tradition d’écritures 

dramatiques engagées, Mamadou Traoré Diop conçoit le 

théâtre non comme un simple miroir de l’histoire, mais comme 

un acte de parole insurgée, une force d’interpellation, un appel 

à la lucidité et à la responsabilité collective. Loin de toute 

neutralité esthétique, La patrie ou la mort articule une poétique 

de la résistance et une dramaturgie de la réparation, où 

l’Histoire est non seulement racontée, mais incarnée, 

réhabilitée et offerte en partage à une communauté interpellée 

dans son humanité. La présente étude démontre que le théâtre, 

en tant qu’art de la parole incarnée et de la mise en scène, peut 

constituer un puissant vecteur de déconstruction des récits 

hégémoniques, de visibilité des figures marginalisées par 

l’histoire officielle, et de relecture critique et mobilisatrice du 

passé. En ce sens, la pièce de Mamadou Traoré Diop se 

présente comme une marque d'affirmation et de réaffirmation 

aux niveaux artistique et culturel de l’authenticité de l‘histoire 

de la décolonisation africaine. 

 

Bibliographie 

 

ARISTOTE, 1922. Poétique, Gallimard. 

DORT Bernard, 1967.Théâtre et société : de Claudel à Brecht, 

Paris, Gallimard, coll.  Idées.  

CÉSAIRE Aimé,1979. Discours sur le colonialisme, Paris, 

Présence Africaine.  

CABRA Amilcar, 1979. Unity and Struggle : Speeches and 

Writings, New York, Monthly Review Press, citation issue de 



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

203 

divers discours, notamment L’arme de la théorie, discours 

prononcé en 1966 à La Havane  

BÉRARD Sylvie,2009. Histoire et mémoire dans les 

dramaturgies africaines contemporaines, Paris, L’Harmattan. 

BRECHT Bertolt,1963. Écrits sur le théâtre, trad. Jean Tailleur, 

Paris, L’Arche 

CARLOS Lopes,1987. Guinée-Bissau : un pays en 

construction, Paris, L’Harmattan.  

CHALAYE Sylvie,2004. Nouvelles dramaturgies d’Afrique 

noire francophone. Rennes : Presses Universitaires de Rennes.  

FRANTZ Fanon,2002 (édition originale 1961). Les Damnés de 

la terre, Paris, La Découverte.  

LE GOFF Jacques, 2007. Histoire et mémoire, Paris, Éditions 

Gallimard, coll.  Quarto, (1re éd. 1988).  

SARTRE Jean-Paul, 1948.Qu’est-ce que la littérature ? Paris, 

Gallimard, coll. Idées.  

SCHAEFFER Jean-Marie, 2004. Art, création, fiction, Paris, 

Editions, Jacqueline Chambon. 

LOURI Lot Man,1973. La structure du texte artistique, Paris, 

Gallimard.  

KI-ZERBO Joseph,1972. Histoire de l’Afrique noire d’hier à 

demain, Paris, Hatier  

KOTCHY Barthélémy, 1984. « Méthode et idéologie » in 

littérature et méthodologie, Abidjan, CEDA.  

KOTCHY Barthélémy, 1983. Essai sur le roman négro-

africain. Paris : Présence Africaine. 

KOUASSI Kouakou Jean-Michel, 2023.L’échec 

amphibologique dans La patrie ou la mort, In DJIBOUL 

N°006, Vol.2, p. 88. 

BÄ Mariama, Une si longue lettre, 1979. Dakar, Nouvelles 

Éditions Africaines.  

PONTY Merleau, 1948.Sens et non-sens, Paris, Nagel,  

DE CERTEAU Michel,1990. L’invention du quotidien. Tome 1 

: Arts de faire, Paris, Gallimard, coll. Folio Essais   



                                                                                         Revue ASTR-GHANA 

204 

NORA Pierre,1984. « Entre mémoire et histoire : la 

problématique des lieux », dans Les Lieux de mémoire, tome 1, 

La République, Paris, Gallimard.  

PETER Karibe Mendy, 2013. Historical Dictionary of the 

Republic of Guinea-Bissau, Scarecrow Press 

RICOEUR Paul, 2000. La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris, 

Seuil,  

 RONNIE Davis, cité par VILAR Jean 1975. Le théâtre, 

service public, Paris, Gallimard. 

SONY Labou Tansi, 2022, Œuvres complètes – Tome I, Paris, 

Seuil.  

SOYINKA, Wole,1976. Myth, Literature and the African 

World. Cambridge University Press, 

WALTER Benjamin,2000. Sur le concept d’histoire [1940], in 

Œuvres III, Paris, Gallimard, coll. « Folio Essais » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


