Revue ASTR-GHANA

Dramatisation Historique et Archive
Mémorielle : Décryptage de la Patrie ou la Mort de
Mamadou Traore Diop

Moussa KEITA

Enseignant-Chercheur

Université Félix Houphouét Boigny— Abidjan
moussakeitaci@yahoo.fr

Résumé

Le théatre, dans sa vocation critique et mémorielle, devient dans les
contextes postcoloniaux africains un instrument de réappropriation de
I’histoire, de dénonciation des oppressions, et de reconnaissance des voix
longtemps étouffées. De cette dynamique nait une dramaturgie de la
résistance, portée par le souci de restaurer la dignité des figures oubliées et
de nourrir les aspirations collectives a la justice. C’est dans cette veine que
s’inscrit La Patrie ou la Mort de Mamadou Traoré Diop, piéce écrite en
1981, qui dramatise et revisite un épisode tragique et méconnu des luttes
anticoloniales : le massacre des dockers de Pidjiguiti, survenu a Bissau en
1959. Par [l’agencement de personnages symboliques et de dialogues
incisifs, ’auteur construit un espace scénique ou se heurtent colons
portugais et résistants africains, dans une tension dramatique entre
mémoire, oppression et émancipation. A travers une approche sociocritique
et comparative, [’étude se propose de montrer comment cette ceuvre
mobilise les ressources du théatre pour déconstruire les récits
hégémoniques, réhabiliter les figures invisibilisées, et offrir une relecture
critique du passé dans une perspective politique de constitution d’archive
mémorielle.

Mots clés; dramaturgie de la résistance, personnages symboliques,
réhabilitation, archive mémorielle.

Abstract

The theater, in its critical and memorial vocation, becomes in post-colonial
African contexts an instrument for reclaiming history, denouncing
oppression, and recognizing voices long silenced. From this dynamic arises
a dramaturgy of resistance, driven by the concern to restore the dignity of
forgotten figures and to nurture collective aspirations for justice. It is in this

180


mailto:moussakeitaci@yahoo.fr

Revue ASTR-GHANA

vein that "La Patrie ou la Mort" by Mamadou Traoré Diop fits, a play
written in 1980 that dramatizes a tragic and obscure episode of the anti-
colonial struggles: the massacre of the dock workers of Pidjiguiti, which
occurred in Bissau in 1959. Through the arrangement of symbolic
characters and incisive dialogues, the author constructs a stage space
where Portuguese colonizers and African resistors clash, in a dramatic
tension between memory, oppression, and emancipation. Through a
sociocritical and comparative approach, The study aims to show how this
work mobilizes the resources of theater to deconstruct hegemonic
narratives, rehabilitate invisibilized figures, and offer a critical rereading of
the past from a political perspective of establishing a memorial archive.
Keys words : drama of resistance, symbolic characters, rehabilitation,
memorial archive.

Introduction

Depuis I’ Antiquité, le théatre entretient un rapport étroit avec
I’Histoire non seulement en tant que miroir des éveénements
passés, mais aussi comme espace d’interrogation sur les
fondements du pouvoir, de la mémoire et de I’humanité.
Aristote, (La Poétique, 1922), affirme que la tragédie « imite
une action noble » et vise a susciter la crainte et la pitié pour
provoquer la catharsis, c’est-a-dire une forme de purification
des passions a travers la représentation des douleurs
collectives. Ainsi, les tragédies d’Eschyle ou de Sophocle
résonnent comme les échos dramatiques des tensions politiques
d’Athenes. Des siecles plus tard, Bertolt Brecht théorise un
theatre épique destiné a « transformer le spectateur en
observateur critiqgue »!, conférant au théatre une fonction
explicitement politique. Dans le théatre africain contemporain,
cette fonction critique et mémorielle s’exprime avec une
intensité  particuliere, notamment dans les contextes
postcoloniaux marqués par les affres et les stigmates de la
colonisation : souffrances humaines, aliénation culturelle,
spoliation économique, fragmentation sociale et violence

1 Bertolt Brecht, Ecrits sur le théatre, 1930, p.

181



Revue ASTR-GHANA

politique. La Patrie ou la Mort de Mamadou Traoré Diop écrite
en 1981 s’inscrivant dans cette optique, témoigne d’un théatre
engagé qui mobilise les ressources de la fiction dramatique
pour interroger I’histoire collective, briser les silences de la
mémoire, et éveiller une conscience politique active. Dans cette
perspective, la parole scénique devient, selon la pensée de
Joseph Ki-Zerbo, un « terreau substantiel dans lequel des
Nations nouvelles peuvent et doivent puiser des ressources
spirituelles et des raisons de vivre » 2. Se fondant sur une
écriture tendue entre mémoire, dénonciation et espérance,
Mamadou Traoré Diop propose une dramaturgie profondément
ancrée dans les réalités sociopolitiques de 1’Afrique
contemporaine. Dans une critique acerbe du colonialisme, il
met en scéne le massacre des dockers de Pidjiguiti, un
événement tragique survenu le 3 ao(t 1959 dans le port de
Bissau, alors colonie portugaise. L'univers qui s’y déploie est
marqué par un climat oppressif, dominé par le totalitarisme,
I’expropriation, 1’exploitation de ’homme par I’homme, les
arrestations arbitraires et les assassinats politiques. Ce fait
historique, subtilement tombé dans le confort de 1’oublie de la
mémoire officielle, devient le socle dramatique de La Patrie ou
la Mort. L’ceuvre théatrale plonge le lecteur-spectateur au coeur
d’un espace de tensions ou s’affrontent, d’un coté, les dockers
et les leaders politiques africains, et de l’autre, les colons
portugais. Elle s’érige ainsi en théatre de la mémoire, un
théatre qui raconte I’Histoire autant qu’il la questionne. C’est a
I’intersection de 1’esthétique dramatique et de 1’engagement
politique que s’ancre cette étude, intitulée : « Dramatisation
historique et archive mémorielle : decryptage de La Patrie ou
la Mort de Mamadou Traoré Diop ». La présente étude se
propose de démontrer que le théatre, en tant qu’art de la parole
incarnée et de la mise en scene, peut constituer un puissant
vecteur de deconstruction des récits hégemoniques, de visibilité

2 Ki-Zerbo, Histoire de I’ Afrique noire dhier 4 demain, Paris, Hatier, 1972, p.38

182



Revue ASTR-GHANA

des figures marginalisées par I’histoire officielle, et de relecture
critique et mobilisatrice du passé. Dans cette perspective, une
question centrale guide la réflexion : Par quels mécanismes La
Patrie ou la Mort mobilise-t-elle les ressources de la fiction
dramatique pour représenter, interroger et réécrire 1’Histoire,
dans une finalité a la fois mémorielle et politique ? L’hypothése
principale de cette réflexion est que, par une poétique de la
résistance et une dramaturgie engagée, La Patrie ou la Mort
s’affirme comme un théatre de la mémoire active, articulant les
strates du passé aux urgences du présent pour esquisser les
contours d’un avenir fondé sur la justice, la dignité et
I’émancipation. Ainsi, afin d’étayer cette analyse, 1’étude
adopte une approche sociocritique et comparative, en croisant
I’examen du texte dramatique avec les enjeux historiques,
idéologiques et symboliques qui I’informent. Il s’agit de faire
observer comment les choix dramaturgiques en 1’occurrence les
personnages archétypiques, dialogues critiques, dispositifs
scéniques et symboliques participent a une mise en tension
féconde entre mémoire et politique.

L’analyse s’articule autour de trois points. D’abord elle
s’attache, dans un premier temps, a éclairer les fondements
historico-politiques qui ont nourri I’écriture de la piéce, ensuite
elle examine les procédés de transposition et de reconfiguration
du réel historique dans la structure dramatique. Elle met, enfin,
en exergue la portée utopique et réparatrice de cette écriture
théatrale, en résonance avec la pensée de Sony Labou Tansi,
pour qui « le thédtre est [’endroit ou [’on fabrique le réve de la
luciditeé ».

1. Les fondements historico-politiques de La patrie ou la
mort

L’ceuvre théatrale de Mamadou Traoré Diop trouve
sa genese dans deux faits majeurs : d’une part, le

183



Revue ASTR-GHANA

massacre des dockers de Pidjiguiti en 1959, qui
marque un tournant décisif dans la lutte pour
I’indépendance en Guinée-Bissau ; d’autre part, une
volonté affirmée de rendre hommage aux martyrs et
aux figures emblématiques de la révolution. La
méthode sociocritique dont Claude Duchet précise la
visée, 1‘intention permet de structurer notre réflexion

« .. Toute création artistigue est aussi
pratique sociale. Effectuer une lecture
sociocritique revient, en quelque sorte, a
ouvrir 'ceuvre du dedans, a reconnaitre ou a
produire un espace conflictuel ou le projet
créateur se heurte a des résistances, a
[’épaisseur d’un déja la... La sociocritique
interroge l'implicite, les présupposés, le non-
dit ou [l'impensé, les silences et formule
[’hypothése de [’inconscience social du
texte... ».3

Dans cette méme veine Barthélemy Kotchy écrit* : «
il n’est d’ceuvre littéraire innocente en soi. Toute
littérature est littérature a partir de quelque chose ».
Cette conception de Barthélémy Kotchy est
corroborée par Pierre V. Zima (Manuel de
Sociocritique, 2018, p.19) « Les ceuvres littéraires et
les ceuvres d’arts en général sont produites a partir
de certaines normes esthétiques et que celles-ci ne
sauraient étre isolées de [’ensemble des normes
sociales ». Une approche sociocritique de I’ceuvre La
patrie oula Mort  vise a déceler comment les

3 Claude Duchet ; « Positions et Perspectives » in Sociocritique, Paris,
Edition Fernand Nathan, p19.
“Kotchy B « Méthodologie et idéologie » in Littérature et Méthodologie, Abidjan, CEDA, 1984, pp 86-87.

184



Revue ASTR-GHANA

problémes sociaux et les intéréts du groupe social
sont articulés sur le plan semantique, syntaxique et
discursif. Partant de ce postulat, la sociocritique sert
de moyeu, pour dévoiler le déterminisme
sociohistorique qui conditionne la piéce de
Mamadou Traoré Diop. Elle trouve ici toute sa raison
d’étre dans la mesure ou elle préconise 1‘étude
patiente du texte littéraire et de son articulation au
social. Elle permet de porter une attention minutieuse
au détail pour ne pas étre condamné a ne produire
que de vaines redondances, dans la mesure ou la
réalité référentielle subit toujours, sous l'effet de la
stylisation et de [I'écriture, un processus de
transformation sémantique qui code le référent sous
la forme d'éléments structurels et formels. Cela
suppose que soient reconstitués Il'ensemble des
éléments - textuels d'abord, qui participent a la
reconstruction du vecu. Ici, le vécu individuel et
collectif point d’ancrage de I’ceuvre du dramaturge
Traoré Mamadou Diop est le massacre des dockers
de Pidjiguiti, survenu le 3 aolt 1959 sur les quais du
port de Bissau, en Guinée portugaise. Mais
également les frémissements et les praxis sociales
d’un  continent qui amorce les  années
d‘indépendance politique et qui bien que dégage de
la sujétion coloniale n’est pas encore totalement
libéré de la férule imperialiste.

1.1. Le massacre des dockers de Pidjiguiti

Le massacre des dockers de Pidjiguiti, survenu le 3 aodt
1959 sur les quais du port de Bissau, en Guinée portugaise,
constitue un jalon essentiel dans [I’histoire des luttes
anticoloniales en Afrique de I’Ouest et s’impose comme [’un
des fondements historiques majeurs de 1’écriture de La patrie

185



Revue ASTR-GHANA

ou la mort, piece publiée en 1981 par le dramaturge sénégalais
Mamadou Traoré Diop. Cet événement survenu, suite a une
gréve pacifique organisée par les dockers, en réaction aux
conditions de travail dégradantes imposées par la Casa Gouveia
qui est une filiale de la Companhia Unido Fabril, pilier de
I’économie  coloniale portugaise. Ce mouvement est
brutalement réprimé par la police Internationale d’Etat
portugaise (PIDE), la police politique du régime salazariste. Le
bilan humain est lourd : entre 25 et 50 morts, des dizaines de
blesseés, et un traumatisme profond de 1’opinion publique locale
et régionale. Cet événement tragique révele I'impasse des
revendications pacifiques face a la brutalité coloniale et dévoile
au grand jour les tensions accumulées dans le tissu social et
économique de la colonie. A travers cette tragédie, c’est toute
une dynamique de domination qui se manifeste : salaires de
misere, journées de labeur exténuantes, interdiction de
syndicalisation, et mépris total des droits des travailleurs
africains. De fait, le 06 mars 1956, la greve

avait mis en évidence les prémices d’une conscience
ouvriere organisée, tandis qu’un rapport militaire de 1958
alertait sur le risque imminent de soulévement, resté lettre
morte®. L attitude inflexible des autorités coloniales, incarnée
par la figure d’Anténio Carreira, directeur de la Casa Gouveia,
scelle le destin tragique du mouvement. En effet, le 3 ao(t 1959
a 15 heures, les dockers entament la gréve, occupent
pacifiquement le port, mais la répression est immédiate et
sanglante. Pourchassés jusque dans les mangroves, les
grévistes sont exécutés a balles réelles. La violence de
I’intervention de la PIDE fait du massacre de Pidjiguiti un
moment de bascule. L’échec de la voie pacifique incite le
PAIGC (Parti africain pour I’indépendance de la Guinée et du
Cap-Vert) d’Amilcar Cabral, qui avait soutenu le mouvement, a

5 Carlos Lopes, Guinée-Bissau : un pays en construction, Paris, 'Harmattan, 1987.

186



Revue ASTR-GHANA

embrasser la lutte armée®. A partir de 1963, un long conflit de
libération s’engage entre les combattants du PAIGC et les
forces coloniales portugaises. Cette guerre, 1'une des plus
organisées et determinées parmi les luttes anticoloniales dans
I’espace lusophone, s’étendra sur plus d’une décennie et
contribuera, in fine, a I’effondrement du régime salazariste lors
de la Révolution des (Eillets en 1974. Elle ouvrira ainsi la voie
a I’indépendance effective de la Guinée-Bissau et du Cap-Vert.
C’est dans cette trame historique de faits reels que puise le
dramaturge sénégalais, qui archive, par les ressorts de la fiction
dramatique, la mémoire de Pidjiguiti et lui confére une portée
symbolique et politique. La piéce ne se contente pas de
rapporter un épisode de I’histoire coloniale ; elle le dramatise
pour en faire un acte fondateur de conscience révolutionnaire,
un moment de rupture avec I’ordre établi. En cela, elle illustre
pleinement la conception de 1’ceuvre littéraire défendue par
Louri Lot Man, selon laquelle la « L’euvre artistique prise en
elle-méme sans contexte détermingé, est semblable & une
épitaphe dans une langue incompréhensible »’. L’ceuvre
littéraire instaure un échange multidimensionnel entre 1’auteur,
son époque et son environnement socioculturel. Dés lors, elle
ne peut étre pleinement appréhendée en dehors des paramétres
contextuels — historiques, politiques, culturels — et du « projet
humain » qui préside a sa création. Mamadou Traoré Diop
inscrit ainsi sa dramaturgie dans une double dynamique : d’une
part, la dénonciation des violences coloniales ; d’autre part, la
célebration des luttes de libération comme vecteur de dignite,
de mémoire et d’affirmation identitaire.

& Amilcar Cabral, Unity and Struggle : Speeches and Writings, Monthly Review Press, 1979.
7LOURI Lot Man, La structure du texte artistique, Paris, Gallimard, 1973, p.392.

187



Revue ASTR-GHANA

1.2. La patrie ou la mort: Mémoire des martyrs et des
figures de la révolution
Dans La patrie ou la mort, Mamadou Traoré Diop érige la
scéne en un Véritable lieu de mémoire. Le titre de la piece,
emprunté au célébre slogan révolutionnaire de Fidel Castro —
La patria o la muerte, venceremos — n’est pas un simple effet
rhétorique. Il agit comme un mot d’ordre, une injonction a se
souvenir et a poursuivre le combat pour la liberté. En
choisissant ce syntagme hautement symbolique, le dramaturge
sénégalais inscrit son ceuvre dans une double filiation : celle
des luttes de libération du tiers-monde et celle, plus spécifique,
de I’héritage africain des mouvements anticoloniaux. Loin de
se limiter a une dénonciation des violences coloniales, La
patrie ou la mort se construit comme un véritable panthéon
dramatiqgue en hommage aux figures emblématiques de la
révolution en Guinée-Bissau et au Cap-Vert. Dans cette
optique, la piéce débute par la dédicace qui suit :

« A la mémoire de Amilcar Cabral Grand Héros et Martyr des
peuples

Au Parti Africain de /’Indépendance de La Guinée et des lles
du Cap-Vert

Aux victimes de Pidjiguiti

Au peuple héroique et combattant ».

A travers cette dédicace inaugurale comme le souligne
Kouassi Kouakou Jean-Michel, (Djiboul n°006,
\Vol.2,2023,p.88) « Mamadou Traoré Diop fait preuve de
reconnaissance aux héros et martyrs politiques bissao-
guinéens ainsi qu’aux victimes de la greve de Pidjiguiti ». Le
théatre apparait selon Mamadou Traoré Diop comme un
engagement par 1’art, un moyen de s’adresser au peuple

188



Revue ASTR-GHANA

africain depuis la scene. Sur ce point, S. Bérard (2009, p.27)
explique :

Le théatre devient un moyen de relire le
passe, de se le réapproprier en jouant une
histoire qui, falsifiee et raturée par les
historiens officiels soucieux de valoriser la
conquéte  impérialiste, est  aujourd’hui
réécrite par les dramaturges parfois enclins a
la mythification®.

Mamadou Traoré Diop convoque dans sa piece une galerie de
noms devenus, dans I’imaginaire collectif, les piliers de
I’indépendance : Amilcar Cabral, Aristides Pereira, Luis
Cabral, Jodo Bernardo “Nino” Vieira, Francisco Mendes,
Domingos Ramos, Titina Sild et Carmel Pereira. En les
inscrivant dans le tissu dramatique, I’auteur opere un geste a la
fois poétique et politique : il transforme la parole théatrale en
outil de transmission mémorielle et de reconnaissance
historique. Parmi ces figures, Amilcar Cabral occupe une place
centrale. Ingénieur agronome, poete, stratege, penseur de la
décolonisation et fondateur du PAIGC, il a su théoriser une
révolution enracinée dans la culture des peuples opprimés.
Pour lui, « récupérer [’histoire, c’est récupérer I’humanité »2
un principe qui trouve un écho direct dans la piece de Diop, ou
I’histoire devient matiére de scéne et ferment d’une mémoire
partagée. Assassiné en 1973, Amilcar Cabral incarne 1’utopie
blessée mais non défaite de la libération. Autour de lui
gravitent des compagnons de lutte aux trajectoires
complémentaires. Luis Cabral, premier président de la Guinée-
Bissau indépendante, et Aristides Pereira, président fondateur

8 Sylvie Bérard, Histoire et mémoire dans les dramaturgies africaines contemporaines, Paris, L’'Harmattan,
2009, p.27.

® Amilcar Cabral, Unity and Struggle : Speeches and Writings of Amilcar Cabral, New York, Monthly
Review Press, 1979.

189



Revue ASTR-GHANA

du Cap-Vert, ont poursuivi son ceuvre, s’efforgant de traduire
les idéaux révolutionnaires en projets d’Etat souverain. Leur
présence dans la piece témoigne d’une fidélité aux principes de
justice, de dignité et d’unité africaine. Jodo Bernardo “Nino”
Vieira, chef militaire de la guérilla et président de la
République, représente I’incarnation de la résistance armée
devenue pouvoir d’Etat. Son parcours rappelle, avec toute sa
complexité, les tensions entre I’héroisme de la lutte et les défis
du pouvoir postcolonial. D’autres figures incarnent 1’éthique de
la révolution. Francisco Mendes, Premier ministre de la
Guinée-Bissau, fut reconnu pour son intégrité et sa proximité
avec le peuple. Sa mort prématurée, en 1978, est évoquée
comme un deuil politiqgue majeur. Domingos Ramos, quant a
lui, meurt au front et devient le symbole de 1I’engagement total.
A travers lui, c’est toute une génération de combattants
anonymes que la piéce honore. Mamadou Traoré Diop n’oublie
pas les femmes, ces « sentinelles de I’ombre », souvent
reléguées dans les récits officiels. Titina Sila, morte en mission
en 1973, est une héroine célébrée par les chants populaires ;
Carmel Pereira, militante infatigable, symbolise 1’intelligence
logistique et 1’éducation idéologique du mouvement. Leur
présence dans la piéce rompt avec 1’effacement habituel des
figures féminines de la guerre et rappelle que la libération fut
aussi portée par des voix de femmes. Ainsi, La patrie ou la
mort devient un espace scénique de reconnaissance et de
réparation symbolique. En nommant ces figures, Diop les
arrache du confort de 1’oubli, les réinscrit dans le présent, et
propose au spectateur un théatre de la filiation, de
I’émancipation et de la transmission. Ce faisant, il s’inscrit
dans la tradition d’un théatre africain engagé, ou 1’acte d’écrire
est indissociable de 1’acte de se souvenir et d’agir. La
dramaturgie de Diop se veut donc autant une archive poétique
qu’un appel a la conscience historique.

190



Revue ASTR-GHANA

2. La transposition historique Diopienne comme archive
memorielle

Mamadou Traoré Diop articule une dramaturgie ou le
théatre devient un instrument de mémoire et un vecteur de
conscientisation politique. Par la mise en scéne de personnages
historiques et I'usage de dispositifs scéniques expressifs,
I’auteur confére a son ceuvre une dimension a la fois
idéologique et symbolique. Cette double approche se manifeste
d’une part par la construction de personnages investis d’une
parole engagée, et d’autre part par une scénographie fortement
chargée de signes, permettant de dire 1’Histoire au-dela du
texte. L’étude analysera donc, dans un premier temps, la
fonction idéologique des personnages, avant d’examiner les
mécanismes sceniques et symboliques qui participent a la
relecture mémorielle du passé.

2.1. Les personnages comme porteurs de discours
idéologiques

Dans La patrie ou la mort, Mamadou Traoré Diop construit
ses personnages non comme de simples figures dramatiques,
mais comme des incarnations vivantes d’une idéologie
révolutionnaire. Ils deviennent des vecteurs d’un discours de
libération, d’émancipation et de réhabilitation historique, a la
croisée de la mémoire collective et de 1’action politique. Loin
de toute neutralité, chaque personnage est porteur d’un sens
historique fort, enraciné dans le réel des luttes anticoloniales de
la Guinée-Bissau et du Cap-Vert. Cette posture dramatique
s’inscrit dans la conception selon laquelle, comme 1’écrit Aimé
Césair (Discours sur le colonialisme, 1955, p. 9.): « une
civilisation qui s'avere incapable de résoudre les problemes
que suscite son fonctionnement est une civilisation décadente
». Les personnages diopiens apparaissent précisément comme

191



Revue ASTR-GHANA

ceux qui contestent cette civilisation coloniale décadente, en
dénoncant ces violences structurelles et revendiquant un autre
avenir pour leur peuple. Parmi ces figures, Amilcar Cabral
occupe une place cardinale. Non seulement leader du PAIGC,
mais aussi penseur de la révolution, il est présenté dans la piéce
comme un homme de conviction, dont la parole est autant
politique que poétique.

« AMILCAR : Cher camarades! je vous félicite
pour votre adhésion au parti, je vous encourage sur la
voie du refus et de la fermeté. En ce jour de deuil, je
vous demande de vous lever pour observer une minute
de silence & la mémoire des victimes de Pidjiguiti. (les
militants se levent une minute de silence). Merci
Camarades, nous venons de perdre des fréres, de
braves et glorieux combattants, mais leur sacrifice
douloureux restera un exemple pour tous les peuples
africains. Le camarade Domingot a été fusillé ce
matin méme dans sa cellule. 1l est tombé dignement. I
n’a pas parlé malgré la haine de ses bourreaux. » (La
Patrie ou la mort, p 35)

Le personnage de Cabral a su donner un sens au silence et une
voix aux douleurs. Son engagement rappelle ce que Frantz
Fanon affirmait dans Les Damnes de la terre : « Chaque
génération doit, dans une relative opacité, découvrir sa
mission, la remplir ou la trahir. »° Les personnages féminins
ne sont pas en reste : Titina Sil, par exemple, est représentée
non seulement comme une combattante mais aussi comme une
militante de la dignité des femmes africaines. A travers elle,
Diop répare Dinvisibilisation des femmes dans les récits
historiques. Une réplique souligne : « C’est avec le feu dans les
yeux et le ventre vide qu’elle tenait la ligne. » (La patrie ou la

10 Frantz Fanon, Les Damnés de la terre, Paris, La Découverte, 2002 (édition originale 1961), p. 204.

192



Revue ASTR-GHANA

mort, p 70). Ce type d’énoncé donne a voir une héroine du
quotidien, actrice de la transformation sociale, en écho a la
pensée de Mariama B4, qui écrivait dans Une si longue lettre :
« La femme africaine est au ceeur de la résistance silencieuse.
»1 Sur le plan dramaturgique, ces personnages fonctionnent
comme des allégories politiques. Leur dimension humaine est
indissociable de leur fonction idéologique : ils dénoncent,
instruisent, éveillent. A cet égard, Mamadou Traoré Diop hérite
clairement de la tradition brechtienne, pour laquelle le théatre
doit étre un espace de réflexion critique. Comme 1’écrit Bertolt
Brecht ; « le théatre doit faire du spectateur un observateur
actif, non un consommateur passif. »'? La parole des
personnages devient donc une parole-monde : elle dépasse les
enjeux individuels pour se faire parole collective, portée par
une conscience historique. En donnant corps a des figures
historiques telles que Francisco Mendes, Domingos Ramos,
Aristides Pereira ou encore Nino Vieira, le dramaturge
recompose une fresque politique, un récit choral ou I’Histoire
se dit depuis la scene, dans une mise en voix qui dépasse
I’archive pour devenir incarnation dramatique. Le personnage
n’a plus seulement un rdle a jouer, mais représente un porte-
voix d’une génération insurgée. Ainsi, La patrie ou la mort
s’accole pleinement a la perspective théatrale que défend Sony
Labou Tansi lorsqu’il affirme : « L’écriture est un champ de
bataille. »* Les personnages de Diop, a travers leurs paroles,
incarnent cette lutte : ils sont les témoins d’une mémoire
blessée, mais aussi les artisans d’un avenir a reconstruire. Le
théatre devient alors un instrument idéologique puissant, ou
I’humain et le politique s’entrelacent dans une dramaturgie de
la résistance.

11 Mariama Ba, Ur]e si longue lettre, Dakar, Nouvelles Editions Africaines, 1979, p. 42.
12 Bertolt Brecht, Ecrits sur le théatre, trad. Jean Tailleur, Paris, L’ Arche, 1963, p. 78.
13 Sony Labou Tansi, Euvres complétes — Tome |, Paris, Seuil, 2022, p. 23.

193



Revue ASTR-GHANA

2.2. Dispositifs scéniques et symboliques pour dire
I’Histoire
Dans La patrie ou la mort, Mamadou Traoré Diop mobilise une
pluralité de dispositifs scéniques et symboliques pour inscrire
I’histoire dans 1’espace théatral. Loin de se contenter d’une
narration historique linéaire, le dramaturge sénégalais opte
pour une écriture scénique polysémique, ou les objets, les
gestes, les sons et les espaces prennent une valeur hautement
signifiante. Le théatre devient ainsi un lieu d’archivage
sensible, une scéne de mémoire vivante ou 1’Histoire n’est pas
simplement racontée, mais performée, interrogée, et réinvestie.
Dans cette optique, le dispositif scénique s’apparente a ce que
Michel de Certeau appelle une « opération d’appropriation »** :
le théatre récupere I’Histoire officielle pour en faire matiere
dramatique, en déconstruisant les versions hégémoniques et en
restituant la voix des oublié¢s. La scéne n’est pas seulement le
lieu d’un récit, mais un véritable palimpseste de résistances.
Comme le souligne Pierre Nora, « la mémoire installe le
souvenir dans le sacré, |’Histoire le libere de ce sacré pour en
faire un objet de connaissance »*° (Les lieux de mémoire,
1984). Mamadou Traoré Diop conjugue ces deux approches en
sacralisant les figures révolutionnaires tout en les inscrivant
dans une analyse politique rigoureuse. Parmi les dispositifs
marquants, I’usage des voix-off dans la piece contribue
également a la mise en tension du temps historique. Ces voix
désincarnées, parfois spectrales, viennent hanter 1’espace
dramatique, rappelant les morts, les martyrs, les cris des
disparus. Elles instaurent un dialogue entre passe et présent,
entre I’archive et le vécu, entre le silence imposé et la parole
retrouvée. Cela rejoint la réflexion de Walter Benjamin dans

4 Michel de Certeau, L’invention du quotidien. Tome I : Arts de faire, Paris, Gallimard, coll. « Folio Essais
», 1990, p. 40.

15 Pierre Nora, « Entre mémoire et histoire : la problématique des lieux », dans Les Lieux de mémoire, tome
1, La République, Paris, Gallimard, 1984, p.24.

194



Revue ASTR-GHANA

Sur le concept d’histoire : « Méme les morts ne seront pas en
sécurité si I’ennemi [’emporte. »*® La scénographie dans La
patrie ou la mort privilégie une esthétique dépouillée, ou
chaque élément posséde une forte charge symbolique. Les
costumes militaires, les drapeaux révolutionnaires, les chaines
brisées, les photos des martyrs projetées en fond de scéne : tous
participent & une théatralisation du combat pour la liberté. Cette
économie de moyens, caractéristique du théatre engagé
postcolonial, s’inscrit dans la lignée du théatre de guérilla, tel
que le concevait Ronnie Davis, ou « la scéne devient le
prolongement du champ de bataille idéologique. »'” Enfin, la
temporalité éclatée — entre récit historique, scénes de guerre,
moments de silence et cérémonies funeébres — permet une
circulation permanente entre le passé révolutionnaire et les
enjeux contemporains de la mémoire. En ce sens, La patrie ou
la mort rejoint les principes du théatre de la mémoire active,
que Bernard Dort décrivait comme un théétre « ou [’Histoire
devient une présence agissante dans le présent de la scene. »
18Ainsi, par ’orchestration de signes, de gestes, de sons et de
symboles, Mamadou Traoré Diop parvient a faire de la scéne
un lieu de relecture historique et de réappropriation identitaire.

Le spectateur n’est pas seulement témoin de la
représentation ; il devient partie prenante d’un travail de
remémoration collective. Le theadtre se fait alors archive
incarnée et vivante, acte politique et poétique, traversé par
I’exigence de justice et la fidelité aux morts, selon les mots de
Cabral :« Honorer les morts, ¢ est continuer leur combat. »*°

16 Walter Benjamin, Sur le concept d’histoire [1940], in GEuvres Ill, Paris, Gallimard, coll. « Folio Essais »,
2000, trad. Maurice de Gandillac et Rainer Rochlitz, thése VIII, p. 434.

17 Ronnie Davis, cité par Jean Vilar dans Le thédtre, service public, Paris, Gallimard, 1975

18 Bernard Dort, Thédtre et société : de Claudel a Brecht, Paris, Gallimard, coll. « Idées », 1967, p. 150 (la
citation exacte peut varier légérement selon les éditions).

19 Amilcar Cabral, Unity and Struggle : Speeches and Writings, New York, Monthly Review Press, 1979,
citation issue de divers discours, notamment L arme de la théorie, discours prononcé en 1966 a La Havane.

195



Revue ASTR-GHANA

3. Poétique de la résistance et utopie dramatique

En articulant les tensions de I’Histoire et les urgences du
politique, Mamadou Traore Diop élabore une dramaturgie
engagée qui répond a une double exigence : mettre en ceuvre
une esthétique du conflit et de I’engagement, ou la lutte
anticoloniale devient moteur de création, et fait du théétre un
espace de réparation symbolique, capable d’accueillir et de
panser les blessures de la mémoire collective. Cette articulation
confére a son écriture une portée critiqgue profonde et une
puissante dimension mémorielle.

3.1. Une esthétique du conflit et de ’engagement
Dans La patrie ou la mort, Mamadou Traoré Diop élabore une
esthétique du conflit, indissociable d’une posture
d’engagement politique et historique. La piece s’inscrit dans la
tradition d’un théatre qui ne se contente pas de représenter le
monde, mais cherche a D’interpeller, a le transformer, et a
éveiller les consciences. Le dramaturge sénégalais donne ainsi
forme a un théatre de combat, ou la scéne devient un champ de
tension entre mémoire et actualité, oppression et résistance,
silence et parole retrouvée. L’engagement du dramaturge se
manifeste d’abord par le choix du sujet : la guerre de libération
de la Guinée-Bissau et du Cap-Vert, notamment autour du
massacre de Pidjiguiti (1959), épisode fondateur dans la
rupture avec la domination coloniale portugaise. L’histoire, ici,
n’est pas seulement un arriére-plan narratif ; elle constitue la
matrice méme de I’intrigue. Comme le rappelle 1’historien
Jacques Le Goff, « [’histoire est mémoire collective, et la
mémoire est, en ce sens, toujours un enjeu de pouvoir »%. En
rejouant les scénes de lutte, La patrie ou la mort participe a la

2 Jacques Le Goff, Histoire et mémoire, Paris, E(jitions Gallimard, coll. « Quarto », 2007 (1re éd. 1988), p.
17. Jacques Le Goff, Histoire et mémoire, Paris, Editions Gallimard, coll. « Quarto », 2007 (1re éd. 1988), p.
17.

196



Revue ASTR-GHANA

réappropriation d’un récit longtemps effacé ou marginalisé
dans les discours officiels. Cette théatralisation du conflit prend
appui sur une esthétique de la violence, non comme apologie,
mais comme dévoilement de la brutalit¢ coloniale. La
représentation des répressions, des exécutions sommaires, des
tortures et de I’acharnement de la PIDE fait de la scéne un
espace de confrontation directe avec les logiques d’oppression.
Dans cette veine, Mamadou Traoré Diop rejoint une tradition
théatrale ou, comme 1’écrivait Jean-Paul Sartre, (Qu’est-ce que
la littérature ? 1948, p. 228) ; « Le thédtre engagé [ ...] refuse
de faire du spectateur un voyeur. Il veut qu’il soit acteur, juge,
responsable ». L’engagement esthétique se lit aussi dans
I’écriture polyphonique de la picce. L’alternance entre voix
individuelles et collectives, récits intimes et chants
révolutionnaires, permet une circulation de la parole entre les
vivants et les morts, entre les héros nommeés et les anonymes de
I’histoire. Cette multiplicit¢é des voix rejoint 1’exigence
formulée par Aimé Césaire selon laquelle « la parole doit se
faire foudre, morsure, cri, éclat, pour dire la vérité du monde
»?! L’ceuvre de Mamadou Traoré Diop épouse cette exigence
dans un langage dramatique ou le cri du peuple résonne au
ceeur du texte. On retrouve egalement une dimension
brechtienne dans la maniére dont Diop articule le conflit
scénique : par le recours a la distanciation, aux adresses au
public, et a 1’usage d’éléments documentaires. Le théatre ne
cherche pas a faire oublier qu’il est fiction, mais au contraire a
rappeler qu’il est un lieu de lucidité et de construction du sens.
Il engage, selon Berthold Brecht (Ecrits sur le théatre, 1963) ,
un « thédtre de [’interrogation » ou les faits ne sont pas
montrés pour eux-mémes mais pour leur capacité a susciter
réflexion et action. L’esthétique du conflit se prolonge enfin
dans la mise en tension des temps. Le passé colonial ne se
referme pas comme une simple page d’histoire : il hante le

2L Aimé Césaire, Discours sur le colonialisme, Paris, Présence Africaine, 1955, p. 12.

197



Revue ASTR-GHANA

présent et projette ses échos vers I’avenir. Le théatre devient
ainsi un espace de condensation temporelle, une mémoire
agissante, selon 1’analyse de Walter Benjamin (Sur le concept
d’histoire, 1940, p. 321) : « L’historicisme présente le passé
comme un objet de contemplation. Le matérialisme historique,
lui, le saisit comme une charge a faire exploser dans le présent
». Cette vision dynamique de I’histoire traverse I’ceuvre de
Mamadou Traoré Diop, qui fait du theéatre une arme
symbolique dans la lutte pour la dignité et la souveraineté. En
somme, La patrie ou la mort s’inscrit dans une tradition de
théatre politique africain ou I’esthétique ne se sépare jamais de
I’¢thique. Elle interroge le passé pour mieux éveiller les
consciences contemporaines, dénoncant les systemes de
domination tout en célébrant les forces d’émancipation. A
travers le conflit dramaturgique, le dramaturge donne forme a
un théatre d’urgence, de mémoire, et de combat.

3.2. Le théatre comme espace de réparation symbolique

Le rapport au passé ne saurait se réduire a une simple
juxtaposition de faits, dépourvue de discernement entre
I’essentiel et I’anecdotique. L’histoire nous interpelle, elle nous
¢branle, et nous oblige a la reconnaitre, a 1’assumer ou a la
contester. Dans le théatre négro-africain contemporain et plus
particulierement dans le théatre diopien, la transposition a
I’histoire ne constitue pas un simple décor narratif ; elle est au
ceeur de I’action dramatique, indissociable du geste théatral.
Chague mouvement scénique engage le passé, le réactive, et en
fait une matiére vivante de mémoire ou de résistance. Comme
le souligne a juste titre Maurice Merleau-Ponty :

« L’histoire est une action, qu’on Ila
contemple comme spectacle ou qu’on
I’assume comme responsabilité. La condition
de I’historien n’est pas différente de celle de

198



Revue ASTR-GHANA

I’homme agissant. La notion de sens de
I’histoire ne revient pas a coincider avec ce
qui a été vecu, mais a déchiffrer le sens total

de ce qui a été fait jusqu’ici »%.

Dans cette perspective, le théatre de Mamadou Traoré Diop
s’attache a reconstituer, avec un réalisme saisissant, les actions
des figures héroiques de la résistance anticoloniale. Il se
présente comme un espace de remémoration et de valorisation
des grandes luttes menées durant la période coloniale, tout en
mettant en lumiere les figures emblématiques de I’histoire
africaine. Toutefois, son ambition dépasse la simple évocation
historique : ce théatre cherche a questionner en profondeur le
sens de nos engagements. Il ne prétend pas dicter ce que les
hommes doivent vouloir, mais aspire plutt a dévoiler, a travers
la médiation de la mémoire dramatique, la véritable portée de
leurs désirs et aspirations, en les inscrivant dans une conscience
historique partagée.

Dans La patrie ou la mort, le dramaturge sénégalais investit le
théatre d’une fonction mémorielle et réparatrice, en lui
conférant la mission de restaurer des Vérités historiques
occultées, de redonner une voix aux disparus, et de réhabiliter
symboliqguement les martyrs des luttes anticoloniales.
L’exploitation de cette histoire aboutie a la fiction dramatique
que Jean-Marie Schaeffer appelle « la contamination du monde
historique par le monde fictionnel »?* Le théatre devient ainsi
un lieu de mémoire vivante, au sens de Pierre Nora, (Les Lieux
de Mémoire, 1984, p.123) c’est-a-dire un espace ou « la
mémoire s’inscrit dans le présent pour lutter contre [’oubli ».
Cette mémoire théatrale, incarnée par les personnages et les
dispositifs scéniques, ne vise pas seulement a commeémorer,
mais a réparer l’effacement et les blessures laissées par la

22 Merleau Ponty, Sens et non-sens, Paris, Nagel, 1948, p.25
2 Jean-Marie Schaeffer, Art, création, fiction, Paris, Editions, Jacqueline Chambon, 2004, p.145

199



Revue ASTR-GHANA

violence coloniale. Loin d’une simple reconstitution historique,
La patrie ou la mort déploie une écriture dramatique ou
I’Histoire est ressaisie dans sa dimension humaine et
sacrificielle. En donnant a entendre les voix des ombres
d’Amilcar Cabral, de Titina Sild ou de Domingos Ramos, le
dramaturge senégalais éléve ces figures a la dignité de
symboles. Leur présence sur scéne agit comme une
résurrection par le verbe, une maniere de leur rendre justice la
ou I’histoire officielle les a parfois réduits au silence. Comme
I’écrit Paul Ricoeur (La mémoire, [’histoire, [’oubli, 2000, p.
101), « le devoir de mémoire ne consiste pas a fixer le passé,
mais a rendre justice a ceux qui ont été léses par [’oubli ».
Cette parole restituée devient des lors une forme de réparation
symbolique, qui réhabilite les exclus de I’histoire dominante.
Le theadtre assume ici une fonction proche de ce que la
psychanalyse appelle la “mise en scéne du trauma” : en
rejouant les épisodes douloureux, il ne les répéte pas a
I’identique, mais les ¢élabore, les transforme, les donne a
penser. Il permet au spectateur de se confronter a une vérité
traumatique dans un cadre ritualisé, distancié¢, ou 1’émotion
rencontre la réflexion. C’est dans ce sens que I’on peut
comprendre les propos d’Aimé Césaire (Discours sur le
colonialisme suivi du discours sur la négritude, 2004) : « il n’y
a pas de dignité sans mémoire », et c¢’est au théatre, justement,
de faire ceuvre de mémoire pour restaurer la dignité collective.
Des dramaturges comme Sony Labou Tansi ou Werewere
Liking ont eux aussi exploré cette fonction thérapeutique du
théatre, comme le souligne Sylvie Chalaye (Nouvelles
dramaturgies d’Afrique noire francophone,2004): « Le théatre
africain se veut souvent un lieu de reconstruction de I’humain
blessé, un rituel qui panse les plaies de [’histoire par la magie
de la scéne ». Chez Mamadou Traoré Diop, cette scéne-
réparation s’incarne a travers une dramaturgie du recueillement
et du témoignage, ou les gestes, les chants et les silences

200



Revue ASTR-GHANA

deviennent autant de langages symboliques de deuil et
d’hommage. Enfin, le théatre comme espace de réparation
symboliqgue est aussi un lieu de transmission
intergénérationnelle. En convoquant les figures
révolutionnaires, le dramaturge sénégalais ne s’adresse pas
seulement au pass€, mais aussi a 1’avenir. Il inscrit les luttes
dans une temporalité continue, ou les combats pour la liberté,
la justice et la dignité ne s’achévent pas avec I’indépendance
politique, mais se poursuivent sous d’autres formes. En
somme, La patrie ou la mort transforme la scéne en un
sanctuaire de la mémoire collective, en un espace sacré ou les
blessures de [I’histoire trouvent parole, reconnaissance et
élévation. Par la mise en récit du passé, la piéce ne panse pas
seulement les douleurs anciennes : elle pose les bases d’un
dialogue réparateur entre les générations, les peuples et les
mémoires. Le théatre y devient ce que Wole Soyinka (Myth,
Literature and the African World. Cambridge University Press,
1976) appelait un « espace sacré de I’humanité », un lieu ou se
réinvente le sens, ou 1’on restaure les figures tombées, et ou se
perpétue I’esprit de résistance.

Conclusion

Mamadou Traoré Diop en transposant 1’histoire dans la
fiction dramatique, érige le théatre en arme symbolique de
résistance, en sanctuaire de la mémoire collective et en
manifeste scénique pour la dignité retrouvée. En mettant en
scéne la lutte pour I’indépendance de la Guinée-Bissau et du
Cap-Vert sur les planches, par la transposition de 1’histoire du
massacre de Pidjiguiti et ’hommage vibrant rendu aux figures
emblématiques du PAIGC, il fait de la scéne théatrale un lieu
de remémoration active, et de réappropriation identitaire. Les
personnages diopiens, porteurs d’une parole idéologique dense
et polyphonique, incarnent les aspirations profondes d’un

201



Revue ASTR-GHANA

peuple en quéte de liberté, de reconnaissance historique et de
réparation des silences imposés. La scénographie, elle aussi
hautement signifiante, tissée de symboles, de gestes rituels, de
voix multiples et d’objets chargés de mémoire, fait de la scéne
un veéritable champ de bataille idéologique, un autel dramatique
ou les morts sont convoqués pour éclairer et soutenir les
actions des vivants. Fideéle a une tradition d’écritures
dramatiques engagées, Mamadou Traoré Diop concoit le
théatre non comme un simple miroir de I’histoire, mais comme
un acte de parole insurgée, une force d’interpellation, un appel
a la lucidité et a la responsabilité collective. Loin de toute
neutralité esthétique, La patrie ou la mort articule une poétique
de la résistance et une dramaturgie de la réparation, ou
I’Histoire est non seulement racontée, mais incarnée,
réhabilitée et offerte en partage a une communauté interpellée
dans son humanité. La présente étude démontre que le théatre,
en tant qu’art de la parole incarnée et de la mise en scéne, peut
constituer un puissant vecteur de déconstruction des récits
hégémoniques, de visibilité des figures marginalisées par
I’histoire officielle, et de relecture critique et mobilisatrice du
passé. En ce sens, la piece de Mamadou Traoré Diop se
présente comme une marque d'affirmation et de réaffirmation
aux niveaux artistique et culturel de 1’authenticité de 1°histoire
de la décolonisation africaine.

Bibliographie

ARISTOTE, 1922. Poétique, Gallimard.

DORT Bernard, 1967.Théatre et société : de Claudel a Brecht,
Paris, Gallimard, coll. Idées.

CESAIRE Aimé,1979. Discours sur le colonialisme, Paris,
Présence Africaine.

CABRA Amilcar, 1979. Unity and Struggle : Speeches and
Writings, New York, Monthly Review Press, citation issue de

202



Revue ASTR-GHANA

divers discours, notamment L’arme de la théorie, discours
prononcé en 1966 a La Havane

BERARD Sylvie,2009. Histoire et mémoire dans les
dramaturgies africaines contemporaines, Paris, L’Harmattan.
BRECHT Bertolt,1963. Ecrits sur le théatre, trad. Jean Tailleur,
Paris, L’ Arche

CARLOS Lopes,1987. Guinee-Bissau : un pays en
construction, Paris, L.’Harmattan.

CHALAYE Sylvie,2004. Nouvelles dramaturgies d’Afrique
noire francophone. Rennes : Presses Universitaires de Rennes.
FRANTZ Fanon,2002 (édition originale 1961). Les Damnés de
la terre, Paris, La Découverte.

LE GOFF Jacques, 2007. Histoire et mémoire, Paris, Editions
Gallimard, coll. Quarto, (1re éd. 1988).

SARTRE Jean-Paul, 1948.Qu’est-ce que la littérature ? Paris,
Gallimard, coll. Idées.

SCHAEFFER Jean-Marie, 2004. Art, création, fiction, Paris,
Editions, Jacqueline Chambon.

LOURI Lot Man,1973. La structure du texte artistique, Paris,
Gallimard.

KI-ZERBO Joseph,1972. Histoire de I’Afrique noire d’hier a
demain, Paris, Hatier

KOTCHY Barthélémy, 1984. « Meéthode et idéologie » in
littérature et méthodologie, Abidjan, CEDA.

KOTCHY Barthélémy, 1983. Essai sur le roman négro-
africain. Paris : Présence Africaine.

KOUASSI Kouakou Jean-Michel, 2023.L échec
amphibologique dans La patrie ou la mort, In DJIBOUL
N°006, Vol.2, p. 88.

BA Mariama, Une si longue lettre, 1979. Dakar, Nouvelles
Editions Africaines.

PONTY Merleau, 1948.Sens et non-sens, Paris, Nagel,

DE CERTEAU Michel,1990. L’invention du quotidien. Tome 1
. Arts de faire, Paris, Gallimard, coll. Folio Essais

203



Revue ASTR-GHANA

NORA Pierre,1984. « Entre mémoire et histoire : la
problématique des lieux », dans Les Lieux de mémoire, tome 1,
La République, Paris, Gallimard.

PETER Karibe Mendy, 2013. Historical Dictionary of the
Republic of Guinea-Bissau, Scarecrow Press

RICOEUR Paul, 2000. La mémoire, 1 histoire, [’oubli, Paris,
Seuil,

RONNIE Davis, cite par VILAR Jean 1975. Le theéatre,
service public, Paris, Gallimard.

SONY Labou Tansi, 2022, Euvres complétes — Tome I, Paris,
Seuil.

SOYINKA, Wole,1976. Myth, Literature and the African
World. Cambridge University Press,

WALTER Benjamin,2000. Sur le concept d’histoire [1940], in
Euvres 111, Paris, Gallimard, coll. « Folio Essais »

204



