
 
313 

THEATRE AFRICAIN : CADRE D’UN 

PANAFRICANISME ARTISTIQUE 
 

TARNAGDA Boukary 
Université Nazi Boni de Bobo-Dioulasso 

Burkina Faso 

 
 

Résumé 

 
 « Faire théâtre de tout » est la célèbre formule de Antoine 

Vitez, théoricien du théâtre français. Cette réflexion appelle le 

fait que toute écriture ou toute action humaine peut induire la 

naissance d’un texte de théâtre ou d’une représentation théâtrale. 

Ainsi, l’art théâtral est une activité qui est intrinsèquement liée 

aux actions des hommes, à tel point qu’il constitue le reflet, ou plus 

encore, le miroir des pratiques humaines. 

 Vivant dans un contexte où les différents peuples qui 

constituent le continent africain sont amenés à se rencontrer, à 

vivre parfois des histoires similaires et à pratiquer divers arts, les 

frontières tracées par les Occidentaux n’ont pas une réelle 

emprise sur les nombreux liens transfrontaliers qui unissent ces 

populations. Parmi ces activités, les arts vivants sont des éléments 

rassembleurs. Ils permettent aux individus de se projeter dans 

l’espace et dans le temps, afin de mieux communier. Le théâtre ne 

manque pas d’être cité parmi ces activités. 

 Art vivant emprunté à l’Occident dans sa pratique 

moderne, l’appropriation de cet art par de nombreux praticiens du 

continent fait de lui une pratique qui s’intègre bien aux réalités 

africaines. De ce fait, indifféremment de leurs régions de 

provenance, les artistes sont amenés à collaborer sur des 

initiatives collectives. Celles-ci abordent de nombreux éléments. 

Ceux-ci s’inscrivent dans une dynamique panafricaniste. Ainsi, en 



 
314 

allant des événements comme les Résidences Panafricaines de 

Création Théâtrales  (RECREATRALES) au Burkina Faso ou le 

Marché des Arts du Spectacle d’Abidjan (MASA) en Côte-d’Ivoire 

aux créations artistiques, les pièces de théâtre deviennent des 

moments de conjugaison d’énergie et de mutualisation de 

ressources humaines comme matérielles. Au-delà, des sujets qui 

sont parfois abordés permettent aux populations de découvrir les 

éléments de leur culture. Ainsi, les mythes, les épopées et 

certaines histoires du continent sont utilisés comme matériaux 

pour des créations théâtrales.  

   A la lumière de ce qui est évoqué plus haut, il donc aisé de 

déduire que les Africains, à partir des différents narratifs et 

pratiques qui jalonnent leur quotidien, conjuguent leur actions afin 

de produire, dans une convergence de choix thématiques, des 

œuvres artistiques de divers genres.  

 Notre réflexion veut poser la question des sujets abordés 

par les praticiens du théâtre contemporain en Afrique, mais aussi 

les mécanismes qui leur permettent de travailler dans une certaine 

convergence à travers des initiatives panafricanistes. Exploités, 

les nombreux mythes, épopées et d’autres éléments de la tradition 

orale, peuvent galvaniser des jeunes générations en leur 

présentant des héros et les anti-héros des histoires africaines. En 

cela, elles pourraient, davantage, mener vers des actions 

fédératrices au sein d’événements rassembleurs et 

transfrontaliers, permettant ainsi de découvrir la transversalité 

des figures historiques du continent.  

 La question principale qui guidera nos travaux est de savoir 

le type de théâtre qu’il faut dans un contexte de panafricanisme 

manifesté par les populations des différentes régions du 

continent. Nous réfléchirons également sur la raison pour laquelle 

les éléments des préoccupations des peuples africains doivent 

faire l’objet d’un usage plus accentué par les dramaturges 

contemporains. En d’autres termes, quel théâtre faut-il pour une 



 
315 

Afrique qui tend à prendre à bras le corps la notion de 

panafricanisme ? 

 

Mots-clés : théâtre, rencontres, panafricanisme, événements, 

mutualisation  

 
 

Abstract 

 
 "Making theater of everything" is the famous phrase of 

French theater theorist Antoine Vitez. This reflection invokes the 

fact that any writing or human action can lead to the birth of a 

theatrical text or a theatrical performance. Thus, the art of 

theater is an activity intrinsically linked to human actions, to the 

point that it constitutes a reflection, or even more so, a mirror of 

human practices. 

 Living in a context where the different peoples that 

make up the African continent are led to encounter each other, 

sometimes experiencing similar histories and practicing diverse 

arts, the borders drawn by Westerners have no real influence on 

the many cross-border ties that unite these populations. Among 

these activities, the performing arts are unifying elements. They 

allow individuals to project themselves in space and time, in order 

to better connect. Theater is not without mention among these 

activities. 

 

 A living art borrowed from the West in its modern 

practice, the appropriation of this art by many practitioners on 

the continent makes it a practice that integrates well with African 

realities. As a result, regardless of their regions of origin, artists 

are led to collaborate on collective initiatives. These address many 

elements. These are part of a Pan-Africanist dynamic. Thus, from 

events such as the Pan-African Residencies for Theatrical 

Creation (RECREATRALES) in Burkina Faso or the Abidjan 



 
316 

Performing Arts Market (MASA) in Ivory Coast to artistic 

creations, plays become moments of conjugation of energy and 

pooling of human and material resources. Beyond that, subjects 

that are sometimes addressed allow populations to discover 

elements of their culture. Thus, myths, epics and certain stories 

from the continent are used as materials for theatrical creations. 

In light of what has been mentioned above, it is therefore easy to 

deduce that Africans, from the different narratives and practices 

that mark their daily lives, combine their actions in order to 

produce, in a convergence of thematic choices, artistic works of 

various genres. 

 

 Our research aims to address the topics addressed by 

contemporary theater practitioners in Africa, as well as the 

mechanisms that enable them to work in a certain convergence 

through Pan-Africanist initiatives. When used effectively, the 

many myths, epics, and other elements of oral tradition can 

galvanize younger generations by introducing them to the heroes 

and anti-heroes of African stories. In this way, they could further 

lead to unifying actions within inclusive, cross-border events, thus 

allowing for the discovery of the transversal nature of the 

continent's historical figures. 

 The main question that will guide our work is what type 

of theater is needed in a context of Pan-Africanism expressed by 

populations in different regions of the continent. We will also 

reflect on why elements of the concerns of African peoples should 

be more widely used by contemporary playwrights. In other words, 

what kind of theater is needed for an Africa that is tending to 

embrace the notion of Pan-Africanism?  

 

Keywords: theater, meetings, pan-Africanism, events, sharing 

 

 

 



 
317 

  

  
 Introduction 

  

Toute pièce de théâtre est ancrée, par son auteur ou par 

d’autres éléments, dans un espace donné. Ainsi, de nombreux 

éléments du quotidien des peuples sont utilisés à des fins de 

dramatisation. Cela ressort de la formule d’Antoine Vitez, 

acteur, metteur en scène et poète français : « Faire théâtre 

de tout1 » qui sous-entend que toute activité ou toute 

production humaine peut faire l’objet de création théâtrale. 

Selon cette formule, l’on doit s’écarter de la dictature des 

carcans dramaturgiques. A travers des matériaux qui ne 

relèvent pas du domaine théâtral ou littéraire, il faut pouvoir 

créer des œuvres scéniques.  

Cette formule nous amène à considérer différents éléments 

culturels africains, dont les mythes, les épopées, l’Histoire 

et les histoires du continent comme moteurs de 

dramatisation. Les éléments culturels appartiennent à de 

nombreuses populations qui sont souvent à cheval sur les 

frontières nationales. Leur usage pour des créations 

théâtrales conduit à une certaine convergence des points de 

vue de ces populations et la revendication d’une 

appartenance commune, d’où le panafricanisme qui se veut 

une idéologie et un mouvement d’émancipation, d’affirmation 

et de réappropriation politique et culturelle de l’identité des 

sociétés africaines contre les discours colonisateurs des 

                                                           
1 BESSON Jean-Louis, MEGEVAND Martin, RYNGAERT Jean-Pierre, SCHRÖPFER Denise et 

TALBOT Armelle, « Faire théâtre de tout » : de Vitez, Mnouchkine, Bezace… à Danis, Minyana, 

Renaude…, Etudes théâtrales 2007/N°38-39, p. 94-104 



 
318 

Européens qui avaient détruit l’image du continent à une 

série de lieux communs contenus dans ce que le philosophe 

congolais Valentin Yves Mudimbé avait proposé d’appeler la 

« bibliothèque coloniale »2. 

. En dehors de cette notion de panafricanisme, notre étude 

fait aussi appel à la théorie de la réception développée par 

un regroupement de théoriciens au sein de ce qui fut nommé 

l’Ecole de Constance et dont les figures de proue étaient 

Wolfgang Iser, Hans Robert Jauss et Umberto Eco.  Selon 

Hans Robert Jauss3 (1978) une analyse inspirée de 

l’esthétique de la réception doit essayer de reconstruire les 

différents moments de la vie sociale d’une œuvre et donc 

croiser l’étude des caractéristiques matérielles de l’œuvre 

avec les témoignages de lecteurs pour sonder leurs horizons 

d’attente. La théorie de la réception met en exergue le 

rapport entre l’œuvre et le public.  

 

A travers notre travail, nous menons une réflexion autour 

d’écritures théâtrales et d’événement qui peuvent amener à 

une certaine convergence dans les actions des populations du 

continent, voire au-delà. Telle est la portée sociale de cette 

analyse. 

 

La problématique que pose cette étude est d’amener à 

comprendre comment le panafricanisme se manifeste à 

travers différentes actions qui ont un lien avec les pratiques 

théâtrales.  

                                                           
2 GELIN Maëlle, « Qu’est-ce que le panafricanisme : A propos de Amzat Boukari-Yabara, Africa 

Unite !: Une histoire du panafricanisme », Source URL : https://ehne.fr/eduscol/qu’est-ce-que-

le-panafricanisme 
3 JAUSS Hans Robert, 1978 



 
319 

La démarche adoptée ici se fonde principalement sur une 

analyse d’une œuvre qui présente une figure historique 

considérée par un grand nombre d’écrits comme un 

panafricaniste. Il s’agit de Thomas Sankara dans une œuvre 

théâtrale qu’est Sank ou la patience des morts du 

dramaturge burkinabè Aristide Tarnagda. Cela nous amène à 

aussi faire appel à d’autres œuvres s’inscrivant dans la même 

veine que celle qui est au centre de notre étude. Nous 

mènerons également une analyse d’événement majeur comme 

les Résidences Panafricaines d’Ecriture, de Recherche et de 

Création Théâtrales (RECREATRALES) à Ouagadougou, dont 

nous avons été le vice-président.  

Au-delà de sa vie qui est retracée dans l’œuvre de Aristide 

Tarnagda, évoquer Thomas Sankara, c’est revenir sur son 

combat pour une Afrique unie, son désir d’un véritable 

panafricanisme, à l’image de Kwamé Nkrumah. Un événement 

comme les RECREATRALES s’inscrit également dans cette 

dynamique.  

Toute cette entreprise part de nos recherches de thèse, 

complétées par d’autres travaux de recherche en études 

théâtrales. Cet article se scinde en deux parties.  

La première partie évoque l’œuvre, Sank ou la patience des 

morts. Même si évoquer un personnage historique dans une 

œuvre théâtrale africaine n’est pas une première, nous nous 

arrêtons sur le choix de ce personnage dans cette œuvre. 

Cela nous amène à évoquer son parcours de panafricaniste. 

La deuxième partie de notre travail s’ouvre aux 

RECREATRALES, comme événement majeur qui se place 

comme vecteur de panafricanisme. 

   

 



 320 

 

1. Sank ou la patience des morts : Thomas Sankara 

comme personnage panafricaniste  

 

Si Sank ou la patience des morts retrace la vie de Thomas 

Sankara, l’on peut retenir qu’évoquer des figures historiques 

au théâtre n’est pas une première en Afrique. Après les 

indépendances, autours des années soixante à soixante-dix, 

les dramaturges africains avaient décidé de renouer avec 

une Afrique qui avait été mise  à la marge. En effet, au cours 

de leur longue présence sur le continent, les colons avaient 

rompu le lien entre les Africains et leur passé. Une table 

rase avait été faite des cultures et pratiques africaines. 

Tout avait été mis en œuvre pour créer ce gouffre dans 

l’imaginaire des peuples africains. Après les indépendances, 

il revenait aux intellectuels et artistes du continent de 

relever le défi de permettre à leurs différentes populations 

de renouer avec leur passé. C’est ainsi que les dramaturges 

ont tenté de nourrir une nouvelle mémoire africaine. Enfin 

dégagée de la censure coloniale, la création théâtrale 

participe largement à l’entreprise de réhabilitation de la 

culture africaine et de ses traditions.   

Leurs productions théâtrales font un recours quasi-

systématique à l’histoire. Comme l’avaient auparavant fait 

des dramaturges français de l’entre-deux-guerres dont 

Jean Anouilh4 ou Louis Aragon5, qui ont puisé dans la gloire 

du passé gréco-romain matière à résistance au fanatisme 

nazi, les dramaturges africains auront tenté d’exploiter leur 

passé comme un outil de réhabilitation du présent. Pour 

                                                           
4 ANOUILH Jean, Antigone, Editions La table ronde, 1984 (théâtre) 
5 ARAGON Louis, Le Crève-cœur, Editions  Gallimard, 1941 (recueil de poèmes) 



 

321 

Anouilh, en partant d’Antigone, il fallait montrer que 

l’individu, à l’image de l’héroïne de Sophocle, devrait se 

dresser contre l’injustice et même se révolter. De son côté, 

dans Le Crève-Cœur, Aragon montre son engagement dans la 

résistance et par ricochet, il célèbre l’amour.  

Pour les dramaturges africains du lendemain des 

indépendances, il s’agissait de magnifier de grandes figures 

historiques autour desquelles la Nation noire pourrait être 

galvanisée, retrouver sa confiance et sa fierté. S’appuyant 

sur l’idéologie négritudienne, les dramaturges africains se 

consacrent à de grandes épopées historiques. C’est ainsi que 

l’on aura de nombreuses œuvres dont celles du Sénégalais 

Cheick N’Dao avec L’Exil d’Alboury, du Malien Seydou Badian 

Kouyaté avec La Mort de Chaka, du Guinéen Djibril Tamsir 

Niane avec Sikasso ou la dernière citadelle, du Béninois Jean 

Pliya avec Kondo le requin, et de l’Ivoirien Bernard Belin 

Dadié avec Les Voix dans le vent, Béatrice du Congo6, mais 

aussi Iles de tempêtes. Cette initiative va au-delà des 

frontières continentales et touche également la diaspora 

avec des auteurs comme Aimé Césaire avec La Tragédie du 

roi Christophe et Une Tempête. Le Haïtien Edouard Glissant 

écrira Monsieur Toussaint. L’Africain-Américain LeRoi Jones 

a publiera Le Bateau d’esclaves. Enfin dégagés de la censure 

coloniale, les auteurs africains et de la diaspora veulent 

reconstruire un passé dont les leurs puissent être fiers et 

autour duquel se galvanise une conscience de Nation noire 

                                                           
6 (Kimpa Vita, Kimpa Mvita, Tsimpa Vita ou Tchimpa Vita (née à Mbanza Kongo, aujourd'hui 

en Angola, 1684 - morte à Evolulu, aujourd'hui en Angola, le 2 juillet 1706), aussi connue sous 

son nom Portugais Dona Beatriz, est une prophétesse Kongo, fondatrice et dirigeante 

du mouvement antonianiste, une forme de syncrétisme entre catholicisme et religions 

traditionnelles du Kongo. Elle lutta pour la réunification du royaume Kongo, alors en proie à 

l'anarchie portugaise ; elle fut attrapée par les Capucins, condamnée au bûcher et mourut 

brûlée vive sur ordre du roi Dom Pedro IV, le 2 juillet 1706) 



 
322 

avec ses héros et ses mythes. Les auteurs vont même révéler 

des figures que le colon avait vite fait d’étiqueter de 

sanguinaires. Il y a l’exemple de Samory Touré, dans Une 

hyène à jeûn de Massan Makan Diabaté. Bien d’autres, comme 

Abdou Anta Kâ, ne manqueront pas aussi à cette tâche. Cet 

auteur mettra en exergue la vie de Chaka Zulu, à travers Les 

Amazoulous. 

Tous les personnages évoqués ne le sont pas pour leur 

appartenance à des espaces géographiques délimités. Il 

s’agissait de s’adresser à tout africain, de quelque région qu’il 

provienne car, les frontières physiques n’étaient pas encore 

véritablement constituées. Il s’agissait de dire à tout 

citoyen du continent et de la diaspora que tout héro est aussi 

le sien, de quelque région qu’il provienne. 

 Ainsi, une longue liste des héros de l’ère coloniale seront 

réhabilités et deviendront arguments d’autorité contre une 

histoire écrite et tronquée par l’homme blanc.  

Si l’héroïsme de certaines figures historiques était essentiel 

pour galvaniser les Africains, il n’en demeure pas moins que 

quelque temps après la proclamation, les populations se 

retrouvent face à une nouvelle donne qu’est la prise en main 

du pouvoir par des personnes non enclines à créer un climat 

sain pour le développement du continent. L’on se retrouve 

dans une désillusion totale. En effet, des nouveaux 

dirigeants, issus du continent, instaurent un néo-colonialisme 

qui ne manque pas de faire réagir des artistes et les 

écrivains. Comme un miroir qui reflète la société, en 

abandonnant le drame historique, le théâtre relate les 

méfaits des dictateurs et s’engage dans l’exploration des 

satires sociales et politiques. C’est ainsi que Césaire 

annonçait déjà dans Une saison au Congo (1966) les prémices 



 
323 

d’un néocolonialisme naissant, fruit des collaborations 

internes avec le colonisateur avec les derniers moments de 

la vie de Patrice Lumumba, leader de l’indépendance de 

l’actuel République Démocratique du Congo (ex-Zaïre). D’une 

manière plus explicite, Bernard Dadié dresse dans Monsieur 

Thôgô-Gnini (1970) le portrait d’un parvenu cupide et 

foncièrement immoral qui aspire, à travers l’argent, à 

dominer ses semblables à l’image de Théobald Ngandou, 

l’usurier, de L’homme qui tua le crocodile (1972) de Sylvain 

Bemba ou de Pérono de Je soussigné cardiaque (1977) de 

Sony Labou Tansi. Ahmadou Kourouma, au théâtre, écrira 

Tougnantigui ou le diseur de vérité en 1972 pour évoquer les 

pouvoirs en place dans son pays, la Côte-d’Ivoire. Cela lui 

valut vingt ans d’exil. 

Dans leur ensemble, pour ces auteurs, évoquer les problèmes 

de leur pays respectifs et du continent, cela revenait 

également à s’adresser aux autres citoyens du continent, 

surtout ceux de l’aire francophone. Les dictatures installées 

dans leurs pays respectifs semblaient complémentaires et 

agissaient, selon de nombreux observateurs, sous le couvert 

des anciens maîtres. Les dramaturges menaient un seul 

combat : celui de se défaire de cette horde de nouveaux 

dirigeants. Le phénomène était le même dans la majorité des 

pays nouvellement indépendants. Tous les dramaturges 

avaient un seul objectif : dénoncer les mauvaises pratiques 

de nouveaux dirigeants. Cela les inscrivait dans une sorte de 

communauté de combattants. Une mutualisation des forces 

était nécessaire. En un mot, il s’agit d’un panafricanisme qui 

leur permettait de se sentir appartenir à un même clan.  

Dans un contexte de panafricanisme plus contemporain, l’on 

peut évoquer la figure de Thomas Sankara présent dans Sank 



 324 

ou la patience des morts7 d’Aristide Tarnagda qui est l’un des 

points de notre recherche. Dans cette œuvre, l’auteur nous 

révèle les péripéties de la vie de Thomas Sankara, alors 

président du Burkina Faso. L’œuvre présente cette figure 

historique dans un contexte marqué par des relations 

tumultueuses entre les Occidentaux et les tenants de 

certains régimes africains. Des extraits de ses discours 

tenus, d’une part, le 04 octobre 1984, au cours de la 39e 

tribune de l’Organisation des Nations Unies (ONU) et à 

Addis-Abeba, le 29 juillet 1987, à la 25e conférence au 

sommet des pays membres de l’Organisation de l’Unité 

Africaine (OUA), actuel Union Africaine  sont reprises dans 

la pièce de théâtre. L’auteur prend le soin d’informer le 

lecteur-spectateur en ces termes : 

« Les en petites capitales reprennent des extraits de 

discours de Thomas Sankara, notamment au siège de l’ONU 

à New York le 4 octobre 1984 dénonçant l’impérialisme 

occidental et au sommet de l’OUA d’Addis Abeba le 29 juillet 

1987 sur la dette des pays africains8. »  

A la tribune des Nations Unies, il dépeint le nouvel ordre 

mondial, l’impérialisme et le néo-colonialisme. Il a affirmé 

qu’il ne s’adressait pas à l’assemblée uniquement au nom de 

son « Burkina Faso tant aimé » mais au nom « de tous ceux 

qui ont mal à quelque part » : des femmes dominées et 

maltraitées, des chômeurs, des Noirs massacrés, des 

Indiens, des Palestiniens, les artistes, les sportifs, les 

journalistes, etc., tous exploités par un ordre mondial qui 

gagnerait à changer. Citant le poète Terence, il affirme qu’il 

est homme et que tout ce qui est humain ne lui est étranger. 

                                                           
7 Aristide Tarnagda, 2016 
8 Idem, p. 6 



 325 

Ces propos de l’homme politique qu’il était ne le ramenaient 

pas uniquement à son petit pays qu’il a pris le soin, dès le 

premier moment de sa prise de parole de donner les 

dimensions : 274000 km2 : 

« Ma seule ambition est une double 

aspiration : premièrement, pouvoir 

en langage simple parler au nom de 

mon peuple, le peuple du Burkina 

Faso, où des millions d’enfants, de 

femmes et d’hommes refusent 

désormais de mourir d’ignorance, 

de faim et de soif.  

Deuxièmement, parvenir à 

exprimer à ma manière la parole du 

peuple     des déshérités du monde. 

Un monde où l’humanité est 

transformée en cirque, déchirée 

par les luttes entre grands et semi-

grands9 (…) » 

A cette tribune des Nations Unies, il fustige les querelles 

intestines entre les puissants et qui ne permettent pas aux 

petites Nations de prospérer. 

Avant de se rendre à cette tribune des Nations Unies, 

Thomas Sankara se rend à Harlem, le 02 octobre 

1984 (Harlem, quartier noir de New York) où il livre un 

discours sur l’identité africaine, la renaissance de l’homme 

noir, les valeurs ancestrales et invite tous les présidents 

africains qui seront présents à cette session de l’ONU de 

passer aussi à Harlem. Sur son choix de se rendre à Harlem, 

                                                           
9 Discours lu à la tribune des Nations Unies 



 
326 

il annoncera qu’il y a une solidarité dans la lutte entre la 

révolution burkinabè et tous les peuples du monde entier qui 

souffrent.  

 

A Addis-Abeba, il fustigea la dette des pays colonisés :  

« Nous estimons que la 

dette s’analyse d’abord par 

ses origines. Les origines 

de la dette, remonte aux 

origines du colonialisme. 

Ceux qui nous ont prêté de 

l’argent, ce sont ceux-là 

qui nous ont colonisés. Ce 

sont les mêmes qui 

géraient nos Etats et nos 

économies. Ce sont les 

colonisateurs qui 

endettaient l’Afrique 

auprès des bailleurs de 

fonds, leurs frères et 

cousins. Nous étions 

étrangers à cette dette. 

Nous ne pouvons donc pas 

la payer.  La dette, c’est 

encore le néocolonialisme 

ou les colonisateurs se 

sont transformé 

assistants techniques. En 

fait, nous pouvons dire 

qu’ils se sont transformés 

en ‘’assassins techniques’’.» 



 
327 

A travers le pronom ‘’nous’’, Thomas Sankara se fait le porte-

parole de tout un continent, lui qui vient d’un pays qu’il était 

difficile d’indiquer sur une carte d’Afrique. N’allant pas de 

mains mortes, il ne trouvait aucun inconvénient pour dire sa 

pensée à qui voulait l’entendre. Toutes ses prises de parole 

étaient des moments pour dénoncer l’impérialisme. La 

révolution qu’il institua de 1983 à 1987 fut un cadre d’appeler 

le peuple au travail. Dans une moindre mesure, et pour 

certains de ses détracteurs, Sankara est à l’image d’Henri 

Christophe, dans La Tragédie du roi Christophe. Gilbert, un 

des personnages se plaint des agissements de Sank. 

S’adressant à Blaise, il s’offusque en ces termes : 

« Le peuple, le peuple ! Oublie le 

peuple. Le peuple lui-même en a 

marre de ce putain de Peul10 ! Le 

peuple est fatigué ! Il n’en peut 

plus, le peuple : sport de masse le 

matin, (…) poser des rails à main 

nues, construire des écoles, des 

barrages, des ponts, plus de 

vestes, plus de cravates, plus de 

vernis (…) Non mais ! Blaise, les 

gens sont fatigués… ils ne 

cherchent qu’à s’en 

débarrasser11. » 

 Même si la position de Gilbert et de Blaise était que 

Sankara ne devrait plus vivre, il n’est pas loin des 

exaspérations des populations face aux décisions de 

                                                           
10 Ethnie à laquelle appartenait Thomas Sankara. Il serait un « silmi-mossi » ; un mélange de 

peul et de mossi. 
11 Aristide Tarnagda, p. 23  



 

328 

Christophe qui voulait mettre son peuple au travail après la 

révolution haïtienne. Thomas Sankara affirmait, lors de ses 

différentes sorties sa volonté d’instaurer un changement 

dans son pays, car comme il aimait à le dire, « on ne peut 

opérer de changement fondamental sans une certaine dose 

de folie ». Les travaux d’intérêt commun ou le port 

obligatoire du Faso Danfani12 lui était reconnu mais n’était 

pas nécessairement du goût de tous. Dans Sank ou la 

patience des morts, dans une scène, Chantou, la femme de 

Blaise fait la remarque suivante à Blaise, son homme :13 

« (…) Sans champagne dans le frigo, 

sans climatiseur, moi Chantou, 

j’étouffe.Il se passe que je ne 

boufferai plus la merde de vos 

marchés pleins de poussière là. Vos 

‘’faso dans je ne sais quoi là’’, moi 

Chantou, je n’en peux plus. » 

 Les idées de Thomas Sankara n’étaient pas 

nécessairement vues d’un bon œil par tous. Pourtant, au 

cours de ses différentes interventions, Thomas Sankara se 

fait chantre du panafricanisme.  

Pour cela, une frange jeune de la population africaine 

s’identifie à la figure de Thomas Sankara. Ainsi, convoquer 

cette personnalité n’est pas du tout anodin pour l’auteur. Son 

action permet aux jeunes générations de prendre conscience 

de leur rôle dans une quête d’un véritable panafricanisme et 

permettre le progrès du continent. 

                                                           
12 Tissu de cotonnade qui devrait être porté par les agents de la fonction publique un certain 

nombre de jours. Cela a été mal perçu. Pourtant, aujourd’hui, ce tissu, de plus en plus modernisé 

est reconnu comme un signe distinctif important dans la garde-robe du commun des burkinabè 

et un produit important dans le commerce national. 
13 Aristide Tarnagda, p. 17 



 
329 

Si cette œuvre relate, comme mentionné plus haut, les 

derniers moments de la vie de Thomas Sankara, l’on peut 

affirmer que cela n’est qu’un prétexte pour l’auteur de 

revenir, auprès du grand public, sur le parcours 

panafricaniste de cette figure historique. Il s’agit ici de 

raviver sa mémoire afin d’amener le lecteur-spectateur à 

aller au-delà de la fiction pour davantage apprendre sur 

l’homme. En effet, au-delà des actions que l’on pourrait juger 

d’effets d’annonces à l’époque où elles avaient été posées, de 

nos jours, il est reconnu que Thomas Sankara a contribué à 

un certain changement de mentalité des populations. Cela 

amène son image à être beaucoup reprise dans de 

nombreuses œuvres artistiques, ouvrages scientifiques et 

productions audio-visuelles dont des pièces de théâtre 

comme Mitterand et Sankara, une pièce de théâtre écrite 

par Jacques Jouet14 et mise en scène par Jean Louis 

Martinelli15. Basée sur les relations historiques tumultueuses 

entre Thomas Sankara et François Mitterand. Dans le 

spectacle, les thèmes comme le néo-colonialisme, l’apartheid, 

les relations Nord-Sud, etc. sont passés aux cribles.  

Dans une interview réalisée par Mongo Béti pour sa revue 

Peuples Noires, Peuples Africains, en 1985 (03/11/1985)16, 

l’auteur camerounais exposait son inquiétude face à une 

élimination physique de Thomas Sankara. Ce dernier lui 

répondit en ces termes : 

« Il y a partout aujourd’hui, aux quatre coins du continent, 

des N’Krumah, des Lumumba, des Mondlane, etc. Que 

Sankara soit éliminé aujourd’hui physiquement, il y aura des 

                                                           
14 Auteur français 
15 Metteur en scène français 
16 Voir les archives de cette revue : http://www.arts.uwa.edu.au) 



 

330 

milliers de Sankara qui relèveront le défi face à 

l’impérialisme. » 

Les idées de ce personnage politique vont donc essaimer dans 

la population jeune et ont vont être conceptualisées sous le 

terme de « sankarisme » qui a pour ambition de mettre 

l’accent sur la souveraineté africaine et l’indépendance 

économique avec la célèbre formule : « produisons ce que 

nous consommons ; consommons ce que nous produisons ». 

Selon Fidèle Kientega, son directeur de cabinet,  « les jeunes 

ont tout de suite épousé ce mouvement et l’ont pris à bras le 

corps. Ils ont tout de suite envahi la rue, l’ont clamé, et se 

sont proposés sans attendre qu’on les appelle17. » Cette 

expérience avec cette jeunesse a été l’une des plus 

marquantes sur le continent africain, aucun pouvoir de ce 

continent ne s’appuyant que rarement sur la jeunesse pour 

déployer ses idées. Cette dynamique perdure si fait qu’au 

forum social africain de Bamako en 2006 puis au forum 

mondial de Naïrobi en 2007, Thomas Sankara sera proclamé 

modèle pour la jeunesse africaine18 et mondiale. Cela sera 

perçu comme un accord de la jeunesse avec l’idéologie 

panafricaniste et mondial qu’il défendait : défendre les 

faibles face aux plus forts, car comme il aimait à le souligner 

également, « une jeunesse mobilisée est plus dangereuse 

qu’une bombe atomique ». Avec lui, une place de choix devrait 

être accordée à la jeunesse à travers le monde. 

S’il a inspiré des productions artistiques et de recherche, le 

panafricanisme promu par Thomas Sankara a fait des émules 

                                                           
17 L’histoire extraordinaire de Thomas Sankara (épisode1/2), Brut, 21/09/2023, youtube, 

consulté le 12/06/2025 
18 FALL Aziz, coordinateur de la campagne justice pour Thomas Sankara, « L’affaire Sankara : 

parachever une victoire historique contre l’impunité en Afrique », 

https://www.thomassankara.net, consulté le 12/06/2025 

https://www.thomassankara.net/


 
331 

à travers des événements artistiques comme les 

RECREATRALES. Même si les organisateurs de cet 

événement ne s’en déclarent pas ouvertement, l’on le 

reconnait à travers ses différentes manifestations. La 

deuxième partie de notre étude est donc consacrée à cet 

événement panafricain.   

 

2. RECREATRALES : arts de la scène et panafricanisme  

 

Dans son Discours d’Orientation Politique (DOP) prononcé le 

02 octobre 1983, Thomas Sankara exposa les grands axes 

de sa politique au sein de son mouvement militaro-politique 

dénommé Conseil National de la Révolution (CNR). Document 

fondateur de la politique « sankariste », tous les aspects de 

la vie politique, économique, sociale, culturelle et artistique 

du pays ont été visités dans le DOP. Selon des documents 

audio-visuels que nous avons pu consulter sur le site 

https://www.thomassankara.net, l’intervention a duré plus 

d’une heure. La version écrite de ce discours se trouvant sur 

le même site internet est composée de plus d’une vingtaine 

de pages.  

Concernant les artistes, Thomas Sankara en appelle à leur 

engagement pour le rayonnement de la culture et de sa 

politique révolutionnaire et populaire. Il les appelle à 

occulter tout ce qui pourrait se présenter un contre-poids à 

cette dynamique enclenchée. Il faudrait privilégier la 

célébration du courage et des vertus humaines. Plus loin, il 

souligne que les «artistes auront les coudées franches pour 

aller hardiment de l'avant. Ils devront saisir l'occasion qui 

se présente à eux pour hausser notre culture au niveau 

mondial. » Ainsi, en plus d’être ancré dans leur espace 

https://www.thomassankara.net/


 
332 

géographique territorial, il leur faudrait qu’ils s’ouvrent au 

reste du monde par leurs créations. Dans le DOP, sont 

désignés par le terme « artistes » les écrivains, les musiciens 

et bien d’autres champs d’expression. S’il faut qu’ils évoquent 

les réalités du peuple burkinabè, ils ne devraient pas ignorer 

le reste du monde. Cela fait donc de Thomas Sankara un 

dirigeant conscient que les pratiques artistiques ne peuvent 

mieux se faire valoir qu’en s’ouvrant aux autres et non 

évoluer en autarcie ; d’où encore le caractère panafricaniste 

de l’initiateur de la première révolution burkinabè19.  

 Cette posture de Thomas Sankara a véritablement amené 

des artistes du pays à entamer des activités leur permettant 

de produire mais aussi de mener des activités de 

collaboration. Dans le domaine du théâtre qui nous concerne, 

naîtra l’Union des Ensembles Dramatiques de Ouagadougou 

(UNEDO). Cette organisation regroupera, bien sûr des 

artistes burkinabè, mais aussi permettra d’initier des 

échanges avec des artistes venant d’autres pays. Plus tard, 

l’UNEDO contribuera à la naissance, en 1989, sous la 

houlette du professeur Jean-Pierre Guingané, du Festival 

International de Théâtre et de Marionnettes de 

Ouagadougou (FITMO). Réunissant les créateurs du théâtre 

et des marionnettes, ce festival sera le terreau qui 

fécondera, en 2002, les Résidences Panafricaines d’Ecriture, 

de Recherche et de Création Théâtrales (RECREATRALES) 

mis en place par Etienne Minoungou, formé à l’UNEDO.  

 

                                                           
19 Nous disons cela parce que la révolution prônée par le capitaine Thomas Sankara était la 

Révolution Démocratique et Populaire (RDP). Celle menée par le capitaine Ibrahim Traoré est 

la Révolution Progressiste Populaire (RPP). 



 333 

Depuis leur avènement en 2002, les RECREATRALES se 

veulent un véritable laboratoire reconnu internationalement. 

Cette gratification de la part de ses pairs s’est instaurée au 

fil des différentes éditions. En effet, en impliquant d’abord 

les dramaturges de l’Afrique de l’ouest, les organisateurs de 

l’événement se sont ensuite intéressés aux dramaturges de 

la diaspora et de l’Afrique centrale francophone. Les 

premières éditions de cet événement ont fait appel, 

principalement aux artistes du Burkina Faso, puis se sont 

élargies à des collaborations avec des artistes des pays 

comme la Côte-d’Ivoire, le Bénin, le Togo, le Mali et le Niger. 

Plus tard, les organisateurs ont jugé important de renforcer 

leurs liens avec la diaspora africaine partout dans le monde. 

Pour exemple, lors de sa sixième édition, l’événement a 

accueilli la création du spectacle haïtien Les Incessants20 de 

Guy Régis Junior, dans une mise en scène de Patrick Joseph. 

En 2016, fut accueilli, en tournée, une mise en scène sur la 

base du recueil de poèmes Un arc-en-ciel pour un occident 

chrétien21 de l’auteur haïtien René Dépestre dans une mise 

en scène de Pietro Varrasso, metteur en scène italien. Au-

delà des frontières du continent, l’ouverture à la diaspora 

est une invitation à prospecter d’autres univers. Il semble 

que l’on en revient aux premières heures des échanges entre 

négritudiens : Léopold S. Senghor, Aimé Césaire, Léon 

Gontran Damas, etc.    

 

En s’orientant de la sorte, les Récréâtrales s’inscrivent dans 

une volonté nouvelle de faire progresser les différents 

aspects du théâtre : écriture, jeu d’acteurs, scénographie, 

                                                           
20 Guy Régis Junior, 2010 (6e édition) 
21 R. Despestre, 1967 



 
334 

etc. L’on y vient pour présenter ses spectacles mais aussi 

pour se nourrir des pratiques nouvelles venant de divers 

horizons. Les collaborations s’avèrent donc nécessaires pour 

un réel progrès de cet art dans les différents espaces où ses 

praticiens se rencontrent. Cette manifestation vient ainsi se 

positionner comme un créneau porteur dans la promotion du 

théâtre en Afrique subsaharienne francophone. Même si au 

début les choses semblaient difficilement réalisables, il faut 

admettre que cette initiative tente d’instaurer un 

changement à la fois qualitatif et quantitatif dans les 

rapports entre les praticiens africains et ceux de la diaspora 

afin d’instaurer un véritable panafricanisme. 

L’objectif principal de cet événement est de permettre aux 

artistes africains de théâtre de trouver un cadre de travail, 

de formation et de réflexion qui aboutit à un espace 

d’échanges de compétence. Selon ses initiateurs, il s’agit de 

repenser les méthodes de créations théâtrales.  Dès le 

départ, les objectifs généraux des RECREATRALES sont 

que toute personne prenant part à une création théâtrale, 

trouvent matière à rebondir sur la production des uns et des 

autres. En définitive, lors de sa première édition, le projet 

Récréâtrales visait à partager l’idée de la scène comme lieu 

de production du texte dramatique en invitant des artistes 

(dramaturges, metteurs en scène et comédiens) d’autres 

pays à se prêter à la démarche et à la faire leur, d’affiner 

cette approche en proposant aux participants un double 

stage sur l’écriture dramatique et le jeu d’acteur, menés par 

des professionnels de renom. 

Le besoin des organisateurs de cet événement est d’aller au-

delà des frontières du Burkina Faso, voire de l’Afrique. Cela 

montre à quel point le théâtre est par excellence, le lieu de 



 
335 

la rencontre. L’on y vient pour montrer et pour découvrir. 

L’hybridation de techniques artistiques devient essentielle. 

 

Conclusion 

 

Afin que les arts soient en harmonie avec les actes des 

hommes, la liberté dont doivent bénéficier les artistes doit 

être le fondement de tous les arts. Cependant, tout artiste 

devrait s’ancrer dans un espace donné d’où il pourra se faire 

entendre et contribuer au progrès de son milieu. C’est en 

cela que sa voix peut être audible et amener à l’atteinte de 

résultats importants. Ainsi, pour le cas du théâtre, cet art 

devient action qui induit un changement.  

Dans le cours de notre article, nous avons mis au centre de 

nos préoccupations l’importance de l’atteinte des objectifs 

du panafricanisme dans les arts. En prenant comme principal 

art le théâtre, nous avons présenté les différentes 

aspérités de faits marquants du continent, à travers mythes 

et légendes. Il nous a semblé également important de revenir 

à un passé plus récent en faisant appel à une œuvre retraçant 

le parcours d’une figure historique importante qu’est Thomas 

Sankara, dans Sank ou la patience des morts.   

Au-delà des œuvres, le panafricanisme se déploie aussi grâce 

à des initiatives comme les RECREATRALES au Burkina Faso. 

Ainsi, au-delà des projets artistiques, cette initiative est 

aussi un espace de rencontres entre les individus de divers 

horizons. C’est en cela que tout cela nous mène vers le 

panafricanisme, voire l’humanisme.  

 

Bibliographie 

 



 
336 

BESSON Jean-Louis, MEGEVAND Martin, RYNGAERT 

Jean-Pierre, SCHRÖPFER Denise et TALBOT Armelle, 

« Faire théâtre de tout » : de Vitez, Mnouchkine, Bezace… à 

Danis, Minyana, Renaude…, Etudes théâtrales 2007/N°38-

39, p. 94-104 

CHALAYE S. (dir), 2011. Le théâtre de Kossi Efoui :une 

poétique du marronnage, Paris, Africultures N°86 

L’Harmattan 

CHALAYE S., 2004.  Afrique Noire et dramaturgies 

contemporaines : Le syndrome frankenstein, Editions 

THETRALES  

DEPESTRE René, 1967. Un arc-en-ciel pour l’occident 

chrétien, Paris, Editions Présence Africaine,  (mise en scène 

de Pietro Varrasso) 

ECO Umberto, 1985. Lector in fabula ou la coopération 

interprétative dans les textes narratifs, Paris, Grasset  

EFOUI K., 1992. Le Carrefour, Théâtre Sud n° 2, Paris, 

L'Harmattan 

ISER Wolfgang,1976. L’Acte de lecture, trad. fr., Bruxelles, 

Mardaga 

JAUSS Hans Robert,1978. 1990. Pour une esthétique de la 

réception, Gallimard, collection Tel 

KABLAN Adiaba Vincent, 2015. Lumumba dans ‘’Une saison 

au Congo’’ d’Aimé Césaire : traçabilité discursive d’un héros 

historique et d’un héros dramatique, Faculté des Lettres, 

Arts et Sciences Humaines, Bénin 

KAMAGATE Bassidiki, De l’histoire au théâtre historique 

dans Les Amazoulous d’Abdou Anta Kâ, Eudes françaises, 

publié en ligne le 12 janvier 2010, consulté le 15 août 2023 

PAVIS Patrice, « Production et réception au théâtre », in 

Voix et images de la scène, pp.225-260. 



 
337 

REGIS G. J., 2010. Les Incessants, Récréâtrales, 2010 (6e 

édition) 

SAISON Maryvonne, 1998. Les théâtres du réel. Pratiques 

de la représentation dans le théâtre contemporain, Paris, 

L’Harmattan, (Coll. « L’art en bref ») 

SARRAZAC Jean-Pierre (dir.), 2005. Poétique du drame 

moderne et contemporain : lexique d’une recherche, Paris, 

Editions Circé 

TARNAGDA Aristide,2016. Sank ou la patience des morts, 

Lansman Editeur 

TARNAGDA BOUKARY, 2018. Processus de création 

théâtrale contemporaine en afrique de l’ouest : vers une 

poétique de la relation, Thèse de doctorat unique, Université 

Rennes 2 

TRIAU Christophe, BIET Christian, 2005. Qu’est-ce que le 

théâtre ?, Edition Gallimard  

UBERSFELD Anne, 1996. Lire le théâtre II : L’école du 

spectateur, Editions Belin 


