THEATRE AFRICAIN : CADRE D'UN
PANAFRICANISME ARTISTIQUE

TARNAGDA Boukary
Université Nazi Boni de Bobo-Dioulasso
Burkina Faso

Résumé

« Faire théatre de tout » est la célébre formule de Antoine
Vitez, théoricien du thédtre frangais. Cette réflexion appelle le
fait que toute écriture ou toute action humaine peut induire la
naissance d'un texte de théatre ou d'une représentation thédtrale.
Ainsi, l'art théatral est une activité qui est intrinséquement liée
aux actions des hommes, a tel point qu'il constitue le reflet, ou plus
encore, le miroir des pratiques humaines.

Vivant dans un contexte ou les différents peuples qui
constituent le continent africain sont amenés a se rencontrer, a
vivre parfois des histoires similaires et a pratiquer divers arts, les
frontiéres tracées par les Occidentaux n'ont pas une réelle
emprise sur les nombreux liens transfrontaliers qui unissent ces
populations. Parmi ces activités, les arts vivants sont des éléments
rassembleurs. Ils permettent aux individus de se projeter dans
l'espace et dans le temps, afin de mieux communier. Le thédtre ne
manque pas d'étre cité parmi ces activités.

Art vivant emprunté a ['‘Occident dans sa pratique
moderne, l'appropriation de cet art par de nombreux praticiens du
continent fait de lui une pratique qui s'intégre bien aux réalités
africaines. De ce fait, indifféremment de leurs régions de
provenance, les artistes sont amenés a collaborer sur des
initiatives collectives. Celles-ci abordent de nombreux éléments.
Ceux-ci s'inscrivent dans une dynamique panafricaniste. Ainsi, en

0



allant des événements comme les Résidences Panafricaines de
Création Théatrales (RECREATRALES) au Burkina Faso ou le
Marché des Arts du Spectacle d'Abidjan (MASA) en Céte-d'Ivoire
aux créations artistiques, les piéces de thédtre deviennent des
moments de conjugaison dénergie et de mutualisation de
ressources humaines comme matérielles. Au-deld, des sujets qui
sont parfois abordés permettent aux populations de découvrir les
éléments de leur culture. Ainsi, les mythes, les épopées et
certaines histoires du continent sont utilisés comme matériaux
pour des créations thédtrales.

A la lumiére de ce qui est évoqué plus haut, il donc aisé de
déduire que les Africains, a partir des différents narratifs et
pratiques qui jalonnent leur quotidien, conjuguent leur actions afin
de produire, dans une convergence de choix thématiques, des
ceuvres artistiques de divers genres.

Notre réflexion veut poser la question des sujets abordés
par les praticiens du thédtre contemporain en Afrique, mais aussi
les mécanismes qui leur permettent de travailler dans une certaine
convergence a travers des initiatives panafricanistes. Exploités,
les nombreux mythes, épopées et d'autres éléments de la tradition
orale, peuvent galvaniser des jeunes générations en leur
présentant des héros et les anti-héros des histoires africaines. En
cela, elles pourraient, davantage, mener vers des actions
fédératrices au sein dévénements rassembleurs et
transfrontaliers, permettant ainsi de découvrir la transversalité
des figures historiques du continent.

La question principale qui guidera nos travaux est de savoir
le type de théatre qu'il faut dans un contexte de panafricanisme
manifesté par les populations des différentes régions du
continent. Nous réfléchirons également sur la raison pour laquelle
les éléments des préoccupations des peuples africains doivent
faire l'objet d'un usage plus accentué par les dramaturges
contemporains. En d'autres termes, quel thédtre faut-il pour une

0



Afriqgue qui tend a prendre da bras le corps la notion de
panafricanisme ?

Mots-clés : thédtre, rencontres, panafricanisme, événements,
mutualisation

Abstract

"Making theater of everything" is the famous phrase of
French theater theorist Antoine Vitez. This reflection invokes the
fact that any writing or human action can lead to the birth of a
theatrical text or a theatrical performance. Thus, the art of
theater is an activity intrinsically linked to human actions, to the
point that it constitutes a reflection, or even more so, a mirror of
human practices.

Living in a context where the different peoples that
make up the African continent are led to encounter each other,
sometimes experiencing similar histories and practicing diverse
arts, the borders drawn by Westerners have no real influence on
the many cross-border ties that unite these populations. Among
these activities, the performing arts are unifying elements. They
allow individuals to project themselves in space and time, in order
to better connect. Theater is not without mention among these
activities.

A living art borrowed from the West in its modern
practice, the appropriation of this art by many practitioners on
the continent makes it a practice that integrates well with African
realities. As a result, regardless of their regions of origin, artists
are led to collaborate on collective initiatives. These address many
elements. These are part of a Pan-Africanist dynamic. Thus, from
events such as the Pan-African Residencies for Theatrical
Creation (RECREATRALES) in Burkina Faso or the Abidjan




Performing Arts Market (MASA) in Ivory Coast to artistic
creations, plays become moments of conjugation of energy and
pooling of human and material resources. Beyond that, subjects
that are sometimes addressed allow populations to discover
elements of their culture. Thus, myths, epics and certain stories
from the continent are used as materials for theatrical creations.
In light of what has been mentioned above, it is therefore easy to
deduce that Africans, from the different narratives and practices
that mark their daily lives, combine their actions in order to
produce, in a convergence of thematic choices, artistic works of
various genres.

Our research aims to address the topics addressed by
contemporary theater practitioners in Africa, as well as the
mechanisms that enable them to work in a certain convergence
through Pan-Africanist initiatives. When used effectively, the
many myths, epics, and other elements of oral tradition can
galvanize younger generations by introducing them to the heroes
and anti-heroes of African stories. In this way, they could further
lead to unifying actions within inclusive, cross-border events, thus
allowing for the discovery of the transversal nature of the
continent's historical figures.

The main question that will guide our work is what type
of theater is needed in a context of Pan-Africanism expressed by
populations in different regions of the continent. We will also
reflect on why elements of the concerns of African peoples should
be more widely used by contemporary playwrights. Inother words,
what kind of theater is needed for an Africa that is tending to
embrace the notion of Pan-Africanism?

Keywords: theater, meetings, pan-Africanism, events, sharing




Introduction

Toute piece de thédtre est ancrée, par son auteur ou par
d'autres éléments, dans un espace donné. Ainsi, de nombreux
¢léments du quotidien des peuples sont utilisés a des fins de
dramatisation. Cela ressort de la formule d'Antoine Vitez,
acteur, metteur en scene et poete frangais : « Faire théatre
de tout! » qui sous-entend que toute activité ou toute
production humaine peut faire I'objet de création thédtrale.
Selon cette formule, I'on doit s'écarter de la dictature des
carcans dramaturgiques. A travers des matériaux qui he
relévent pas du domaine théatral ou littéraire, il faut pouvoir
créer des ceuvres scéniques.

Cette formule nous amene a considérer différents éléments
culturels africains, dont les mythes, les épopées, |'Histoire
et les histoires du continent comme moteurs de
dramatisation. Les éléments culturels appartiennent d de
nombreuses populations qui sont souvent a cheval sur les
frontieres nationales. Leur usage pour des créations
théatrales conduit a une certaine convergence des points de
vue de ces populations et la revendication d'une
appartenance commune, d'ou le panafricanisme qui se veut
une idéologie et un mouvement d'émancipation, d'affirmation
et de réappropriation politique et culturelle de I'identité des
sociétés africaines contre les discours colonisateurs des

! BESSON Jean-Louis, MEGEVAND Martin, RYNGAERT Jean-Pierre, SCHROPFER Denise et
TALBOT Armelle, « Faire thédtre de tout » : de Vitez, Mnouchkine, Bezace... a Danis, Minyana,
Renaude..., Etudes théatrales 2007/N°3%—39, p. 94-104



Européens qui avaient détruit l'image du continent a une
série de lieux communs contenus dans ce que le philosophe
congolais Valentin Yves Mudimbé avait proposé d'appeler la
« bibliothéque coloniale »2.

. En dehors de cette notion de panafricanisme, notre étude
fait aussi appel a la théorie de la réception développée par
un regroupement de théoriciens au sein de ce qui fut nommé
I'Ecole de Constance et dont les figures de proue étaient
Wolfgang Iser, Hans Robert Jauss et Umberto Eco. Selon
Hans Robert Jauss® (1978) une analyse inspirée de
I'esthétique de la réception doit essayer de reconstruire les
différents moments de la vie sociale d'une ceuvre et donc
croiser |'étude des caractéristiques matérielles de I'ceuvre
avec les témoignages de lecteurs pour sonder leurs horizons
d'attente. La théorie de la réception met en exergue le
rapport entre |'ceuvre et le public.

A travers notre travail, nous menons une réflexion autour
d'écritures théatrales et d'événement qui peuvent amener a
une certaine convergence dans les actions des populations du
continent, voire au-dela. Telle est la portée sociale de cette
analyse.

La problématique que pose cette étude est d'amener a
comprendre comment le panafricanisme se manifeste a
travers différentes actions qui ont un lien avec les pratiques
théatrales.

2 GELIN Maélle, « Qu'est-ce que le panafricanisme : A propos de Amzat Boukari-Yabara, Africa
Unite I: Une histoire du panafricanisme », Source URL : https://ehne.fr/eduscol/qu'est-ce-que-
le-panafricanisme [}

3 JAUSS Hans Robert, 1978 »



La démarche adoptée ici se fonde principalement sur une
analyse d'une ceuvre qui présente une figure historique
considérée par un grand nombre d'écrits comme un
panafricaniste. Il s'agit de Thomas Sankara dans une ceuvre
théatrale quest Sank ou la patience des morts du
dramaturge burkinabe Aristide Tarnagda. Cela nous améne a
aussi faire appel a d'autres ceuvres s'inscrivant dans la méme
veine que celle qui est au centre de notre étude. Nous
menerons également une analyse d'événement majeur comme
les Résidences Panafricaines d'Ecriture, de Recherche et de
Création Théatrales (RECREATRALES) a Ouagadougou, dont
nous avons été le vice-président.

Au-dela de sa vie qui est retracée dans 'ceuvre de Aristide
Tarnagda, évoquer Thomas Sankara, c'est revenir sur son
combat pour une Afrique unie, son désir d'un véritable
panafricanisme, a l'image de Kwamé Nkrumah. Un événement
comme les RECREATRALES s'inscrit également dans cette
dynamique.

Toute cette entreprise part de nos recherches de thése,
complétées par d'autres travaux de recherche en études
thédtrales. Cet article se scinde en deux parties.

La premiere partie évoque |'ceuvre, Sank ou la patience des
morts. M@me si évoquer un personnage historique dans une
ceuvre thédtrale africaine n'est pas une premiére, nous nous
arrétons sur le choix de ce personnage dans cette ceuvre.
Cela nous amene a évoquer son parcours de panafricaniste.
La deuxiéme partie de notre travail s'ouvre aux
RECREATRALES, comme événement majeur qui se place
comme vecteur de panafricanisme.



1. Sank ou la patience des morts : Thomas Sankara
comme personnage panafricaniste

Si Sank ou la patience des morts retrace la vie de Thomas
Sankara, I'on peut retenir qu'évoquer des figures historiques
au thédtre n'est pas une premiére en Afrique. Aprés les
indépendances, autours des années soixante d soixante-dix,
les dramaturges africains avaient décidé de renouer avec
une Afrique qui avait été mise ala marge. En effet, au cours
de leur longue présence sur le continent, les colons avaient
rompu le lien entre les Africains et leur passé. Une table
rase avait été faite des cultures et pratiques africaines.
Tout avait été mis en ceuvre pour créer ce gouffre dans
I'imaginaire des peuples africains. Apres les indépendances,
il revenait aux intellectuels et artistes du continent de
relever le défi de permettre a leurs différentes populations
de renouer avec leur passé. C'est ainsi que les dramaturges
ont ftenté de nourrir une nouvelle mémoire africaine. Enfin
dégagée de la censure coloniale, la création thédatrale
participe largement a l'entreprise de réhabilitation de la
culture africaine et de ses traditions.

Leurs productions théatrales font un recours quasi-
systématique a I'histoire. Comme l'avaient auparavant fait
des dramaturges frangais de I'entre-deux-guerres dont
Jean Anouilh* ou Louis Aragon®, qui ont puisé dans la gloire
du passé gréco-romain matiére a résistance au fanatisme
nazi, les dramaturges africains auront tenté d'exploiter leur
passé comme un outil de réhabilitation du présent. Pour

4 ANOUILH Jean, Antigone, Editions La table ronde, 1984 (thédtre)
5 ARAGON Louis, Le Créve-cceur, Editions Gallimar‘”941 (recueil de poémes)



Anouilh, en partant d'Antigone, il fallait montrer que
l'individu, a l'image de I'héroine de Sophocle, devrait se
dresser contre l'injustice et méme se révolter. De son cot¢,
dans Le Creve-Ceeur, Aragon montre son engagement dans la
résistance et par ricochet, il célebre I'amour.

Pour les dramaturges africains du lendemain des
indépendances, il s'agissait de magnifier de grandes figures
historiques autour desquelles la Nation noire pourrait &tre
galvanisée, retrouver sa confiance et sa fierté. S'appuyant
sur l'idéologie négritudienne, les dramaturges africains se
consacrent a de grandes épopées historiques. C'est ainsi que
I'on aura de nombreuses ceuvres dont celles du Sénégalais
Cheick N'Dao avec L’Exil d'Alboury, du Malien Seydou Badian
Kouyaté avec La Mort de Chaka, du Guinéen Djibril Tamsir
Niane avec Sikasso ou la derniére citadelle, du Béninois Jean
Pliya avec Kondo le requin, et de I'Ivoirien Bernard Belin
Dadié avec Les Voix dans le vent, Béatrice du Congo®, mais
aussi Iles de tempétes. Cette initiative va au-deld des
frontieres continentales et touche également la diaspora
avec des auteurs comme Aimé Césaire avec La Tragédie du
roi Christophe et Une Tempéte. Le Haitien Edouard Glissant
écrira Monsieur Toussaint. L'Africain-Américain LeRoi Jones
a publiera Le Bateau d'esclaves. Enfin dégagés de la censure
coloniale, les auteurs africains et de la diaspora veulent
reconstruire un passé dont les leurs puissent &tre fiers et
autour duquel se galvanise une conscience de Nation noire

6 (Kimpa Vita, Kimpa Mvita, Tsimpa Vita ou Tchimpa Vita (née & Mbanza Kongo, aujourd'hui
en Angola, 1684 - morte a Evolulu, aujourd'hui en Angola, le 2 juillet 1706), aussi connue sous
son nom Portugais Dona Beatriz, est une prophétesse Kongo, fondatrice et dirigeante
du mouvement antonianiste, une forme de syncrétisme entre catholicisme et religions
traditionnelles du Kongo. Elle lutta pour la réunification du royaume Kongo, alors en proie a
I"anarchie portugaise : elle fut attrapée par les Capucins, condamnée au biicher et mourut
briilée vive sur ordre du roi Dom Pedro IV, le 2 juillet 1706)



avec ses héros et ses mythes. Les auteurs vont méme révéler
des figures que le colon avait vite fait d'étiqueter de
sanguinaires. Il y a I'exemple de Samory Touré, dans Une
hyéne a jelin de Massan Makan Diabaté. Bien d'autres, comme
Abdou Anta K@, ne manqueront pas aussi a cette tdche. Cet
auteur mettra en exergue la vie de Chaka Zulu, a travers Les
Amazoulous.

Tous les personnages évoqués ne le sont pas pour leur
appartenance a des espaces géographiques délimités. Il
s'agissait de s'adresser a tout africain, de quelque région qu'il
provienne car, les frontiéres physiques n'étaient pas encore
véritablement constituées. Il s'agissait de dire a tout
citoyen du continent et de la diaspora que tout héro est aussi
le sien, de quelque région qu'il provienne.

Ainsi, une longue liste des héros de I'ére coloniale seront
réhabilités et deviendront arguments d'autorité contre une
histoire écrite et tronquée par 'homme blanc.

Si I'héroisme de certaines figures historiques était essentiel
pour galvaniser les Africains, il n'en demeure pas moins que
quelque temps aprés la proclamation, les populations se
retrouvent face a une nouvelle donne qu'est la prise en main
du pouvoir par des personnes non enclines a créer un climat
sain pour le développement du continent. L'on se retrouve
dans une désillusion totale. En effet, des nouveaux
dirigeants, issus du continent, instaurent un néo-colonialisme
qui ne manque pas de faire réagir des artistes et les
écrivains. Comme un miroir qui refléte la société, en
abandonnant le drame historique, le théatre relate les
méfaits des dictateurs et s'engage dans I'exploration des
satires sociales et politiques. Cest ainsi que Césaire
annongait déja dans Une saison au Congo (1966) les prémices

0



d'un néocolonialisme naissant, fruit des collaborations
internes avec le colonisateur avec les derniers moments de
la vie de Patrice Lumumba, leader de l'indépendance de
I'actuel République Démocratique du Congo (ex-Zaire). D'une
maniere plus explicite, Bernard Dadié dresse dans Monsieur
Thogd-Gnini (1970) le portrait d'un parvenu cupide et
fonciérement immoral qui aspire, a travers l'argent, d
dominer ses semblables d I'image de Théobald Ngandou,
I'usurier, de L’homme qui tua le crocodile (1972) de Sylvain
Bemba ou de Pérono de Je soussigné cardiaque (1977) de
Sony Labou Tansi. Ahmadou Kourouma, au thédtre, écrira
Tougnantigui ou le diseur de vérité en 1972 pour évoquer les
pouvoirs en place dans son pays, la Cote-d'Ivoire. Cela lui
valut vingt ans d'exil.

Dans leur ensemble, pour ces auteurs, évoquer les problémes
de leur pays respectifs et du continent, cela revenait
également A s'adresser aux autres citoyens du continent,
surtout ceux de I'aire francophone. Les dictatures installées
dans leurs pays respectifs semblaient complémentaires et
agissaient, selon de nombreux observateurs, sous le couvert
des anciens maditres. Les dramaturges menaient un seul
combat : celui de se défaire de cette horde de nouveaux
dirigeants. Le phénomene était le méme dans la majorité des
pays nhouvellement indépendants. Tous les dramaturges
avaient un seul objectif : dénoncer les mauvaises pratiques
de nouveaux dirigeants. Cela les inscrivait dans une sorte de
communauté de combattants. Une mutualisation des forces
était nécessaire. En un mot, il s'agit d'un panafricanisme qui
leur permettait de se sentir appartenir a un méme clan.
Dans un contexte de panafricanisme plus contemporain, I'on
peut évoquer la figure de Thomas Sankara présent dans Sank

0



ou la patience des morts” d'Aristide Tarnagda qui est I'un des
points de notre recherche. Dans cette ceuvre, I'auteur nous
révele les péripéties de la vie de Thomas Sankara, alors
président du Burkina Faso. L'ceuvre présente cette figure
historique dans un contexte marqué par des relations
tumultueuses entre les Occidentaux et les tenants de
certains régimes africains. Des extraits de ses discours
tenus, d'une part, le 04 octobre 1984, au cours de la 39¢
tribune de I'Organisation des Nations Unies (ONU) et a
Addis-Abeba, le 29 juillet 1987, a la 25° conférence au
sommet des pays membres de I'Organisation de |'Unité
Africaine (OUA), actuel Union Africaine sont reprises dans
la piece de théatre. L'auteur prend le soin d'informer le
lecteur-spectateur en ces termes :

« Les en petites capitales reprennent des extraits de
discours de Thomas Sankara, notamment au siege de I'ONU
a New York le 4 octobre 1984 dénongant l'impérialisme
occidental et au sommet de 'OUA d'Addis Abeba le 29 juillet
1987 sur la dette des pays africains®. »

A la tribune des Nations Unies, il dépeint le nouvel ordre
mondial, I'impérialisme et le néo-colonialisme. Il a affirmé
qu'il ne s'adressait pas a I'assemblée uniquement au nom de
son « Burkina Faso tant aimé » mais au nom « de fous ceux
qui ont mal & quelque part » : des femmes dominées et
maltraitées, des chdmeurs, des Noirs massacrés, des
Indiens, des Palestiniens, les artistes, les sportifs, les
journalistes, efc., tous exploités par un ordre mondial qui
gagnerait a changer. Citant le poete Terence, il affirme qu'il
est homme et que tout ce qui est humain ne lui est étranger.

7 Aristide Tarnagda, 2016
8 Idem, p. 6 [}



Ces propos de I'homme politique qu'il était ne le ramenaient
pas uniquement a son petit pays qu'il a pris le soin, dés le
premier moment de sa prise de parole de donner les
dimensions : 274000 km?:

« Ma seule ambition est une double

aspiration : premierement, pouvoir

en langage simple parler au nom de

mon peuple, le peuple du Burkina

Faso, ot des millions d'enfants, de

femmes et dhommes refusent

désormais de mourir d'ignorance,

de faim et de soif.

Deuxiemement, parvenir a

exprimer a ma maniére la parole du

peuple des déshérités du monde.

Un monde ou [I'humanité est

transformée en cirque, déchirée

par les luttes entre grands et semi-

grands® (...) »
A cette tribune des Nations Unies, il fustige les querelles
intestines entre les puissants et qui ne permettent pas aux
petites Nations de prospérer.
Avant de se rendre & cette tribune des Nations Unies,
Thomas Sankara se rend d& Harlem, le 02 octobre
1984 (Harlem, quartier noir de New York) ou il livre un
discours sur l'identité africaine, la renaissance de I'homme
noir, les valeurs ancestrales et invite tous les présidents
africains qui seront présents a cette session de 'ONU de
passer aussi a Harlem. Sur son choix de se rendre a Harlem,

° Discours lu d la tribune des Nations Unies ”



il annoncera qu'il y a une solidarité dans la lutte entre la
révolution burkinabe et tous les peuples du monde entier qui
souffrent.

A Addis-Abeba, il fustigea la dette des pays colonisés :
« Nous estimons que la
dette s'analyse d'abord par
ses origines. Les origines
de la dette, remonte aux
origines du colonialisme.
Ceux qui nous ont prété de
l'argent, ce sont ceux-la
qui nous ont colonisés. Ce
sont les mémes qui
géraient nos Etats et nos
économies. Ce sont les
colonisateurs qui
endettaient I'Afrique
aupres des bailleurs de
fonds, leurs fréres et
cousins.  Nous  étions
éfrangers a cette dette.
Nous ne pouvons donc pas
la payer. La dette, c'est
encore le néocolonialisme
ou les colonisateurs se
sont transformé
assistants techniques. En
fait, nous pouvons dire
qu'ils se sont transformés
en "assassins techniques” »

0



A travers le pronom “nous”, Thomas Sankara se fait le porte-
parole de tout un continent, lui qui vient d'un pays qu'il était
difficile d'indiquer sur une carte d'Afrique. N'allant pas de
mains mortes, il ne trouvait aucun inconvénient pour dire sa
pensée a qui voulait I'entendre. Toutes ses prises de parole
étaient des moments pour dénoncer [impérialisme. La
révolution qu'il institua de 1983 a 1987 fut un cadre d'appeler
le peuple au travail. Dans une moindre mesure, et pour
certains de ses détracteurs, Sankara est a l'image d'Henri
Christophe, dans La Tragédie du roi Christophe. Gilbert, un
des personnages se plaint des agissements de Sank.
S'adressant a Blaise, il s'offusque en ces termes :
« Le peuple, le peuple ! Oublie le
peuple. Le peuple lui-méme en a
marre de ce putain de Peul® | Le
peuple est fatigué ! Il n'en peut
plus, le peuple : sport de masse le
matin, (..) poser des rails a main
nues, construire des écoles, des
barrages, des ponts, plus de
vestes, plus de cravates, plus de
vernis (..) Non mais ! Blaise, les
gens sont fatigués.. ils ne
cherchent qu'a s'en
débarrasser', »
Méme si la position de Gilbert et de Blaise était que
Sankara ne devrait plus vivre, il n'est pas loin des
exaspérations des populations face aux décisions de

10 Ethnie & laquelle appartenait Thomas Sankara. Il serait un « silmi-mossi » ; un mélange de
peul et de mossi. 0
1 Aristide Tarnagda, p. 23



Christophe_qui voulait mettre son peuple au travail apres la
révolution hditienne. Thomas Sankara affirmait, lors de ses
différentes sorties sa volonté d'instaurer un changement
dans son pays, car comme il aimait a le dire, « on ne peut
opérer de changement fondamental sans une certaine dose
de folie » Les fravaux d'intérét commun ou le port
obligatoire du Faso Danfani'? lui était reconnu mais n'était
pas hécessairement du golt de tous. Dans Sank ou la
patience des morts, dans une scéne, Chantou, la femme de
Blaise fait la remarque suivante a Blaise, son homme :

« (...) Sans champagne dans le frigo,

sans climatiseur, moi Chantou,

jétouffeIl se passe que je ne

boufferai plus la merde de vos

marchés pleins de poussiére ld. Vos

“faso dans je ne sais quoi ld", moi

Chantou, je n'en peux plus. »

Les idées de Thomas Sankara n'étaient pas

nécessairement vues d'un bon ceil par tous. Pourtant, au
cours de ses différentes interventions, Thomas Sankara se
fait chantre du panafricanisme.
Pour cela, une frange jeune de la population africaine
s'identifie a la figure de Thomas Sankara. Ainsi, convoquer
cette personnalité n'est pas du tout anodin pour I'auteur. Son
action permet aux jeunes générations de prendre conscience
de leur réle dans une quéte d'un véritable panafricanisme et
permettre le progres du continent.

12 Tissu de cotonnade qui devrait &tre porté par les agents de la fonction publique un certain
nombre de jours. Cela a été mal pergu. Pourtant, aujourd'hui, ce tissu, de plus en plus modernisé
est reconnu comme un signe distinctif important dar&la garde-robe du commun des burkinabé
et un produit important dans le commerce.natfional:

13 Aristide Tarnagda, p. 17



Si cette ceuvre relate, comme mentionné plus haut, les
derniers moments de la vie de Thomas Sankara, l'on peut
affirmer que cela n'est qu'un prétexte pour l'auteur de
revenir, aupres du grand public, sur le parcours
panafricaniste de cette figure historique. Il s'agit ici de
raviver sa mémoire afin d'amener le lecteur-spectateur a
aller au-dela de la fiction pour davantage apprendre sur
I'homme. En effet, au-deld des actions que I'on pourrait juger
d'effets d'annonces a I'époque ot elles avaient été posées, de
nos jours, il est reconnu que Thomas Sankara a contribué a
un certain changement de mentalité des populations. Cela
améne son image a étre beaucoup reprise dans de
nombreuses ceuvres artistiques, ouvrages scientifiques et
productions audio-visuelles dont des pieces de théatre
comme Mitterand et Sankara, une piece de thédtre écrite
par Jacques Jouet' et mise en scéne par Jean Louis
Martinelli®®. Basée sur les relations historiques tumultueuses
entre Thomas Sankara et Frangois Mitterand. Dans le
spectacle, les themes comme le néo-colonialisme, I'apartheid,
les relations Nord-Sud, etc. sont passés aux cribles.

Dans une interview réalisée par Mongo Béti pour sa revue
Peuples Noires, Peuples Africains, en 1985 (03/11/1985),
I'auteur camerounais exposait son inquiétude face a une
élimination physique de Thomas Sankara. Ce dernier lui
répondit en ces termes :

« Il y a partout aujourd'hui, aux quatre coins du continent,
des N'Krumah, des Lumumba, des Mondlane, etc. Que
Sankara soit éliminé aujourd'hui physiquement, il y aura des

4 Auteur frangais
15 Metteur en scéne frangais
16 Voir les archives de cette revue : hﬁp:'//www.ar"rsﬁ/va.edu.au)



milliers de Sankara qui releveront le défi face a
I'impérialisme. »

Les idées de ce personnage politique vont donc essaimer dans
la population jeune et ont vont tre conceptualisées sous le
terme de « sankarisme » qui a pour ambition de mettre
l'accent sur la souveraineté africaine et l'indépendance
économique avec la célébre formule : « produisons ce que
nous consommons ; consommons ce que hous produisons ».
Selon Fidele Kientega, son directeur de cabinet, « les jeunes
ont tout de suite épousé ce mouvement et I'ont pris a bras le
corps. Ils ont tout de suite envahi la rue, I'ont clamé, et se
sont proposés sans attendre qu'on les appelle’. » Cette
expérience avec cette jeunesse a été l'une des plus
marquantes sur le continent africain, aucun pouvoir de ce
continent ne s'appuyant que rarement sur la jeunesse pour
déployer ses idées. Cette dynamique perdure si fait qu'au
forum social africain de Bamako en 2006 puis au forum
mondial de Nairobi en 2007, Thomas Sankara sera proclamé
modéle pour la jeunesse africaine’® et mondiale. Cela sera
pergu comme un accord de la jeunesse avec l'idéologie
panafricaniste et mondial qu'il défendait : défendre les
faibles face aux plus forts, car comme il aimait a le souligner
également, « une jeunesse mobilisée est plus dangereuse
qu'une bombe atomique ». Avec lui, une place de choix devrait
étre accordée d la jeunesse a travers le monde.

S'il a inspiré des productions artistiques et de recherche, le
panafricanisme promu par Thomas Sankara a fait des émules

7 L'histoire extraordinaire de Thomas Sankara (épisodel/2), Brut, 21/09/2023, youtube,
consulté le 12/06/2025

8 FALL Aziz, coordinateur de la campagne justice pour Thomas Sankara, « L'affaire Sankara :
parachever  une  victoire  historiquesmmconiffe  limpunité  en  Afrique  »,
https://www.thomassankara.net, consulté le 12/06/2025


https://www.thomassankara.net/

a travers des événements artistiques comme les
RECREATRALES. Méme si les organisateurs de cet
événement ne s'en déclarent pas ouvertement, l'on le
reconnait & travers ses différentes manifestations. La
deuxieme partie de notre étude est donc consacrée a cet
événement panafricain.

2. RECREATRALES : arts de la scéne et panafricanisme

Dans son Discours d'Orientation Politique (DOP) prononcé le
02 octobre 1983, Thomas Sankara exposa les grands axes
de sa politique au sein de son mouvement militaro-politique
dénommé Conseil National de la Révolution (CNR). Document
fondateur de la politique « sankariste », tous les aspects de
la vie politique, économique, sociale, culturelle et artistique
du pays ont été visités dans le DOP. Selon des documents
audio-visuels que nous avons pu consulter sur le site
https://www.thomassankara.net, l'intervention a duré plus
d'une heure. La version écrite de ce discours se trouvant sur
le méme site internet est composée de plus d'une vingtaine
de pages.

Concernant les artistes, Thomas Sankara en appelle a leur
engagement pour le rayonnement de la culture et de sa
politique révolutionnaire et populaire. Il les appelle a
occulter tout ce qui pourrait se présenter un contre-poids a
cette dynamique enclenchée. Il faudrait privilégier la
célébration du courage et des vertus humaines. Plus loin, il
souligne que les «artistes auront les coudées franches pour
aller hardiment de I'avant. Ils devront saisir |'occasion qui
se présente a eux pour hausser notre culture au niveau
mondial. » Ainsi, en plus d'étre ancré dans leur espace

0


https://www.thomassankara.net/

géographique territorial, il leur faudrait qu'ils s'ouvrent au
reste du monde par leurs créations. Dans le DOP, sont
désignés par le terme « artistes » les écrivains, les musiciens
et bien d'autres champs d'expression. S'il faut qu'ils évoquent
les réalités du peuple burkinabe, ils ne devraient pas ignorer
le reste du monde. Cela fait donc de Thomas Sankara un
dirigeant conscient que les pratiques artistiques ne peuvent
mieux se faire valoir qu'en s'ouvrant aux autres et non
évoluer en autarcie ; d'ol encore le caractére panafricaniste
de l'initiateur de la premiére révolution burkinabé®.

Cette posture de Thomas Sankara a véritablement amené
des artistes du pays a entamer des activités leur permettant
de produire mais aussi de mener des activités de
collaboration. Dans le domaine du thédtre qui nous concerne,
naftra I'Union des Ensembles Dramatiques de Ouagadougou
(UNEDO). Cette organisation regroupera, bien slr des
artistes burkinabé, mais aussi permettra d'initier des
échanges avec des artistes venant d'autres pays. Plus tard,
'UNEDO contribuera a la naissance, en 1989, sous la
houlette du professeur Jean-Pierre Guingané, du Festival
International de Théatre et de Marionnettes de
Ouagadougou (FITMO). Réunissant les créateurs du théatre
et des marionnettes, ce festival sera le terreau qui
fécondera, en 2002, les Résidences Panafricaines d'Ecriture,
de Recherche et de Création Théatrales (RECREATRALES)
mis en place par Etienne Minoungou, formé a 'UNEDO.

19 Nous disons cela parce que la révolution prdnée par le capitaine Thomas Sankara était la
Révolution Démocratique et Populaire (RDP). Celle rr“ée par le capitaine Ibrahim Traoré est
la Révolution Progressiste Populaire (RPP%



Depuis leur avénement en 2002, les RECREATRALES se
veulent un véritable laboratoire reconnu internationalement.
Cette gratification de la part de ses pairs s'est instaurée au
fil des différentes éditions. En effet, en impliquant d'abord
les dramaturges de |'Afrique de l'ouest, les organisateurs de
I'événement se sont ensuite intéressés aux dramaturges de
la diaspora et de [|'‘Afrique centrale francophone. Les
premiéres éditions de cet événement ont fait appel,
principalement aux artistes du Burkina Faso, puis se sont
¢largies a des collaborations avec des artistes des pays
comme la Cote-d'Ivoire, le Bénin, le Togo, le Mali et le Niger.
Plus tard, les organisateurs ont jugé important de renforcer
leurs liens avec la diaspora africaine partout dans le monde.
Pour exemple, lors de sa sixieme édition, I'événement a
accueilli la création du spectacle haitien Les Incessants?° de
Guy Régis Junior, dans une mise en scéne de Patrick Joseph.
En 2016, fut accueilli, en tournée, une mise en sceéne sur la
base du recueil de poémes Un arc-en-ciel pour un occident
chrétien” de l'auteur haitien René Dépestre dans une mise
en scéne de Pietro Varrasso, metteur en scéne italien. Au-
dela des frontiéeres du continent, l'ouverture a la diaspora
est une invitation a prospecter d'autres univers. Il semble
que I'on en revient aux premiéres heures des échanges entre
négritudiens : Léopold S. Senghor, Aimé Césaire, Léon
Gontran Damas, etc.

En s'orientant de la sorte, les Récréatrales s'inscrivent dans
une volonté nouvelle de faire progresser les différents
aspects du thédtre : écriture, jeu d'acteurs, scénographie,

20 Guy Régis Junior, 2010 (6° édition)
2LR. Despestre, 1967 [}



etc. L'on y vient pour présenter ses spectacles mais aussi
pour se nourrir des pratiques nouvelles venant de divers
horizons. Les collaborations s'avérent donc nécessaires pour
un réel progrés de cet art dans les différents espaces ou ses
praticiens se rencontrent. Cette manifestation vient ainsi se
positionner comme un créneau porteur dans la promotion du
thédtre en Afrique subsaharienne francophone. Méme si au
début les choses semblaient difficilement réalisables, il faut
admettre que cette initiative tente d'instaurer un
changement a la fois qualitatif et quantitatif dans les
rapports entre les praticiens africains et ceux de la diaspora
afin d'instaurer un véritable panafricanisme.

L'objectif principal de cet événement est de permettre aux
artistes africains de théatre de trouver un cadre de travail,
de formation et de réflexion qui aboutit a un espace
d'échanges de compétence. Selon ses initiateurs, il s'agit de
repenser les méthodes de créations thédtrales. Dés le
départ, les objectifs généraux des RECREATRALES sont
que foute personne prenant part d une création théatrale,
trouvent matiére a rebondir sur la production des uns et des
autres. En définitive, lors de sa premiére édition, le projet
Récréatrales visait a partager I'idée de la scene comme lieu
de production du texte dramatique en invitant des artistes
(dramaturges, metteurs en scene et comédiens) d'autres
pays d se préter a la démarche et a la faire leur, d'affiner
cette approche en proposant aux participants un double
stage sur I'écriture dramatique et le jeu d'acteur, menés par
des professionnels de renom.

Le besoin des organisateurs de cet événement est d'aller au-
dela des frontiéres du Burkina Faso, voire de I'Afrique. Cela
montre a quel point le théatre est par excellence, le lieu de

0



la rencontre. L'on y vient pour montrer et pour découvrir.
L'hybridation de techniques artistiques devient essentielle.

Conclusion

Afin que les arts soient en harmonie avec les actes des
hommes, la liberté dont doivent bénéficier les artistes doit
€tre le fondement de tous les arts. Cependant, tout artiste
devrait s'ancrer dans un espace donné d'ot il pourra se faire
entendre et contribuer au progrés de son milieu. C'est en
cela que sa voix peut &tre audible et amener a I'atteinte de
résultats importants. Ainsi, pour le cas du thédtre, cet art
devient action qui induit un changement.

Dans le cours de notre article, nous avons mis au centre de
nos préoccupations l'importance de l'atteinte des objectifs
du panafricanisme dans les arts. En prenant comme principal
art le thédtre, nous avons présenté les différentes
aspérités de faits marquants du continent, a travers mythes
et légendes. Il nous a semblé également important de revenir
a un passé plus récent en faisant appel a une ceuvre retragant
le parcours d'une figure historique importante qu'est Thomas
Sankara, dans Sank ou la patience des morts.

Au-deld des ceuvres, le panafricanisme se déploie aussi grace
a des initiatives comme les RECREATRALES au Burkina Faso.
Ainsi, au-deld des projets artistiques, cette initiative est
aussi un espace de rencontres entre les individus de divers
horizons. C'est en cela que tout cela nous mene vers le
panafricanisme, voire |'humanisme.

Bibliographie



BESSON Jean-Louis, MEGEVAND Martin, RYNGAERT
Jean-Pierre, SCHROPFER Denise et TALBOT Armelle,
« Faire théatre de tout » : de Vitez, Mnouchkine, Bezace... d
Danis, Minyana, Renaude..., Etudes théatrales 2007/N°38-
39, p. 94-104

CHALAYE S. (dir), 2011. Le théatre de Kossi Efoui :une
poétique du marronnage, Paris, Africultures N°86
L'Harmattan

CHALAYE S., 2004. Afrique Noire et dramaturgies
contemporaines : Le syndrome frankenstein, Editions
THETRALES

DEPESTRE René, 1967. Un arc-en-ciel pour l'occident
chrétien, Paris, Editions Présence Africaine, (mise en scéne
de Pietro Varrasso)

ECO Umberto, 1985. Lector in fabula ou la coopération
interprétative dans les textes narratifs, Paris, Grasset
EFOUI K., 1992. Le Carrefour, Théatre Sud n° 2, Paris,
L'Harmattan

ISER Wolfgang,1976. L Acte de lecture, trad. fr., Bruxelles,
Mardaga

JAUSS Hans Robert,1978. 1990. Pour une esthétique de la
réception, Gallimard, collection Tel

KABLAN Adiaba Vincent, 2015. Lumumba dans "Une saison
au Congo” d’Aimé Césaire : tragabilité discursive d’'un héros
historique et d'un héros dramatique, Faculté des Lettres,
Arts et Sciences Humaines, Bénin

KAMAGATE Bassidiki, De I'histoire au thédtre historique
dans Les Amazoulous d'Abdou Anta Ka, Eudes francaises,
publié en ligne le 12 janvier 2010, consulté le 15 aolt 2023
PAVIS Patrice, « Production et réception au théatre », in
Voix et images de la scéne, pp.225-260.

0



REGIS 6. J., 2010. Les Incessants, Récréatrales, 2010 (6°
édition)

SAISON Maryvonne, 1998. Les thédtres du réel. Pratiques
de la représentation dans le théatre contemporain, Paris,
L'Harmattan, (Coll. « L'art en bref »)

SARRAZAC Jean-Pierre (dir.), 2005. Poétique du drame
moderne et contemporain : lexique d'une recherche, Paris,
Editions Circé

TARNAGDA Aristide,2016. Sank ou la patience des morts,
Lansman Editeur

TARNAGDA BOUKARY, 2018. Processus de création
théatrale contemporaine en afrique de l'ouest : vers une
poétique de la relation, Thése de doctorat unique, Université
Rennes 2

TRIAU Christophe, BIET Christian, 2005. Qu'est-ce que le
théatre ?, Edition Gallimard

UBERSFELD Anne, 1996. Lire le théatre IT : L'école du
spectateur, Editions Belin



