
 

422 

TYPOLOGIE ET THEORIES ETIOLOGIQUES DU 

PALUDISME CHEZ LES DIDA DE CÔTE D’IVOIRE 
 

OGOU Assia Arthur 
Institut National de la Jeunesse et des Sports (INJS),  

Côte d’Ivoire 

arthurogou2@gmail.com 

 
 

Résumé : 

 
La présente étude, qui porte sur la typologie et les théories 

étiologiques du paludisme, a été menée dans la localité de Dida, en 

Côte d’Ivoire. Elle vise à appréhender, à  comprendre et à analyser 

la réalité phénoménologique du paludisme chez les Dida. La 

démarche méthodologique adoptée s’inscrit dans le courant de la 

recherche qualitative. Elle repose donc  sur un certain nombre 

d’outils relevant purement de l’approche qualitative. 

Le peuple Dida attribue le paludisme à des esprits maléfiques, 

malveillants, à une intervention divine ou diabolique, à des forces 

surnaturelles et aux ancêtres. Mais le paludisme est aussi attribué 

au pouvoir maléfique d’une personne vivante. 

 

Dans la cognition des Dida, il existe plusieurs formes de paludisme, 

regroupées en deux catégories : le paludisme endogène et le 

paludisme exogène. Cette conception influence grandement les 

comportements en matière de santé des Dida et leurs relations 

avec cette endémie qu’est le paludisme. 

 

Mots-clés: typologie, théories, paludisme,Dida, Côte d’Ivoire. 

 
 

 



 

423 

Abstract: 
 

This study focuses on the typology and aetiological theories of 

malaria and was conducted in the Dida community in Côte d'Ivoire. 

The aim is to understand, grasp and analyse the phenomenological 

reality of malaria among the Dida people. The qualitative research 

methodology adopted is based on phenomenology. It therefore 

relies on purely qualitative tools. 

 

The Dida people attribute malaria to evil spirits, divine or 

diabolical intervention, supernatural forces and ancestors. 

However, they also attribute malaria to the malevolent power of a 

living person. 

 

According to Dida beliefs, there are several forms of malaria, 

which are grouped into two categories: endogenous and exogenous. 

This concept greatly influences Dida health behaviours and 

relationships with endemic malaria. 

 

Keywords: typology, theories, malaria, Dida, Ivory Coast. 

  

  
 Introduction 

  
 

Bien que sa connaissance soit attestée depuis l'Antiquité, le 

paludisme demeure, au début du XXIe siècle, un fléau 

sanitaire persistant, en dépit des avancées scientifiques et 

médicales. Une étude récente a révélé qu'environ un tiers de 

la population est exposée à ce phénomène, principalement 

des enfants. Chaque année, deux millions de personnes en 

meurent, principalement des enfants. En effet, comme 

l'indique Baudon (2000 : 36), 5 à 40 % des personnes 



 

424 

atteintes d'une forme grave de la maladie décèdent. Par 

ailleurs, il est important de noter qu'un enfant de moins de 

cinq ans sur vingt meurt chaque année d'une maladie liée au 

paludisme. Le paludisme figure ainsi parmi les plus anciennes 

pathologies endémiques de l'humanité. Cette observation 

suggère que la communauté mondiale est confrontée à cette 

pathologie depuis une période significative, qui s'étend 

jusqu'à l'époque contemporaine. 

Au terme de décennies de coexistence avec le paludisme, les 

communautés ont développé des croyances et des 

représentations de cette endémie. Cependant, il convient de 

noter que chaque communauté ou groupe culturel réagit à la 

maladie en fonction de son histoire et du sens qu'elle donne 

à sa vie. Chaque langue et chaque culture associe à la maladie 

un concept qui lui semble anormal. En d'autres termes, pour 

une communauté spécifique, toute modification corporelle ne 

doit pas nécessairement être interprétée comme un signe de 

pathologie. En outre, il n'a été observé aucune 

correspondance entre le système des sens et le système de 

signes de maladie lors du passage d'une culture à une autre. 

Cette approche met en évidence la nécessité d'une 

évaluation du pathologique qui ne soit pas universelle. 

En effet, malgré la proximité géographique et culturelle, les 

communautés ne partagent pas nécessairement les mêmes 

représentations des pathologies. Cette hypothèse implique 

que la communauté dida possède des croyances et des 

théories étiologiques spécifiques liées au paludisme. L'objet 

de la présente étude est de saisir, de comprendre et 

d'analyser la réalité phénoménologique du paludisme chez les 

Dida. 

 



 

425 

 

 

1. Méthodologie  

 

Selon Grawitz (1993), une méthode se définit comme un 

ensemble structuré d'étapes et de procédures, par 

lesquelles une discipline scientifique vise à établir, à 

démontrer et à vérifier les vérités qu'elle cherche à 

prouver. Ainsi, chaque discipline privilégie une méthode 

spécifique, adaptée à sa perspective propre, et fait appel à 

des moyens et procédures uniques. 

La présente recherche s'inscrit dans le courant de la 

recherche qualitative. Cette approche de recherche, comme 

le souligne Savoie-Zajc (2004), s'adapte à la réalité des 

répondants et prend en compte les interactions que les 

individus établissent entre eux et avec leur environnement. 

Une étude qualitative se caractérise par une approche 

méthodologique rigoureuse, qui implique l'administration 

d'entretiens approfondis avec un échantillon restreint de 

participants, généralement compris entre 10 et 20 individus. 

Ces derniers sont sélectionnés avec soin afin de garantir la 

représentativité de leurs opinions et expériences au sein de 

la population étudiée. Les sujets abordés lors de ces 

entretiens sont délibérément ouverts, permettant ainsi 

l'exploration approfondie et la richesse des perspectives 

des participants. Dans le cadre de cette étude, l'objectif 

principal est de cerner la typologie et les théories 

étiologiques des dida liés au paludisme. Pour ce faire, il 

s'agira dans un premier temps de les décrire, de les 

caractériser et de mettre en lumière les significations qui y 

sont associées. 



 

426 

Dans le cadre de cette étude, une attention particulière a 

été portée sur le vécu global des sujets rencontrés. Dans le 

cadre de notre recherche, nous avons procédé à des 

entretiens approfondis avec vingt personnes ressources. 

Cette démarche méthodologique a ainsi favorisé l'acquisition 

d'informations de première main auprès des sujets 

enquêtés. La méthodologie employée, à savoir des entretiens 

individuels semi-directifs, a été justifiée par la pertinence 

de sa mise en œuvre. 

Dans le contexte de l'analyse des données, une analyse de 

discours ou de contenu a été conduite sur le corpus décrit 

précédemment. Selon l'approche de Laurence Bardin (1977, 

p. 43), l'analyse de contenu se définit comme « un ensemble 

de techniques d'analyse des communications visant, par des 

procédures systématiques et objectives de description du 

contenu des énoncés, à obtenir des indicateurs (quantitatifs 

ou non) permettant d'inférer des connaissances relatives 

aux conditions de production/réception (variables inférées) 

de ces énoncés ». 

 

2. Résultats et discussion 

 

Dans le cadre de la compréhension du paludisme, les Dida 

identifient plusieurs formes de cette pathologie qu'ils 

classifient en deux catégories. Cette approche s'inscrit dans 

le cadre plus large des classifications du paludisme, qui se 

décline en deux catégories principales : le paludisme 

endogène et le paludisme exogène. 

 

2.1. Le paludisme endogène 



 

427 

Le paludisme endogène trouve son origine dans le 

comportement et l'attitude du malade.  Les Dida identifient 

plusieurs formes de paludisme endogène. Parmi ces 

pathologies, on peut citer le paludisme, qui apparaît comme 

une conséquence d'une alimentation déséquilibrée, le 

paludisme lié à une exposition excessive aux rayons solaires 

et le paludisme provoqué par un état de fatigue générale. 

 

   2.1.1. Le paludisme comme manifestation des rayons 

solaires 

La région de Lôh-Djiboua se distingue par son climat chaud 

et humide, caractéristique des zones rurales. Ainsi, les 

travaux agricoles s'effectuent en fonction des conditions 

météorologiques, que ce soit en plein soleil ou sous la pluie, 

en fonction de la saison. Cependant, c’est principalement 

durant la période de « yrôba », qui correspond à la grande 

saison sèche, de janvier à mi-avril, que les travaux sont 

effectués. Cette période de l'année, caractérisée par des 

températures élevées, est dédiée à la préparation des sols, 

au sarclage et aux semis. C'est durant cette période que les 

Dida se rendent très tôt au champ et en reviennent très 

tard. Ces travailleurs effectuent la majeure partie de leur 

temps de travail dans des conditions climatiques extrêmes, 

avec une exposition quotidienne à des températures élevées. 

Dans la tradition des pays Dida, une corrélation est établie 

entre la maladie et la présence du soleil, conduisant à 

l'incrimination de ce dernier en cas de symptômes de 

paludisme. Pour cette population, l'apparition du paludisme, 

également connu sous le nom de « doukatou », est attribuée 

à l'accumulation des rayons de soleil brûlants sur le corps. 

Dans le cadre de cette analyse, il est important de souligner 



 

428 

que, selon la perspective traditionnelle, le soleil est 

considéré comme un vecteur potentiel de transmission du 

paludisme. Cette notion est corroborée par les informations 

recueillies lors de l'entretien avec notre enquêté, qui 

confirme cette perception culturelle: 

 

«Quand on travaille sous le soleil et qu’on a beaucoup 

transpiré, on peut contracter le paludisme». 

(Ziogba, 45 ans, père de famille, scolarisé, 

village : Godiéko). 

 

Dans le cadre de la confirmation de l'hypothèse selon 

laquelle le soleil joue un rôle de vecteur dans la propagation 

du paludisme, l'individu interrogé dans le cadre de cette 

étude a exprimé les points suivants : 

 

«Cette maladie est plus fréquente, plus présente en 

saison sèche (“yrôba”) ; où il fait très chaud de 

façon continue.» (Ziogba).  

 

Cette conception se voit confirmée par les données 

quantitatives. En effet, lors d'une enquête sur la période de 

l'année durant laquelle le paludisme est le plus présent à 

Zikisso, 200 personnes (100 % des sujets interrogés) ont 

évoqué de façon unanime « yrôba » ou « yrôba-ba », c'est-à-

dire la grande saison sèche. Cette observation suggère une 

corrélation entre l'activité solaire et la propagation du 

paludisme, étant donné la forte chaleur caractéristique de 

cette période de l'année. Cette observation met en évidence 

le fait que, pour les Dida, le moustique n'est pas le vecteur 

principal de propagation de cette maladie. Il ne joue pas un 



 

429 

rôle de vecteur pour le paludisme. Selon les résultats de nos 

enquêtes, durant les périodes pluvieuses où la population de 

moustiques est particulièrement dense, le paludisme ne 

semble pas se propager de manière significative parmi les 

populations, contrairement à ce qui est observé durant les 

épisodes de forte saison sèche où les températures sont 

élevées. C'est ce que démontre notre interlocuteur en ces 

termes : 

 

«Le paludisme est une maladie qui est présente 

quand il fait chaud. C’est donc le soleil qui donne le 

paludisme. Les moustiques peuvent transmettre le 

paludisme si et seulement si ils sont produits par les 

sorciers.» (Kouassi, 65 ans, non scolarisé, Chef 

du village de Zatoboua) 

 

Ce témoignage apporte un éclairage supplémentaire à 

l'hypothèse selon laquelle les maladies, telles que le 

paludisme, seraient attribuables à des facteurs 

environnementaux, notamment à l'activité solaire, dans le 

pays dida. Comme l'affirment Duberpret et Jeanmougin 

(1993, 7), qui partagent la même opinion que le peuple dida, 

le soleil est également considéré comme un facteur de risque 

pour certaines pathologies. En effet, les recherches menées 

par ces auteurs ont révélé que l'exposition excessive aux 

rayons ultraviolets du soleil peut induire un vieillissement 

cutané prématuré et un risque de cancer de la peau. Bien que 

ces auteurs n'incriminent pas le soleil comme vecteur 

principal de propagation du paludisme, il est indéniable que 

l'impact de l'ensoleillement sur la santé humaine est 

significatif. 



 

430 

 

Cette conception du peuple dida, défendue par les auteurs 

Duberpret et Jeanmougin, ne fait pas consensus parmi les 

chercheurs. Certains soutiennent une conception contraire. 

En effet, Birch-Machin (2005 : 4) a affirmé dans ses 

recherches que l'astre solaire est indispensable à la vie sur 

terre, en particulier pour l'homme, et que ses effets 

bénéfiques sont nombreux. Selon l'auteur, les plantes dont 

l'être humain dépend pour sa survie ont besoin de la lumière 

du soleil pour croître. En outre, cette lumière, en quantités 

infimes, contribue à la synthèse hormonale de la vitamine D 

par l'organisme humain, un processus qui joue un rôle 

essentiel dans la régulation du taux de calcium sanguin et, 

par conséquent, dans la consolidation de la densité minérale 

osseuse. D'autres recherches ont révélé que, dans d'autres 

régions du monde, les anciens Chinois recouraient à 

l'ensoleillement pour traiter la variole. Au Xe siècle avant 

Jésus-Christ, Hippocrate avait reconnu les vertus du soleil 

sur le rachitisme, la guérison des plaies et la rapidité de la 

convalescence. Il préconisait l'exposition du dos aux rayons 

solaires, arguant que la chaleur douce des nerfs favorisait 

l'assainissement de l'organisme dans son ensemble (Rossant, 

1995 :31). Ces auteurs ont mis en exergue les vertus 

thérapeutiques du soleil. À cet égard, l'hypothèse d'une 

responsabilité solaire dans l'apparition de pathologies 

diverses doit être écartée. 

 

   2.1.2. La fatigue, facteur de paludisme 

En 2021, le Centre Hospitalier Universitaire (CHU) de Lille, 

établissement de référence en France, a établi une 

définition de la fatigue. Selon cette définition, la fatigue se 



 

431 

caractérise par une diminution du rendement de l'activité 

physique et mentale. D'après les conclusions du Centre, la 

fatigue est susceptible d'affecter la qualité de vie 

quotidienne et les interactions sociales en entraînant, de 

manière significative, une limitation des activités 

personnelles et des relations interpersonnelles. 

 

Dans la société dida, le groupe domestique joue un rôle 

fondamental dans l'organisation socioéconomique. La division 

du travail, un concept clé dans les sciences sociales, est 

étroitement liée aux dynamiques de genre. Du point de vue 

anthropologique, le sexe est un déterminant majeur dans 

l'organisation du travail et l'affectation des acteurs sociaux 

à l'exploitation des ressources (Kouakou 1982 :152). Selon 

l'auteur, la répartition sexuelle des tâches, c'est-à-dire les 

relations du genre et les différentes occupations de la vie 

quotidienne, obéit à des règles qui s'alignent avec les 

indications que la nature elle-même a fournies. Dans le cadre 

de cette étude, il s'avère nécessaire d'examiner en quoi 

l'homme, en sa qualité de mâle, se doit de jouer un rôle 

différent de celui de la femme. 

 

Cette inclination innée s'incarne dans la pratique culturelle 

des Dida, qui en font une réalité vivante. Autrement dit, les 

tâches assignées aux hommes et aux femmes diffèrent, ce 

qui se traduit par une différenciation des postes occupés. 

Ainsi, il apparaît que ces deux catégories sociales éprouvent 

la fatigue de manière distincte. En conséquence, ces sujets 

sont exposés de manière distincte à la fatigue, que les Dida 

incriminent comme facteur causal du paludisme. Les hommes 

assument la responsabilité de la subsistance familiale par le 



 

432 

biais de la chasse et de la déforestation en vue d'aménager 

les terres pour les cultures. En outre, ils travaillent le bois 

pour fabriquer des mortiers et des pilons. Les femmes, pour 

leur part, s'adonnent à la cueillette d'escargots et de 

champignons. En outre, elles s'occupent de la semence de riz, 

du désherbage et de la récolte. De retour des champs, elles 

se consacrent à la préparation du repas du soir et aux soins 

des enfants. Ces activités, partagées par les deux sexes, 

s'avèrent être des tâches physiquement exigeantes, 

requérant des niveaux d'énergie considérables. Selon Franc 

(1981), cette fatigue physiologique peut être de nature 

musculaire, intellectuelle ou psychosensorielle (ophtalmique 

ou auditive). 

 

Selon le dida, la fatigue accumulée lors de cette activité 

laborieuse affaiblit l'organisme, provoque des douleurs 

articulaires et favorise le développement du paludisme. Il 

s'agit du lien établi entre le labeur ardu, l'épuisement et les 

douleurs articulaires, conduisant la population dida à 

attribuer la fatigue comme cause du paludisme, 

communément désigné par le terme « doukatou ». Cette 

perspective ne semble pas recueillir l'assentiment de Lariol 

(2000). Selon l'auteur, l'affaiblissement musculaire, la 

perte de volonté, les insomnies et les douleurs ne sont que 

les principaux symptômes de la fatigue accumulée, qui 

n'entretient aucun lien avec l'apparition du paludisme chez 

les êtres humains. 

 

   2.1.3. L’alimentation, source de paludisme 

L'alimentation constitue un besoin inéluctable et quotidien 

pour tout organisme vivant. En effet, un être vivant a besoin 



 

433 

d'énergie pour assurer ses fonctions vitales, telles que la 

mobilité, la respiration et la régulation de la température 

corporelle. Cette énergie est fournie par l'alimentation 

(Carles, 1974 : 10). Selon l'auteur, le rôle des aliments est 

d'apporter à l'homme la plénitude de sa santé. Il convient de 

noter que cette opinion ne recueille qu'un assentiment mitigé 

de la part de la population étudiée. En effet, selon les Dida, 

certains aliments contribuent positivement à la santé 

humaine, tandis que d'autres, en cas de consommation 

excessive, ont un effet délétère. En parallèle de ces 

nutriments bénéfiques, il existe des aliments qui sont 

communément considérés comme des facteurs de risque de 

maladie, en particulier de paludisme. Ainsi, dans la population 

dida, la consommation d'aliments gras ou sucrés est 

identifiée comme un facteur déterminant dans l'apparition 

de cas de malaria. Lorsqu'il est question d'aliments huileux, 

les personnes interrogées font principalement allusion à 

l'huile rouge ou « kpé-djèlé », l'huile traditionnelle utilisée 

pour la cuisson, ainsi qu'à l'huile contenue dans la sauce 

graine. Ainsi, il apparaît que la sauce graine et les graines 

elles-mêmes sont les éléments incriminés. Dans le cadre de 

cette étude, nous avons mené une série d'entretiens avec 

des individus ayant été confrontés à des situations 

similaires: 

 

 « Chaque matin quand tu manges tes bananes braisées avec 

l’huile rouge, si tu manges beaucoup d’huile, si ta nourriture 

de tous les jours est à base de sauce graine, ce n’est pas bon 

parce que tu vas avoir le paludisme car la sauce graine 

contient beaucoup d’huile or c’est l’huile qui donne le 

paludisme » 



 

434 

  

 Il convient de souligner que la sauce graine est une sauce 

particulièrement appréciée des Ivoiriens, et plus 

spécifiquement des Dida, qui l'utilisent pour accompagner la 

plupart de leurs plats. D'ailleurs, comme l'a démontré 

l'étude de Sahiry Zékré (1977 : p. 1), la consommation de la 

sauce graine en milieu urbain a fait l'objet d'une analyse 

approfondie. Cette étude avait pour objectif de promouvoir 

ce produit. Ce produit, élaboré par l'Institut pour la 

technologie et l'industrialisation des produits agricoles 

tropicaux (I.T.I.P.A.T.), a été conçu comme une alternative à 

la sauce graine traditionnelle, dont la préparation, suivant le 

procédé conventionnel, nécessite un temps considérable. 

Cette étude a ainsi permis de déterminer la fréquence à 

laquelle les Ivoiriens intègrent la sauce graine dans leurs 

pratiques alimentaires.  

 

En effet, dans la région du Dida, il a été observé que la 

consommation de sauce graine et d'huile rouge atteint son 

apogée durant la période de production des graines de palme, 

qui s'étend de janvier à juin. À cette époque, les régimes 

alimentaires riches en graines sont fréquents, tandis que la 

disponibilité de la nourriture est limitée. Selon les personnes 

interrogées, un grand nombre de personnes contractent le 

paludisme à cette époque en raison d'une consommation 

régulière et excessive de deux produits alimentaires 

spécifiques : la sauce graine et l'huile rouge. Il convient de 

noter que les risques de contracter le paludisme sont 

majorés en présence de viande ou de poisson frais dans la 

sauce graine. Il ressort des informations communiquées par 



 

435 

nos sources (enquêtés) que ces éléments sont à l'origine du 

paludisme. 

 

Une revue de santé, Top Santé Afrique (2005, p. 3), rejoint 

la population d'étude dans son analyse. En effet, cette revue 

a estimé que la consommation de certains aliments, au lieu de 

renforcer le système immunitaire, le fragilise. Selon cette 

revue, une consommation régulière et abondante de poisson 

et de viande serait néfaste pour l'organisme. Elle 

provoquerait une acidification du sang, une atteinte à la 

fonction hépatique et une altération de l'organisme, le 

rendant ainsi vulnérable aux parasites. Dans le cadre de 

cette étude, il est nécessaire d'apporter des nuances à la 

liste établie. En effet, il apparaît essentiel d'y intégrer 

certains produits alimentaires spécifiques, tels que les 

œufs, les céréales raffinées, l'arachide grillée, le café, le 

thé, le cacao non dégraissé, le sucre blanc, le pain blanc, le 

pain frais, les confitures, les sirops, les bonbons et les 

glaces. 

 

Bien que ces deux approches de l'étiologie du paludisme 

paraissent divergentes, elles convergent néanmoins sur un 

point spécifique. En effet, les recherches menées ont permis 

de mettre en évidence le rôle que peuvent jouer la 

consommation de poisson et de viande dans l'apparition des 

crises paludéennes. 

 

Les Dida établissent une corrélation non seulement entre le 

paludisme (doukatou) et les aliments huileux, mais également 

avec les aliments d'origine végétale, et plus particulièrement 

avec certains fruits, notamment les mangues, qui ont été 



 

436 

introduits durant la période coloniale. En effet, selon les 

auteurs Samson (1986) et Stanton (1986), la plupart des 

fruits actuellement disponibles dans la région du Pacifique 

ont été introduits par des navigateurs durant leurs grands 

voyages 

 

Il convient de souligner que la population dida consomme une 

grande variété de fruits, majoritairement cueillis ou 

récoltés localement et consommés crus. Cette observation 

est corroborée par l'étude de Mele'Ofa et al. (2005). Dans 

leurs travaux, ces chercheurs ont montré que dans certaines 

régions du Pacifique, notamment en Malaisie, la cueillette 

des fruits constituait une activité culturelle du village. Ainsi, 

lorsque les fruits saisonniers, tels que les mangues, étaient 

mûrs, les hommes, les femmes et les enfants se réunissaient 

pour les cueillir, les ramasser et les consommer sur place.  Il 

est à noter que de nombreux fruitiers, ne faisant pas l'objet 

d'une culture spécifique, sont protégés et préservés dans 

leur environnement naturel. Parmi ces aliments ou fruits, 

certains sont susceptibles d'induire le paludisme en cas de 

consommation excessive, selon les résultats des enquêtes 

menées. Cette approche s'applique notamment aux mangues, 

aux mandarines, aux bananes plantains mûres, entre autres. 

Le témoignage de l'individu enquêté est à ce titre éloquent : 

 

« Si tu manges beaucoup les bananes douces, les bananes 

plantains mûres, les mandarines et surtout les mangues, ton 

paludisme n’est pas loin »  

 

Durant la saison des récoltes, les enfants manifestent une 

préférence marquée pour les fruits, en particulier les 



 

437 

mangues. Dans la société Dida, la consommation de ce fruit 

est étroitement liée à l'enfance, soulignant une association 

culturelle et symbolique entre les deux. Ainsi, la 

consommation de ce fruit ne constituerait pas en soi un 

facteur de risque, mais plutôt l'ingestion excessive de ce 

dernier, associée à une période de forte production par le 

palmier, serait un facteur de risque de contracter le 

paludisme. Cette perspective ne conteste pas les bénéfices 

nutritionnels de ces aliments pour la santé, mais elle souligne 

que leur consommation excessive peut conduire à des 

pathologies, notamment le paludisme. 

 

Cependant, des auteurs tels que Dignan et al. (2004) 

contestent cette affirmation. Selon ces derniers, les fruits 

sont classés comme des aliments favorisant la bonne santé 

et la protégeant dans les guides alimentaires océaniens. Il 

est essentiel de souligner que toute suspicion, aussi infime 

soit-elle, concernant les fruits comme vecteurs de maladie 

ou comme responsables de paludisme, doit être écartée. 

Dans leur ouvrage, Landauer et Brazil (1990) soutiennent 

l'hypothèse de Dignan et al. selon laquelle la consommation 

de fruits par les populations océaniennes présente des 

avantages nutritionnels incontestables. À point nommé, 

Zubiria (2021), diététicienne nutritionniste, affirme que la 

mangue est le fruit tropical le plus consommé au monde après 

la banane. Il est à noter que la chair orangée et juteuse de 

la mangue constitue une source notable de fibres et de 

vitamine C.  Par ailleurs, Odasso (2019) préconise la 

consommation de mandarines, arguant que ce fruit 

contribuerait à la réduction des insomnies, des angoisses et 

des troubles digestifs. Ainsi, plusieurs études d'envergure, 



 

438 

réalisées selon une approche prospective et épidémiologique, 

ont révélé, en dépit de l'opinion préconçue de la population 

étudiée, que la consommation élevée de fruits, notamment 

de mangue et de mandarine, était associée à une réduction 

du risque de maladies cardiovasculaires, de certains cancers 

et d'autres pathologies chroniques. Ces résultats 

contredisent l'hypothèse selon laquelle une consommation 

excessive de fruits favoriserait la prolifération de maladies, 

en particulier le paludisme. 

 

   2.2 Le paludisme exogène  

Le paludisme exogène, ou paludisme provoqué par une 

infection importée, trouve son origine dans la volonté d'une 

puissance extérieure au malade. Dans le cadre de cette 

étude, nous nous penchons sur les conceptions du paludisme 

exogène, une approche qui identifie trois formes de cette 

pathologie. Selon ces conceptions, le paludisme peut être 

perçu comme une manifestation du courroux divin, ancestral 

ou sorcier. 

 

   2.2.1. Le paludisme comme manifestation de courroux 

ancestral 

Comme l'indique l'appellation « ato wana koudoukouho » 

(esprits de nos ancêtres), les ancêtres sont l'ensemble des 

parents d'une famille décédés à un âge avancé, de mort 

naturelle, et ayant contribué aux œuvres de la société 

pendant leur vie terrestre. Dans le cadre des pratiques 

culturelles et familiales, il est communément admis que les 

parents décédés dont l'esprit se transforme en ancêtre sont 

invoqués et évoqués lors de toutes les occasions marquantes 

de la vie familiale. 



 

439 

 

Dans le contexte de la coutume dida, les ancêtres occupent 

une place de premier ordre en tant que fondateurs de cette 

tradition. Ces derniers sont également les représentants de 

Dieu, et leur obéissance s'apparente à une forme 

d'adoration divine. Dans la mythologie dida, les ancêtres 

incarnent la continuité de la vie sur terre. Selon les sources 

qui nous ont été fournies, il leur a été attribué le pouvoir et 

la force d'accéder ou de décliner les requêtes formulées par 

les entités vivantes. C'est la raison pour laquelle les prières 

et les offrandes sacrificielles leur sont adressées 

directement. Cette perspective est étayée par l'analyse 

d'Ackah (1988) dans son ouvrage intitulé L'éthique Akan, où 

il affirme que les ancêtres jouent un rôle de gardiens de la 

morale. 

 

Dans la culture Dida, les ancêtres occupent une place de 

choix. Cette dynamique explique l'ampleur de l'admiration 

qui leur est portée. Lors de grandes manifestations, il est 

d'usage de porter un toast au nom des défunts, en versant 

des gouttes de liquide sur la terre où ils sont enterrés. Dans 

le même ordre d'idées, d'après les informations 

communiquées par notre informateur, avant de quitter les 

champs le soir, les individus qui extraient le vin de palme 

dénommé « gaanô » ou « agolou » servent les ancêtres dans 

une céramique qu'ils déposent à proximité du palmier, en 

prononçant certaines formules: 

 

 «Esprits de nos ancêtres, j’ai fini de chauffer mes palmiers. 

Voici votre part de vin de palme afin que mes palmiers puisse 

en donner en abondance.» 



 

440 

 

 Dans les résultats de cette étude, il a été mis en évidence 

que les ancêtres jouent un rôle de protection et de soutien 

envers leur descendance. Cette protection se manifeste par 

l'envoi de bénédictions et de bien-être, ainsi que par 

l'instauration d'un environnement familial propice à 

l'épanouissement des enfants. Ainsi, un rapport d'échange, 

une communion permanente et un dialogue continu 

s'instaurent entre les ancêtres et leurs descendants, par le 

biais de sacrifices et d'offrandes. Ces pratiques 

commandent des responsabilités, tant pour les ancêtres que 

pour les descendants. Selon l’enquêté, en cas de manquement 

au devoir par les parents vivants, les ancêtres s'énervent et 

infligent diverses formes de punitions, allant des calamités 

aux maladies, parmi d'autres. En effet, les ancêtres sont 

perçus comme étant à l'origine de la transmission du 

paludisme aux générations vivantes, une sanction symbolique 

qui souligne la persistance des dynamiques de pouvoir et de 

transmission dans la trame de la vie humaine.  

 

Dans le cadre d'une étude approfondie sur les influences des 

ancêtres dans la pensée juridique africaine, Kohlhagen 

(2000) a constaté des résultats similaires à ceux de 

l'analyse précédente. Selon l'auteur, la transgression de 

devoirs entraîne systématiquement une réponse, qu'elle soit 

immédiate ou différée, de la part des ancêtres. Selon 

l'auteur, cette réaction peut se manifester de diverses 

manières, à savoir sous forme d'intempéries, de 

sécheresses, d'inondations, de mortalité de bétails, de 

maladies et de décès. Selon l'auteur, une personne non 

initiée à cette pratique ne saurait reconnaître cette 



 

441 

manifestation comme l'expression d'un courroux. Il est 

essentiel de comprendre que la compréhension des causes de 

ces événements peut être facilitée par l'intermédiaire de 

médiums qui possèdent l'habileté nécessaire pour traduire 

le message des ancêtres. Dans cette perspective, Fiawoo 

(1976) observe, sur la base de ses recherches, que dans la 

tradition Ewé, une série de malheurs dans le lignage peut 

être interprétée par un devin comme un mécontentement 

des ancêtres. 

 

   2.2.2. Le paludisme comme manifestation du courroux 

de Dieu 

Dans les villages de Zikisso, la population locale témoignait 

d'une adhésion profonde à des croyances animistes, où 

chaque famille et chaque clan se rattachait à un ancêtre ou 

à une entité divine. Le chef de famille ou de clan assumait 

également le rôle de prêtre au sein de la communauté 

religieuse. Il était responsable de la conduite des 

cérémonies religieuses, incluant les cultes et les sacrifices 

aux divinités. Terrey (1969, p. 320) a établi un constat 

similaire dans ses travaux. L'auteur observe que dans les 

sociétés traditionnelles Dida, il n'existait pas de groupes 

religieux distincts des groupes de résidence et de parenté. 

Chaque village constituait une communauté culturelle 

dévouée à un génie particulier, soumise à des interdits 

spécifiques. Selon cette perspective, la structuration de la 

société en communautés religieuses s'alignait avec celle des 

communautés de résidence et des groupes de parenté. 

L'organisation religieuse était ainsi considérée comme une 

extension de l'organisation sociale, la renforçant de manière 

congruente. 



 

442 

  

L'avènement des religions dites « révélées » a induit une 

transformation de la configuration socioreligieuse des pays. 

En d'autres termes, l'organisation socioreligieuse a subi une 

transformation, une évolution. En effet, l'implantation de 

missions et la fondation d'églises protestantes, harristes, 

déïstes et catholiques, ainsi que de mosquées, a conduit à une 

recomposition de la structure socioreligieuse des villages 

Dida. Il convient de noter que le chef du village ne remplit 

plus la fonction de chef religieux pour l'ensemble de la 

communauté. Il ne conserve aujourd'hui que son statut de 

chef de village. 

 

Par ailleurs, chaque communauté villageoise possède des 

édifices religieux représentant les différents cultes 

mentionnés précédemment. De plus, la population  dida jouit 

de la liberté de pratiquer la religion de son choix. Dans ce 

contexte, les notions de parenté ou de résidence deviennent 

des concepts obsolètes au sein de la nouvelle organisation 

sociale et religieuse. Il a été observé que des individus issus 

de contextes familiaux et claniques hétérogènes, ne 

partageant pas les mêmes convictions religieuses, ont la 

possibilité de s'unir au sein d'une même communauté 

spirituelle. Dans ce contexte, chaque communauté élit un 

chef religieux, qui n'est pas nécessairement l'aîné du 

groupe, selon des critères propres à cette communauté. Il 

convient de noter que de nombreux Dida se sont convertis à 

ces religions. En effet, le Dida, dans son système de 

croyances, adhère à la notion d'un Être suprême, concept 

souvent associé à une divinité, perçue comme la cause 

première et le créateur de l'univers. Dans le cadre de cette 



 

443 

étude, il est important de noter que les Dida l'appellent « 

Lagô », ce qui signifie « Dieu ». 

 

Dans la tradition des Dida, le terme « lagô » revêt une 

signification particulière. Il s'agit d'une expression qui 

désigne la puissance suprême, souvent associée à la figure 

divine. Il est considéré comme la source primordiale de toute 

existence matérielle et immatérielle. Le Dida fait 

l'expérience d'une rencontre avec le divin à chaque instant 

de son existence. Cette connexion se manifeste à travers 

des gestes de politesse, des bénédictions et des vœux, qui 

sont des expressions de respect et d'estime mutuelle. 

L'auteur fait référence à une invocation, une demande 

d'assistance, une bénédiction et une expression de 

gratitude. Cette approche théologique implique que l'entité 

divine est à l'origine de l'ensemble des événements, qu'ils 

soient perçus comme favorables ou défavorables, et que la 

vie quotidienne des individus est régie par cette même 

entité. 

 

En définitive, pour la population étudiée, l'issue de la 

situation est laissée à la volonté divine (« Lagô »). En effet, 

ce dernier peut être à l'origine de diverses pathologies 

affectant la population. Ainsi, selon cette population, la 

responsabilité de l'apparition du paludisme « doukatou » 

chez un individu est attribuée à une transgression de celui-

ci envers la voix divine. Il est affirmé que si l'homme ne se 

conforme pas aux demandes divines, il s'expose à 

l'émergence de cette maladie. Cette approche théologique 

suggère que le paludisme, cette pathologie endémique dans 

de nombreuses régions du monde, a été attribué à l'humanité 



 

444 

comme une forme de sanction divine comme l'affirme notre 

enquêté : 

 

« si tu ne marches pas sur les commandements de Dieu, il te 

donne maladie qui peut être le paludisme pour te ramener sur 

sa route. Souvent Dieu donne aussi le paludisme à l’homme 

quand il est fâché parce que l’homme ne fait pas ce que Dieu 

demande de faire »  

 

Dans le cadre de cette analyse, il est important de noter que 

l'informateur fait appel aux écrits saints et plus 

spécifiquement à un passage du livre de l'Exode, qui énonce 

la phrase suivante : 

 

«Dieu dit « si tu entends bien la voix du seigneur, ton Dieu, 

si tu fais ce qui est droit à ses yeux, si tu prêtes l’oreille à 

ses commandements, si tu gardes tous ses secrets, je ne 

t’infligerai aucune des maladies que j’ai infligé à l’Egypte, car, 

c’est moi le Seigneur qui te guéris. (Ex 15, 26) » donc Dieu 

donne aussi le paludisme quand tu respectes pas ses lois ». 

 

Ainsi, cette approche théologique de la transmission du 

paludisme, qui met en cause une intervention divine, 

s'apparente en grande partie à la conception juive de la 

maladie. Selon cette perspective, la maladie est attribuée à 

l'intervention divine, à la fois dans sa cause et dans son 

issue: 

 

«si tu entends bien la voix du seigneur, ton Dieu, si tu fais ce 

qui est droit à ses yeux, si tu prêtes l’oreille à ses 

commandements, si tu gardes tous ses secrets, je ne 



 

445 

t’infligerai aucune des maladies que j’ai infligé à l’Egypte, car, 

c’est moi le Seigneur qui te guéris.» (Ex 15, 26). 

 

 La relation à la figure divine semble être un facteur 

déterminant de la santé chez les Dida. En effet, l'homme 

sans faute est supposé jouir d'une bonne santé, tandis que 

celui qui se détourne de la voie divine est voué à la 

décadence. Selon la perspective religieuse des informateurs, 

l'homme Dida établit une corrélation entre le péché et la 

malaria, suggérant une interprétation causale où la 

malnutrition est attribuée à des facteurs moraux et 

religieux. Cette conception, selon laquelle l'entité divine 

serait à l'origine des pathologies, est partagée par d'autres 

auteurs, à l'instar de Tonda (2007). Dans son analyse, 

l'auteur établit une corrélation entre l'article de S. Fancello 

et la thématique du pentecôtisme, soulignant l'ambivalence 

de cette dénomination religieuse concernant la maladie du 

sida. Cette pathologie a été historiquement perçue comme 

une sanction divine, une maladie de Dieu ou un esprit. Cette 

conception a connu une évolution notable durant les 

décennies de 1990 et 2000 en Afrique de l'Ouest. Cette 

conception s'avère en contradiction avec les travaux de 

Pernot (2020). En effet, Pernot conteste la conception de la 

maladie comme une sanction divine, indépendamment de sa 

nature et de sa gravité. Selon cette perspective, les 

conséquences du péché se manifestent non seulement pour 

le coupable lui-même, mais également sur les individus 

innocents qui l'entourent. Cette observation permet de 

rejeter l'hypothèse d'une punition divine et d'expliquer ce 

phénomène par d'autres facteurs. L'auteur souligne que 

cette pathologie se manifeste fréquemment de manière 



 

446 

imprévisible et injuste, ce qui soulève des questions éthiques 

et met en lumière des enjeux cruciaux en matière de santé 

publique. Ainsi, il apparaît que l'hypothèse d'une 

responsabilité divine dans l'origine de la maladie ne saurait 

être valablement formulée, car elle impliquerait que Dieu 

serait à l'origine du chaos. À l'inverse, il s'efforce 

quotidiennement de créer la vie dans un monde en phase de 

genèse. 

 

Cette perspective est corroborée par les travaux de 

Kenneth Hagin et Théry (2023). En effet, Kenneth souligne 

que la maladie ne saurait être attribuée à une intervention 

divine. Dans ses écrits, il affirme que la maladie et 

l'infirmité ne sont pas le fait de Dieu, mais le résultat de 

causes naturelles et physiques. Ces dernières ne sauraient 

être attribuées ni à l'intervention divine, ni à une cause 

céleste, car il est postulé que les maladies ne peuvent se 

manifester dans les sphères supérieures de l'existence. 

Selon l'auteur, la volonté divine est que l'être humain jouisse 

d'une bonne santé, et que la maladie ne fait pas partie de ses 

desseins. Théry conteste l'idée selon laquelle la maladie 

serait une conséquence directe du péché originel d'Adam et 

Ève. Selon cette perspective, les péchés ne seraient pas à 

l'origine d'un problème physique, comme l'abus de drogues 

ou d'alcool, ou d'un comportement dangereux ou violent. En 

effet, selon cette perspective, Jésus a subi le châtiment qui 

nous donne la paix ; par conséquent, Dieu ne peut plus nous 

punir pour nos péchés, car il l'a déjà été à notre place. Il 

soutient par ailleurs que même ceux qui ne croient pas en 

Jésus bénéficient de la patience et de la bonté de Dieu. 

 



 

447 

Cependant, il est important de noter que le peuple dida 

reconnaît également que « Lagô » a la capacité de propager 

le paludisme sur l'être humain juste, celui qui prête une 

oreille attentive à ses paroles et agit conformément à sa 

volonté. Dans ce contexte, cette pathologie est perçue 

comme une épreuve destinée à éprouver sa fidélité, un test 

de sa foi. Cette expression est utilisée par les Dida et se 

traduit par le terme « gbésrali ». Dans les résultats de cette 

étude, il est intéressant de constater que les informateurs 

font référence à la situation de maladie telle qu'elle est 

dépeinte dans la Bible, et plus particulièrement chez des 

personnages justes et intègres, tels que Job, Tobie et Juste 

d'Ésaïe: 

 

«quand tu n’as pas hésité à te lever et à laisser ton dîner 

pour aller ensevelir le mort, c’est alors que j’ai été vers toi 

pour te mettre à l’épreuve.» (Tb 12,13). 

 

Dans son oeuvre non datée, Pingback exprime une 

perspective similaire à celle de la population étudiée, 

suggérant que cette dernière accorde une dimension divine 

à la maladie. Selon l'auteur, il est indéniable que Dieu permet 

parfois volontairement, ou cause, la maladie afin d'accomplir 

ses desseins souverains. Par conséquent, la maladie peut être 

considérée comme un instrument de la discipline empreint 

d'un amour divin. Cependant, il est ardu de comprendre les 

motivations derrière les actions divines telles que décrites 

par l'auteur. Cependant, en considération de sa 

souveraineté, la seule option pertinente est de reconnaître 

que la souffrance est causée ou autorisée par Dieu. 



 

448 

2.2.3 La sorcellerie, source de paludisme 

 

La sorcellerie est un concept qui désigne l'ensemble des 

pratiques maléfiques du sorcier. Cette figure s'inscrit dans 

une dynamique de malveillance, caractéristique de la sphère 

du mal. Dans cette perspective, il convient d'examiner les 

pratiques rituelles et les croyances qui y sont associées, 

telles que les imprécations, les malédictions, les 

envoûtements, les jets de sorts, les combats invisibles, le 

cannibalisme mystique et la métamorphose d'hommes en 

animaux. Lesdites activités se déroulent dans un lieu 

spécifique, communément appelé « nuit ». Seuls les initiés, 

dotés de la capacité à observer les détails subtils de ces 

rituels, peuvent percevoir les véritables enjeux qui s'y 

déroulent (Hegba, 1979, p. 21). L'individu impliqué dans ces 

pratiques est souvent désigné par le terme de « sorcier », 

reflétant ainsi la dimension mystique ou magique attribuée à 

ces actions. 

 

Dans la tradition des Dida, il existe une multiplicité de 

termes pour désigner le sorcier. Cependant, dans le cadre de 

cette étude, nous nous intéresserons à deux d'entre eux, à 

savoir « gougnon » et « sékégnon », qui revêtent une 

signification similaire. 

 

L'étymologie du terme « gougnon » révèle une combinaison 

de deux éléments : « gu », signifiant puissance, et « gnon », 

qui renvoie à l'homme. Le terme « gougnon » désigne ainsi un 

homme de puissance. Par ailleurs, il est intéressant de noter 

que le terme « sékégnon » provient de la fusion des termes 

« séké », signifiant « puissance », et « gnon », qui se traduit 



 

449 

par « homme ». À travers l'examen des différentes 

appellations attribuées au sorcier Dida, il est possible de 

constater que celui-ci est perçu comme l'homme le plus 

puissant. 

 

Il est à noter, en outre, que les termes « gou » et « séké » 

présentent une polysémie. Le terme « gou » est en effet 

associé à la notion de maladie. En outre, il englobe tout ce qui 

relève du merveilleux et de l'extraordinaire. Il signifie 

enfin, à l'instar du terme « séké », la puissance dont dispose 

l'homme pour infliger du tort ou se protéger, ainsi que ses 

proches, contre les individus malveillants. Par ailleurs, il 

convient de noter que l'ensemble des individus exerçant une 

forme de pouvoir ou de puissance au sein de la société sont 

désignés sous le terme « gouwan » (pluriel de « gougnon »). 

Dans la mythologie et la tradition des sociétés africaines, les 

« gouwan » sont des personnages d'une grande importance 

symbolique et rituelle. Ils sont souvent définis comme des « 

hommes de puissance », qui incarnent des rôles à la fois 

médicaux, prophétiques et sorciers. En effet, ils sont les 

vecteurs de la transmission des savoirs ancestraux et des 

pratiques thérapeutiques, tout en étant les détenteurs d'un 

savoir-faire divinatoire. Ainsi, une dichotomie est 

observable au sein de la taxinomie des « gouwan ». Dans 

l'étude des sociétés primitives, il est intéressant de 

distinguer deux groupes distincts au sein de la population. Le 

premier groupe est composé de ceux qui possèdent le « bon 

gou », c'est-à-dire ceux qui ne tuent pas. Ces individus, 

souvent considérés comme des guérisseurs ou des devins, 

jouent un rôle crucial dans la société en raison de leurs 

compétences. Le second groupe est constitué de personnes 



 

450 

malintentionnées, communément appelées le « mauvais gou », 

qui se caractérisent par des comportements de nature 

meurtrière, cannibale ou pathogène, et qui sont représentés 

par les sorciers. 

 

La question qui se pose est la suivante : quelle est la méthode 

employée par le sorcier de Zikisso qui fait l'objet de notre 

étude pour transmettre le paludisme ? 

 

Il a été observé que les sorciers manifestent leur puissance 

surnaturelle durant les heures nocturnes. Il ne s'agit pas 

d'un royaume des ténèbres, mais d'un espace de temps où 

les initiés, grâce à leur double vue, peuvent voir et échapper 

ainsi aux profanes (Pallares, 1986, p. 13). Cette perspective 

de l'auteur trouve un écho chez les individus interrogés au 

cours de l'enquête. En effet, ces derniers soutiennent que 

le « gougnon » ou le « gnôkpôlignon » recourt à un éventail de 

techniques pour satisfaire ses besoins durant ses activités 

nocturnes. Cependant, pour ce qui est de la transmission du 

paludisme (ou « doukatou »), le sorcier de Zikisso recourt à 

deux techniques principales. Ces deux concepts s'inscrivent 

dans une dynamique d'envoûtement direct et de 

métamorphose active. 

 

Selon les informations communiquées par notre informateur, 

la technique de l'envoûtement direct permet à un sorcier de 

transmettre le paludisme (« doukatou ») à un individu sans 

avoir aucun contact physique avec sa victime. Il lui suffirait 

d'une parole de menace, telle que « éhi ba hié », signifiant « 

tu vas voir », ou d'un regard maléfique pour provoquer une 

maladie. C'est dans cette dynamique interactionnelle que 



 

451 

l'efficacité symbolique de la parole et de certains gestes se 

manifeste en société. Ainsi, l'emploi de la parole à des fins 

malveillantes requiert une prise de conscience aiguë de la 

part des individus. Par ailleurs, il convient de mentionner que 

des gestes empreints de signification, également réalisés à 

l'attention d'un tiers, peuvent s'avérer extrêmement 

pernicieux au sein de cette société. En effet, il a été 

démontré que l'agitation d'un doigt ou le maintien d'un 

regard fixe dans la direction d'un individu suffit à susciter 

chez celui-ci la crainte d'un malheur imminent. 

 

La seconde technique du sorcier Dida fait appel à une 

métamorphose mystique en insecte, plus particulièrement en 

moustique, afin d'infliger des blessures à sa victime et de 

provoquer une infection par le paludisme. Cette technique 

est désignée par le terme de « métamorphose active », et 

consiste en ce que le « gougnon » ou le « gnôkpôlignon » se 

travestit en moustique afin de perpétrer son forfait et 

d'aller attaquer sa victime. En effet, le sorcier opère une 

métamorphose lui permettant de se transformer en 

moustique et de sucer le sang de sa victime. À ce sujet, 

l'individu interrogé déclare : 

 

 « Les moustiques peuvent transmettre le paludisme si et 

seulement si, ils sont produits par les sorciers. Les 

moustiques qui donnent les maladies comme le paludisme sont 

déféqués par les sorciers. Dans notre village ici, les sorciers 

se transforment en moustiques pour piquer sa victime pour 

lui donner des maladies graves, des maladies difficiles à 

soigner par même les guérisseurs, c’est le cas du grand 

paludisme » 



 

452 

 

Cette technique, qui consiste pour le sorcier de Zikisso à se 

transformer en insecte afin de sucer le sang de sa victime, 

se présente sous deux procédés. Dans le cadre de cette 

étude, nous nous penchons sur deux procédés : le procédé 

additif et le procédé soustractif. Selon l'interlocuteur, le 

sorcier procéderait à l'inoculation de l'eau et des 

symptômes du paludisme sur sa victime afin de dissimuler la 

véritable cause de la pathologie. Ainsi, la victime de 

paludisme sorcellerie présente tous les symptômes du 

paludisme (« doukatou ») pendant toute la durée de sa 

maladie. Dans le cadre de la pratique traditionnelle, le devin-

guérisseur, ou « goublégnon », joue un rôle crucial dans la 

détermination du pronostic vital du patient. En effet, son 

intervention à temps s'avère déterminante pour la survie du 

malade. Le second procédé, nommé « gouglon », implique 

l'extraction du sang de la victime. Dans l'éventualité d'une 

carence en sang, d'une anémie ou d'un manque de vitalité 

généralisé, l'issue peut se révéler fatale en l'absence d'une 

intervention médicale diligente. 

 

L'ensemble de ces analyses met en évidence un constat 

unanime : l'activité humaine induit une fatigue physique, 

résultant de l'effort soutenu qu'elle requiert, et son 

exercice expose de manière continue le travailleur aux 

rayons solaires. La fatigue et l'exposition au soleil sont ainsi 

identifiées comme les principaux facteurs de risque du 

paludisme. Ces facteurs, parmi d'autres, incluent la 

consommation d'aliments huileux et sucrés, ainsi qu'un repos 

nocturne insuffisant, souvent perturbé par les moustiques, 

dont les piqûres sont vectrices de nuisances et de troubles 



 

453 

du sommeil. Cette conception constitue l'aspect principal de 

l'étiologie sociale du paludisme chez les Dida. Il est à noter 

que les facteurs mentionnés comme causes du paludisme sont 

étroitement liés aux activités du peuple Dida. Cette 

observation corrobore l'affirmation de Memel-Fote (sans 

date, p. 61), qui a émis l'hypothèse que la dynamique des 

populations étudiées pourrait être influencée par des 

facteurs environnementaux. En effet, pour l'auteur, la 

maladie est perçue dans les communautés ivoiriennes comme 

une régression générale de la vie de l'être, dans ses relations 

et dans ses activités. Selon l'auteur Kponhassia (cité par 

Silué, 2004, p. 8), le soleil, l'alimentation et les génies sont 

des éléments intrinsèquement liés à l'environnement. Ainsi, 

la production de chaleur par le corps en réponse à une 

maladie est considérée comme un symptôme de la pathologie 

en question. Par ailleurs, cette production de chaleur est 

interprétée comme une forme d'accusation directe du soleil 

comme cause du paludisme. 

 

Cette étude permet ainsi de mieux préciser la place du 

moustique dans l'étiologie sociale du paludisme. En effet, 

pour le peuple dida, le nombre de cas de paludisme durant la 

saison des pluies, également appelée saison des moustiques, 

est insuffisant. Il convient de souligner qu'il est 

scientifiquement infondé d'accuser les moustiques de la 

propagation du paludisme. Cependant, durant la saison sèche, 

marquée par une intensification des activités et une 

augmentation significative de l'ensoleillement, on assiste à 

une recrudescence de cas de paludisme, communément 

appelé « doukatou ». Dans le contexte socioculturel du pays 

dida, la fatigue et l'exposition solaire sont considérées 



 

454 

comme des facteurs déterminants dans l'étiologie sociale du 

paludisme. Cette information est corroborée par les 

déclarations de notre informateur : 

 

 « Les principales causes du paludisme sont la fatigue et le 

soleil. Quand tu travailles sous le soleil et que tu transpires 

beaucoup, tu attrapes la fièvre et c’est le paludisme qui 

commence.» (Guélia, 58 ans, père de famille, non 

scolarisé, village : Godou)  

  

  2.3 La gravité du paludisme  

Dans le cadre de l'évaluation de sa gravité , les dida 

distinguent deux catégories de paludisme : le paludisme 

destructeur et le paludisme libérateur. 

 

   2.3.1 Le paludisme destructeur 

Le paludisme destructeur est d'origine exogène, c'est-à-

dire qu'il est provoqué par des facteurs externes. Il se 

manifeste principalement sous la forme du paludisme 

sorcier, une forme particulièrement grave de la maladie. 

Comme l'indique son appellation, ce phénomène est provoqué 

par une puissance extérieure, incarnée par un sorcier ou une 

sorcière. 

 

Parmi les différentes formes de paludisme, le paludisme 

destructeur est la plus grave. Cette terminologie est 

employée par les sujets interrogés pour désigner une forme 

particulière de paludisme, qualifiée de « grand paludisme ». 

La personne affectée par ce trouble voit ses qualités de 

sociabilité, d'énergie et d'indépendance s'estomper. 

L'évolution de la maladie entraîne une diminution de 



 

455 

l'autonomie du sujet, comme l'illustrent les témoignages 

recueillis lors de l'enquête : Les déclarations de l'individu 

interrogé illustrent avec éloquence cette thèse: 

 

« Quand tu as le grand paludisme, tu restes sur le lit, il est 

difficile pour toi de te lever, tu ne peux rien faire de toi-

même. le grand paludisme est la maladie la plus grave, elle 

rend l’homme pâle et le transforme en autre chose » 

 

Cette perspective est partagée par Vidal (2023), qui 

considère le paludisme comme une maladie à l'impact 

significativement destructeur, entraînant un nombre élevé 

de décès annuels. Selon cette théorie, les plasmodiums, qui 

sont des parasites unicellulaires, passent en grande quantité 

dans le sang où ils infectent les globules rouges. Ces derniers 

s'y multiplient de manière exponentielle, conduisant à la 

destruction des globules infectés. Cette destruction 

massive est à l'origine de la crise de paludisme, qui peut 

s'avérer fatale. 

 

   2.3.2 Le paludisme libérateur 

Le paludisme libérateur peut être d'origine exogène ou 

endogène. En effet, le paludisme libérateur d'origine 

exogène est provoqué par une puissance extérieure, c'est-à-

dire un agent biologique ou physique qui provient de 

l'extérieur du corps humain. Dans le cadre de l'étude menée, 

les sujets interrogés ont désigné une forme de paludisme 

comme le « petit paludisme ». Cette forme, qualifiée de 

simple, bénigne, courte, non douloureuse et dépourvue de 

tout aspect menaçant, est souvent considérée comme une 

forme « libératrice ». Cette forme de maladie est perçue 



 

456 

comme une libération, car elle permet au malade de se 

soustraire aux contraintes sociales. C'est ce qui ressort des 

propos des individus enquêtés, qui déclarent : 

 

« L’homme qui a le petit paludisme a mal tout le corps, mais 

il ne reste pas longtemps couché. Le petit paludisme permet 

à l’homme de se reposer, de récupérer de toute la fatigue 

accumulée pendant les travaux champêtres. Quand tu as le 

petit paludisme, tout ton corps te fait mal, tu ne peux pas 

aller au champ pour travailler mais tu peux faire les petits 

travaux de la maison ». 

 

Il convient de noter que ces propos ne reflètent pas l'opinion 

de Tabitha (2021). En effet, l'auteur met en lumière une 

certaine contradiction dans l'emploi de l'expression « 

paludisme libérateur », considérant que cette pathologie est 

à la fois sérieuse, pouvant entraîner souffrance et décès, et 

potentiellement libératrice. Ainsi, il apparaît que cette 

approche ne saurait être considérée comme « libératrice » 

en soi. Ainsi, Tabitha conteste l'affirmation de l'enquêté, 

affirmant que Mehmet Aziz, un agent de santé chypriote 

turc, a joué un rôle déterminant dans l'éradication du 

paludisme à Chypre, le premier pays à accomplir cet exploit. 

 

Conclusion : 

 

L'objet de la présente étude est les théories liées au 

paludisme. Ces théories mettent en évidence la présence de 

plusieurs formes de paludisme dans le milieu socioculturel et 

environnemental dida. 

 



 

457 

Selon la conception du monde dida, la cause du paludisme est 

multifactorielle. Elle dépend du contexte dans lequel la 

maladie apparaît, de l'individu atteint, de l'histoire 

personnelle du malade et de son entourage, du type de 

relation que le malade a pu nouer, ainsi que des attitudes et 

comportements qu'il a pu adopter avec l'ensemble du groupe 

social ou avec les puissances surnaturelles. 

 

En d'autres termes, le paludisme est une maladie endémique, 

c'est-à-dire qu'elle est causée par l'environnement dans 

lequel évolue l'homme. Dans cet environnement, l'homme se 

trouve aux côtés du soleil, de Dieu et des ancêtres, mais 

aussi avec son mode de vie, c'est-à-dire son comportement, 

ses activités et son mode d'alimentation. 

 

Dans le cadre de la conception unifiée du paludisme, il est 

important de souligner que la nosologie, c'est-à-dire l'étude 

des maladies, se trouve étroitement liée à l'étiologie, à 

savoir la cause desdites maladies. Il est intéressant de 

constater que la tradition des Dida inclut un adage qui dit : 

« L'arbre qui est tombé sur la plantation a son nom », ce qui 

signifie qu'il est primordial de donner au désastre le nom de 

celui qui en est l'auteur ou de ce qui l'a engendré. 

 

En effet, dans les régions où coexistent diverses formes de 

paludisme, chaque forme de cette maladie est nommée selon 

son origine géographique ou écologique. Cette approche 

permet de comprendre que le paludisme ne constitue pas une 

entité homogène, mais plutôt un ensemble de pathologies 

distinctes, chacune associée à un facteur étiologique 

spécifique. Ainsi, dans l'espace socioculturel et 



 

458 

environnemental susmentionné, on observe la présence de 

plusieurs formes de paludisme, chacune étant attribuée à la 

cause spécifique qui a engendré ce phénomène pathologique. 

Cette hypothèse pourrait expliquer en grande partie les 

comportements de santé (comportements sains et 

comportements à risque) des Dida et leurs relations avec 

cette endémie qu'est le paludisme. 

 

Références bibliographiques  

 

Ackah Christian Abraham 1988 Akan Ethics : A study of 

the moral Ideas and the moral behéviour of the akan Tribes 

of Ghana ; Accra Ghana Universities Press 138p. 

Bardin Laurence 19977 L’analyse de contenu, Paris, Presses 

Universitaires de France, p 43 

Baudon Dominique 2000 Les paludismes en Afrique 

subsaharienne, in Afrique contemporaine, n°195. 

Carles J. 1974  L’alimentation par les plantes, (Que sais-je?) 

PUF, Paris p.10 

CHU Lille 2021 D’où vient la fatigue  

https://www.ceraino.chu-lille.fr › sites › 2021/04, CHU Lille 

Dignan Cecily A. et al. 2004 The pacific Islands food 

composition tables, Second Edition, Food and Agricultural 

Organization of the United Nation, Rome. 

Fiawoo D.K. 1976 charactéristic features of Ewe ancestor 

worship dans ancestors éd. Par WILLIAM H Newell, Den 

Haag Mouton, 403p. pp. 263-281 

 Franc Marie-Bénédicte 1981 La fatigue et ses traitements  

https://aurore.unilim.fr › default › blobholder:0  Université 

de Limoges   consulté le samedi 24 août 2024 à 20h30 



 

459 

Grawitz, 1993 Lexique des sciences sociales, Editions 

Dalloz, Paris 

Hegba Meinrad Pièrre. 1979  Sorcelerie chiméer 

dangereuse? INADES, Abidjan, p.21 

Kenneth Hagin. (sans date), La maladie ne vient pas de Dieu, 

www.emcitv.com/kenneth-hagin, consulté le 26 juillet 2023 

à 19h30. 

Kohlhagen Dominik. 2000 Les ancêtres dans la pensée 

juridique africaine : étude appliquée aux sociétés du Golf de 

Benin, Mémoire de DEA ‘‘études africaines’’ option 

Anthropologie Juridique et politique, Université Paris 1 

Panthéon-Sorbonne, année 1999-2000   

Landauer Kathleen et Brazil Mark. (eds) 1990 Tropical 

Home Gardens. United Nations University Press Tokyo. 

Loriol Marc  2000 Le temps de la fatigue 

https://shs.hal.science › halshs-00799924 › file,  HAL-SHS 

Mele’Ofa Malolo et al. 2005 Les fruits que nous mangeons, 

Manuel/ Sécretariat général de la communauté pacifique, 

Nouméa (Nouvelle Calédonie) 

Mémèl-Foté Harrisse. s.d. L’approche de la maladie dans les 

sciences de la société et de l’homme en Afrique, 

(Communication orale à l’adresse de la société ivoirienne de 

Gastro-entérologie et d’Endoscopie Digestive). 

Odasso Frédérique 2019 Les bienfaits de la mandarine, 

www.notretemps.com/auteur/frederique-odasso consulté le 

25 juillet 2023 à 14h02 

Pallares Law 1986  Maladie et guérison dans le milieu 

traditionnel africain et dans la Bible, S.I.; S.n, p.13 

Pernot Marc 2020 ‘‘ Non la maladie n’est pas une punition de 

Dieu’’, Reforme, Hebdomadaire protestant d’actualité : (mise 

à jour le 20/05) 

http://www.notretemps.com/auteur/frederique-odasso


 

460 

Pingback (sans date) Pourquoi Dieu permet-il la maladie ? 

www.gotquestion.org Consulté le 26 juillet 2023 à 09h30 

Sahiry Zékré 1977 Esquisse d’étude sur la consommation de 

la sauce graine en milieu urbain, CIRES Abidjan,  p.1) 

Samson Jules A. 1986 Tropical Fruits, Tropical Agricultural 

Séries, Lngman Scientific and Technical, New York 

Savoie-Zajc, Lorraine 2004 La recherche 

qualitative/interprétative en éducation. In T. karsenti |et L 

Savoie-zajc (eds) La recherche en éducation : étapes et 

approches pp(122-151). Sherbrook, Quebec : éditions du CRP  

).  

Silué Mamadou 2004 Etude des connaissances, attitudes et 

pratiques des leaders communautaires de Brécidi-brignan 

sur le paludisme, Mémoire de C.E.S. de santé publique et 

médecine communautaire, Université de Cocody, Abidjan, 

UFR biosciences,  p.8 

Tabitha Morgan 2021 Médecine: le héros oublié qui a 

éradiqué le paludisme dans son île 

https://www.bbc.com/afrique/monde-57300354 consulté le 

04 juin 2024 

Stanton Rosemary 1986 Complete Book of Food and 

Nutrition, Simon & Shister, Australia 

Terrey Emmanuel 1969 L’organisation sociale des Dida de 

Côte d’Ivoire UNA, IES, Abidjan,  p.320 

Théry David 2023 La maladie n’est pas une punition de Dieu, 

Top-chrétien, www.topchrétien.com consulté le 20 juillet 

2023 à 10h25 

Tonda Joseph 2007 Le sida, maladie de Dieu, du diable et 

de la sorcellerie, Sciences sociales et Santé, Editions john 

Libbey Libbé, 4 (vol. 25) pp.35-48, www.cairn.info/revue-

http://www.gotquestion.org/
https://www.bbc.com/afrique/monde-57300354
http://www.topchrétien.com/
http://www.cairn.info/revue-sciences-sociales-et-santé2007-4-page-35.htm


 

461 

sciences-sociales-et-santé2007-4-page-35.htm consulté le 

15 juillet 2023 à 13h45  

Top Santé Afrique  2005  Le rôle de l’alimentation dans la 

prévention et la guérison du paludisme septembre 2005, 

n°56 p.3 

Vidal 2023 prévenir le paludisme 

https://www.vidal.fr/sante/voyage/avant-

voyage/prevention-paludisme.html  consulté le 04 juin 2024 

 

http://www.cairn.info/revue-sciences-sociales-et-santé2007-4-page-35.htm
https://www.vidal.fr/sante/voyage/avant-voyage/prevention-paludisme.html
https://www.vidal.fr/sante/voyage/avant-voyage/prevention-paludisme.html

