
 
338 

DE LA CRISE DE L’AFRICANITE 

CONTEMPORAINE EN AFRIQUE NOIRE 

FRANCOPHONE DEPUIS 1960 
 

Yvan Comlan OWOULA BOSSOU 
Docteur en Histoire des Relations Internationales, 

Université Omar Bongo (UOB-Libreville/Gabon). Centre de 

Recherche et d’Études en Histoire et Archéologie (CRÉHA) 

comlano90@gmail.com 

Joël Wilfrid KOUMOUANDE 
Doctorant en Histoire des Relations Internationales, 

Université Omar Bongo (UOB-Libreville/Gabon). Centre de 

Recherche et d’Études en Histoire et Archéologie (CRÉHA) 

jkoumouande@gmail.com 

 
 

Résumé : 

 
La présente réflexion examine la thèse d’une crise patente de 

l’africanité contemporaine que l’on situe dans la période qui part 

des années 1910. Car, l’Afrique noire peine à trouver une voie qui 

lui soit propre sur la scène mondiale en dépit d’un recours subsumé 

à une ancestralité originelle et malgré les efforts d’exhumation de 

l’histoire dite précoloniale. Le résultat a été la sacralisation de 

l’hybridité géoculturel et politique favorisée par des instruments 

« africanicides ». L’enjeu fut donc, pour le continent, de réussir à 

s’africaniser dans le contexte dominant de la mondialisation. 

L’analyse de cette orientation repose sur une entreprise 

herméneutique selon qu’elle permette d’examiner les textes de 

certains pairs, mais également fondée sur l’intelligence 

expériencée. Sous le prisme de la théorie afrocentriste, une 

évidence s’est imposée au chercheur : l’Afrique noire ne saurait se 

mailto:comlano90@gmail.com
mailto:comlano90@gmail.com


 
339 

singulariser sans véritablement faire recours aux savoirs 

endogènes. 

 

Mots clés : Africanité ; Afrocentricité ; Colonisation ; Éducation ; 

Savoirs endogènes. 

 
 

Abstract : 

 
The present reflection examines the thesis of a patent crisis of 

contemporary Africanity which one places in the period which 

starts from the years 1910. Because, black Africa struggles to 

find a way of its own on the world stage in despite a subsumed 

recourse to an original ancestrality and despite the efforts to 

unearth precolonial history. The result has been the sacralization 

of geocultural and political hybridity fostered by "Africanicidal" 

instruments. The stake was therefore, for the continent, to 

succeed in Africanization in the context of increasing 

globalization. Through the prism of Afrocentric theory, the 

researcher became clear that black Africa could not stand out 

without genuinely making use of endogenous knowledge. 

 

Keywords : Africanity ; Afrocentricity ; Colonization ; Education ; 

Endogenous knowledge. 

  

                     
Introduction 

  

C’est dans la veille continue qu’évoluent les sociétés 

de sorte à toujours interroger leur rapport au monde et au 

temps. Cet exerce cognitif a été interrompu dans les 

sociétés traditionnelles africaines au gré des razzias 



 
340 

occidentalo-européennes qui y ont installé, plus de six siècles 

durant, un système de domination culturo-civilisationnel. De 

l’esclavage à la colonisation en passant par l’apartheid ainsi 

que la pseudo décolonisation et le néocolonialisme, l’Afrique 

au sud du Sahara continue d’être l’objet d’un projet 

« africanicide » hélas aujourd’hui perpétré par certains 

africanistes africains, acteurs aux relents panafricains 

douteux, dans un contexte où « les Africains doivent éviter 

de tomber dans un piège, de plus en plus manifeste que 

certains d’entre eux se tendent à eux-mêmes, celui du refus 

du développement » (E. Kodjo, 1986, p. 73).  Bien qu’il 

demeure de nombreuses poches de résistance dont 

l’expression est un combat pour l’exhumation et la mise en 

pratique des savoirs endogènes africains, la réalité depuis 

1960 est celle d’une Afrique aux origines aléatoires, le 

continent ayant évolué jusqu’ici sous le prisme d’un 

impérialisme qui le lie à une façon de penser, d’agir …, qui est 

majoritairement l’expression d’un « enfermement colonial » 

(J. Schmitz, 2004). Dès lors, entre mondialisation et 

africanisation, comment cerner l’Afrique noire francophone 

contemporaine, conséquence de plusieurs altérités ? 

L’analyse de cette orientation repose sur une entreprise 

herméneutique selon qu’elle permette d’examiner les textes 

de certains pairs, mais est également fondée sur 

l’intelligence expériencée afin de contribuer aux mécanismes 

de spatialisation de l’africain noir dans son rapport à la scène 

internationale. Ainsi, la nécessité du questionnement de 

cette attitude est davantage la pertinence de la recherche 

de compréhension d’une Afrique originelle dans un contexte 

de mondialisation qui ne permet que difficilement 

l’expression d’une véritable africanisation. 



 
341 

 

 

1. De la contemporanéité 

 

La contemporanéité l’Afrique noire peut parfois 

prendre la logique d’un statisme ambigu. Cependant, cette 

orientation est davantage l’apanage d’un genre africain dont 

le conservatisme trouve difficilement place dans la logique 

intellectuelle universelle. En effet, cet africain controversé 

semble voir et ne voir l’Afrique noire que sous le schéma d’un 

type de relations qu’il espère au lieu d’en créer les conditions 

pour l’exhumation de l’historae du continent au sens 

hérodotien, facteur de résilience.  

 

    1.1.  Un continent noir entre africanité et historicité 

Si l’historicité est entendue comme la capacité de 

produire les conditions matérielles et immatérielles de sa 

propre existence en faisant preuve de conception et 

d’anticipation, c’est donc qu’elle met en évidence la 

propension, plus que la possibilité de l’africain Noir 

contemporain, à recourir à sa capacité d’inventivité, de 

création et d’innovation de savoirs, de savoir-faire et de 

savoir-être. L’africanité pour sa part étant l’ensemble des 

instruments, tant idéologiques que conceptuels qui 

permettent de reconnaitre à l’Afrique sa singularité 

civilisationnelle.  

 

L’Afrique, oui, cette Afrique qui fascine tant depuis 

des millénaires est la terre de bien de mystères. Seulement, 

entre ancestralité et renouveau culturel, il est temps que 

cette Afrique revisite ses a priori d’évolution et de 



 
342 

développement en acceptant de conceptualiser son avenir 

avec la marque du passé colonial, non pas comme facteur de 

civilisation, mais comme véritable catalyseur de 

l’afrocentricité. C’est dire que le continent africain doit aller 

puiser les ressources, facteurs d’un retour aux valeurs 

perdues et altérées qu’ont troublées de leur expression 

barbarique (Ch. A. Diop, 2001), la colonisation et tous ses 

corolaires. Si cette façon d’exprimer les choses peut 

s’avérer choquante car nous dira-t-on, l’Afrique est 

consciente de son passé exclavagisé, cette rétorque ne 

saurait être complète sans y apporter nouvelle analyse. A cet 

effet, l’argumentaire du deuxième colloque international 

organisé par la Faculté des sciences de l’homme et de la 

société de l’Université de Lomé met en exergue que les 

paradigmes de recherches eurocentrés, ne conviennent pas 

à la compréhension des réalités diversifiées des 

communautés multiculturelles africaines.  

La recherche sociale en Afrique postcoloniale qui 

s’inscrit donc dans une « approche eurocentrée » 

(A. Samassékou, 2010, p. 214) se particularise 

essentiellement par cette tendance à placer les 

schémas théoriques occidentaux au cœur du 

débat scientifique, au détriment d’une réelle 

problématisation de questions relatives au 

continent africain et par conséquent de sa 

diversité culturelle, malheureusement reléguée à 

la périphérie de la dynamique de la réflexion et 

de la production scientifique. Elle est le produit 

d’une construction occidentale qui repose a 

priori sur le modèle colonial de recherche. Face à 

l'inefficacité de l’application des modèles 



 
343 

scientifiques exogènes dans l'étude des réalités 

locales en Afrique, une déconstruction des 

connaissances, des paradigmes et de ces modèles 

s’impose. 

L’Afrique au sens premier de son assertion ne saurait 

se limiter à une conception purement idéologique du fait de 

sa posture géographique ou de l’abondance des peuples 

désignés Noirs qui y vivent. En effet, le postulat d’une 

Afrique Autre sied au contexte des évolutions imposées par 

le temps, mieux par l’histoire et ne saurait s’entendre sans 

examen profond. 

 

   1.2.  L’Afrique en question 

La densification de la productivité scientifique dans 

le champ de l’histoire de l’Afrique noire en ce siècle où tout 

est conflit, témoigne d’un nouveau réveil intellectuel 

d’historiens africains, cela d’autant plus que le concept d’une 

hypothétique mondialisation a dévoilé ses réelles aspirations. 

Cependant, il n’est pas faute de reconnaitre que, tant dans 

les faits, que dans les différentes périodes historiques 

retenues et imposées par l’Occident, la période précoloniale 

africaine est davantage marginalisée dès lors que l’on 

s’attèle soi-même à se complaire dans l’idée du début de 

l’histoire de l’Afrique noire à partir des contacts avec les 

européens. Il va sans dire que le vide historiographique qui a 

longtemps influencé les peuples de cette partie du monde a 

finalement colonisé la capacité de réflexion, par ailleurs de 

conception africaine de l’africain Noir : « L’Afrique n’a pas 

d’histoire ». Si cette conception manipulatrice avait choqué 

à une certaine époque, elle suscita cependant des réponses, 

cas de Th. Obenga en 1974 qui écrivit L’Afrique centrale 



 344 

précoloniale, après Ch. A. Diop (1960) : L’Afrique noire 

précoloniale. Au constat, très peu d’historiens africains 

avaient jusqu’ici finalement compris l’exigence d’une telle 

entreprise dans un contexte où Y-M. Laulan s’interroge sur 

la trajectoire ainsi que la destinée de l’Afrique au regard de 

son héritage colonial mal assumé, rejetant par ailleurs que 

« l’Afrique et l’Europe ont des destins croisés » (R. Pourtier, 

2006, p. 217). Pour Laulan (2005, p. 48) : « Ne faudra-t-il 

pas un jour être contraint de sauver l’Afrique malgré elle, 

d’envisager une recolonisation d’un troisième type imposée, 

au besoin, par les armes ? » 

 

L’Afrique, oui, mais laquelle ? Le lien entre une 

Afrique d’avant la pénétration coloniale et celle d’aujourd’hui 

est-il possible ? C’est là un fort débat qui finit trop souvent 

dans les chimères d’une pensée élitiste cloisonnée dans les 

méandres acerbes de l’« afroidéalisme » (Y. C. Owoula 

Bossou, 2021), ce qui permet à P. J. Hountondji (2019, p. 11) 

de dire que « de la sorte, l’intégration du tiers monde au 

processus mondial de production des connaissances entraine 

[…] la marginalisation des savoirs et savoir-faire anciens, 

leur étiolement progressif, leur appauvrissement, voir leur 

refoulement hors du souvenir conscient des peuples. » En 

effet, que sait-on de cette Afrique dont les efforts des 

européocentristes et pseudo-africanistes ont toujours été 

de nous éloigner ? « Notre objectif principal, c’est d’avoir 

une Afrique sans les Africains, et une Afrique sans les 

Africains deviendra un paradis terrestre pour l’homme 

blanc » disait B. J. Vorster1. Comment rendre compte d’une 

                                                           
1 Balthazar Johannes dit John Vosrter (1915-1983) fut un homme politique d’Afrique du Sud, 

le plus célèbre et puissant des Afrikaners. Il occupa tour à tour les postes de membre du Parti 



 
345 

réalité que l’on perçoit avec condescendance, et surtout qui 

défie toutes les logiques aspirationnelles et orientations 

d’une pensée prétendument civilisatrice ? De toute évidence, 

ce questionnement témoigne de ce qu’il existe un chainon 

manquant ! Seulement, force est de constater que de 

nombreuses générations d’africains semblent se complaire 

dans des souvenirs étriqués que seuls les récits 

historicisants tentent d’imposer à la logique même de 

l’africain moderne. A ce titre, rappelons avec Malcom X ce 

qui suit : « la révolution renverse les systèmes. Si votre 

révolution n’est pas contre les systèmes qui vous tiennent 

dans l’ignorance, alors c’est n’est pas une révolution, mais 

plutôt une manipulation ». En effet, « chaque génération doit, 

dans une relative opacité, affronter sa mission : la remplir 

ou la trahir » (F. Fanon, 2002, p. 198). 

De quelle Afrique se revendiquent les africains 

modernes exactement ? Lorsque l’Afrique, morcelée depuis 

Berlin (1884-1885) est davantage aujourd’hui divisée en 

zones d’influences culturelles et confessionnelles 

(francophonie, anglophonie, lusophonie…, christianisme, 

islam…) et sous ingérence hégémonique, entre les Plans 

d’Ajustement Structurels, les bases militaires étrangères, 

les aides supposées, les dettes grandissantes sous lesquelles 

croupissent les États noirs africains… Dans ce sens, S. P. 

Ekanza (2006, p. 607) rappelle que « sur le plan culturel, le 

processus de désintégration-intégration provoque la 

distanciation des liens anciens et la création d’un nouvel 

espace culturel. Des peuples unis autrefois dans l’ancienne 

                                                           
National, membre de l’Assemblé (1953-1978) ; ministre de la justice (1961-1966) ; Président du 

Parti National et Premier ministre (1966-1978) et Président de la République d’Afrique du Sud 

(1978-1979). 



 
346 

Afrique par des liens de fraternité sont déliés de leur unité 

culturelle ancienne et deviennent désormais étrangers les 

uns aux autres. » 

Au risque de choquer, il est convenable en pareil 

exercice de faire la démonstration de l’urgence d’une vision 

revisitée de l’Afrique. Moléfi Kété Assanté et Ama Mazama 

parlent dès lors de « l’Afrocentricité », entendu comme la 

faculté, non plus de revendiquer des droits, mais de les 

affirmer selon une conception africaine du monde. 

Se revendiquer d’une Afrique originelle n’est pas 

honteuse attitude, seulement, sous les pesanteurs des 

contingences contemporaines, elles-mêmes étant le corolaire 

d’un long processus « africanicide », il y a lieu de faire une 

nette différenciation entre les partisans d’une Afrique 

Nouvelle et ceux d’une Afrique Autre. Si les premiers 

semblent comprendre les fondements du combat qui est le 

leur, on note également que les partisans d’une Afrique 

Autre ne l’ignorent pas. Cependant, la pratique 

revendicatrice des deux parties ouvre le champ à la critique.  

Récemment encore, le combat pour la restitution de 

ce que les européens ont outrageusement choisi de désigner 

comme « objets d’art » africains a assurément mis en 

exergue plusieurs catégories d’africains. Entre activistes, 

politiques et intellectuels, il est évident que le combat 

contre l’infériorisation de l’homme Noir par l’homme blanc 

s’est amorcé autrement. Mais sous quel angle ? D’une part, 

pour certains intellectuels, la nécessité des États africains 

de récupérer leur patrimoine est parfaitement justifiée. 

Cependant, une interrogation objecte les positions des uns 

et des autres : s’agit-il d’œuvres d’art ou plutôt d’histoire 

africaine ? Pareille question pourrait paraitre saugrenue, 



 
347 

mais seulement, si l’on n’est pas d’esprit simple, l’on 

comprendra ! D’autre part, les actions des activistes 

révèlent bien la justesse d’un combat dont les enjeux sont, 

tout comme autrefois, cernés. « L’Afrique aux africains » 

traduirait donc que l’africain n’est pas maitre de son 

africanité dès lors que le combat est celui de la nécessité de 

l’africanisation du continent. Il urge donc de faire rappel de 

ce que l’Afrique noire fut, plus de quatre siècles durant, le 

théâtre de la pire histoire du genre humain. Il va de soi que 

l’installation de ce système épistémicide n’eut pas été une 

entreprise sans impacts sur la profondeur culturo-

cosmogonique de l’Afrique tel que tentent de le faire croire 

certains promoteurs d’une Afrique originelle. Si plus de 

quatre cent ans ont servi à déshumaniser l’africain de ce 

temps perdu de l’histoire et dans l’histoire, une autre logique 

recommande aujourd’hui un examen sur la qualité d’africains 

hérités pour prétendre cerner la crise de l’africanité 

contemporaine. 

La construction d’une idéologie « africanisante » est 

davantage d’actualité sans pourtant être clairement définie. 

En effet, au constat, les nombreuses publications de 

journalistes ou de militants et de scientifiques, renvoient 

des images outrancières, qui confondent polémique et 

analyse, ce qui permet à R. Pourtier (2006, p. 216) de 

rappeler à juste titre que « l’Afrique noire, ne peut que se 

décliner au pluriel, tant sa diversité rend les généralisations 

caricaturales ». Pour cet auteur, ces africanistes 

« s’abandonnent à la passion plus qu’ils ne rendent par leurs 

travaux hommage à la raison. » Cette construction 

idéologique semble donc reposer sur un enchevêtrement de 

réalités à revisiter si l’on voudrait prétendre à une réelle 



 
348 

ouverture sur le passé africain. L’africain tel que vu 

aujourd’hui étant en effet la sommation d’un engrenage de 

facteurs dont les effets ont semé le trouble dans la 

substance existentielle du continent. Ce point de vue, bien 

que difficile à admettre peut cependant se targuer d’être 

irréfutable dès lors que l’historien renseigne les générations 

au risque de sombrer dans la rêverie d’une ancestralité 

africaine meublée d’un sentiment de revendication basée sur 

l’émotion nègre Singhorienne. 

Si l’œuvre prétendument civilisatrice des peuples qui 

colonisent les africains Noirs d’Afrique est responsable 

d’une certaine ouverture du continent sur le reste du monde, 

il y a cependant lieu de reconnaitre que cette dernière a été 

à l’origine d’une altération, à la fois drastique, que 

progressive qui a fait du Noir un parfait assimilé réduit à 

vivre dans des périodes de l’humanité auxquelles il peine à 

trouver son identité. Dans cet ordre d’idées, G. Balandier 

(1965, p. 132) dit de la colonisation qu’elle « affecte les 

structures anciennes », impose « la dénaturation de la 

culture traditionnelle et la dissolution des systèmes 

religieux qui lui étaient associés », atteint « les assises 

sacrées et les idéologies justificatrices de l'ordre social », 

en finitude, « la relation d'adhésion à la société globale est 

distendue. » 

 

2. De la décolonisation mal assumée  

 

La décolonisation semble avoir causé davantage de 

tort à l’Afrique que la période qu’elle prétend précéder. En 

effet, en créant des castes différenciées entre les 

promoteurs d’un héritage colonial, facteur de fracture sur la 



 
349 

nature des sociétés africaines, la décolonisation 

s’accompagne de son lot de crises dans une Afrique en quête 

d’identité. 

     2.1. Un héritage ambigu : entre décolonisation et 

complexité 

C’est parce que le désignant « décolonial » résiste mal 

à la critique en Afrique noire qu’il urge de revisiter les 

tenants d’un tel concept. Le rappel d’une colonisation 

inachevée semble par ailleurs trouver place dans l’ensemble 

des examens qui se penchent sur la question d’une Afrique 

Autre. En effet, si la colonisation est cette entreprise 

assimilationniste d’un peuple sur un autre, il convient de dire 

que la décolonisation n’est pas moins une entreprise aussi 

avilissante que facteur d’hybridité. A ce titre, en référence 

à la Communauté Franco-Africaine du 28 septembre 1958, P-

F. Gonidec (1958, p. 190) dit que c’est le « produit d’une 

décolonisation faite à regret », rappelant qu’il eût :  

 

Trop de réticences dans les attitudes de la métropole 

à l’égard des revendications des peuples d’Outre-mer 

pour que la situation soit parfaitement claire. Elle 

consent sans doute à faire un pas vers l’autonomie, 

mais en même temps elle voudrait conserver le 

contrôle d’un certain nombre d’affaires. Elle refuse 

en tout cas à se considérer elle-même comme un Etat-

membre parmi d’autres. 

L’organisation d’une telle pensée s’enracine dans la 

logique d’une analyse qui tente d’identifier l’ensemble des 

impacts issus de la rencontre entre un peuple dit faible et 

un autre aux aspirations tant guerrières 

qu’exterminationnistes. Dans cette optique, K. N. Uriel 



 
350 

(2012, p. 18) estime qu’« une révolution culturelle, politique 

et sociale est nécessaire si l’Afrique désire réellement 

devenir indépendante ». 

L’africain Noir continu d’être le sujet d’un projet dont 

le premier objectif est la déconstruction de toute africanité 

aux relents tant révolutionnaires qu’émancipateurs. En 

effet, la décolonisation devrait davantage être remise en 

cause dans la mesure où il est justifié que celle-ci n’a pas été 

l’ambition de déseuropéaniser l’Afrique noire après y avoir 

semé les graines d’un sédentarisme culturo-civilisationnel 

sans cesse en élaboration via la mondialisation. Soixante ans 

après, les propos de Ch. A. Diop témoignent sans ambiguïté 

de ce que l’africain n’est pas encore libre des chaines 

mentales qui l’ont enfermé, voir condamné à la posture de 

sujet ou de subordonné au blanc. Sous cet angle, le rapport 

de l’africain actuel à une Afrique originelle ne saurait 

s’appréhender sans ambiguïté dès lors qu’il se dégage une 

sorte de revendication d’une histoire dont les récits sont le 

résultat d’une transcendance intellectuelle phagocytée par 

l’influence d’une culture aux ambitions civilisationnistes 

douteuses. « Le passé est devenu l’enjeu d’un discours 

revendicatif de forces qui se posent en héritières des 

victimes, avec d’autant plus d’insistance qu’aucune utopie ne 

les projette vers l’avenir et qu’elles sont animées par une 

logique de concurrence victimaire » disent R. Branche, C. 

Liauzu, G. Meynier et S. Thénault (2005). La décolonisation 

de l’Afrique noire est in fine la continuité de l’expression 

coloniale européenne sous d’autres traits et aspects parfois 

perpétrés par les « débarqués » (F. Fanon, 1952).  C’est donc 

le lieu de dire que si 1960 marqua « l’année de l’Afrique », 

cette date est par ailleurs le résultat souhaité par une 



 
351 

certaine politique d’influence dès lors que la Constitution 

française du 4 octobre 1958 consacrât avec clarté la 

condition des supposés Républiques africaines noires 

naissantes, de son juron. 

 

   2.2. De l’auto-néo-colonialisme ou de « l’afro-

idéalisme » ? 

Les revers de la colonisation sont fort perceptibles à 

travers ce que nombreux désignent comme vestiges du passé 

colonial, se limitant surtout à des considérations d’ordre 

matériel. Cependant, de nombreuses études, tant en 

psychologie, en socio-anthropologie qu’en histoire 

démontrent davantage la portée, l’impact « culturicide », et 

ce, à tous les niveaux, de la colonisation sur le colonisé. Le 

facteur langagier étant sans doute plus remarquable. En 

effet, adjoindre à la langue le fait que les efforts de 

conceptualisation ou de conception du Noir lui-même 

résident davantage dans un transite cognitif imposé par une 

pensée victime, quelque fois prisonnière d’une 

européanisation sans équivoque est tout aussi pertinent. Dès 

cet instant, si dans le monde scientifique africain Noir on 

peut remarquer une certaine tendance à africaniser les 

productions, il faut cependant se rendre à l’évidence que 

nombreux tentent de refaire l’Afrique entre une histoire 

précoloniale étriquée et le résultat de la colonisation. La 

conséquence d’une telle entreprise est une forme d’hybridité 

qui fait que l’africain Noir soit encore dans un schéma d’auto-

reconstruction à connotation expérimentale à travers la 

reconstruction de son passé auquel il souhaite péniblement 

s’identifier. Face à cette crise de sens, Ch. A. Diop (1984), 

P.J. Hountondji (2019) et J-F. Owaye (2020) rappellent que 



 
352 

les savoirs endogènes sont une source inépuisable 

d’exhumation et un potentialisme de résilience de 

l’africanité. D’ailleurs, dans son commentaire du livre de 

René Dumont, Ph. Ducraene (1964, p. 589) cite l’auteur : 

« l’Afrique intertropicale piétine. […] Elle pourrait cependant 

se développer rapidement. […] L’Afrique doit repenser son 

école, ses cadres, sa structure…- et se mettre au travail ». 

Pour sa part, le préambule de la Charte de Khartoum (2006, 

p. 3) stipule qu’ 

 

en dépit de la domination culturelle qui, au cours 

de la traite des esclaves et de la colonisation, a 

entraîné la négation de la personnalité culturelle 

d'une partie des peuples africains, falsifié leur 

histoire, systématiquement dénigré et combattu 

les valeurs africaines, et tenté de remplacer 

leurs langues par celle du colonisateur, les 

peuples africains ont pu trouver dans la culture 

africaine les forces nécessaires à la résistance 

et à la libération du continent. 

On reconnait sans équivoque que la construction des 

paradigmes et sciences africains, des savoirs nouveaux qui 

traduisent sans difficultés les préoccupations du continent, 

tant physique, culturelle que spirituelle, mais également 

élargie à la connaissance des vertus plurielles, des valeurs 

innombrables, des richesses symboliques uniques, disons des 

potentiels, notamment anthropologiques et sociohistoriques, 

qui peuvent sous-tendre leur développement véritable, sont 

désormais incontestables. Par ailleurs, la Charte de 

Khartoum rappel : « qu'il est urgent d'édifier des systèmes 

éducatifs qui intègrent les valeurs africaines et les valeurs 



 
353 

universelles afin d'assurer à la fois l'enracinement de la 

jeunesse dans la culture africaine et de l‘ouvrir aux apports 

fécondants des autres civilisations […] dans la perspective 

d’un développement endogène durable ouvert sur le monde ». 

Qu’en est-il à ce jour ? Hegel (1965, p. 247) aurait-il, au-delà 

de la raison « hellène », la charge prémonitoire de rendre 

compte de ce que l’Afrique ait un réel souci d’auto 

considération quand il dit : « L’Afrique, aussi loin que 

remonte l’histoire, est restée fermée, sans lien avec le reste 

du monde ; c’est le pays de l’or, replié sur lui-même, le pays 

de l’enfance, qui, au-delà du jour de l’histoire consciente, est 

enveloppé dans la couleur noire de la nuit ». 

Le combat contre le néocolonialisme se pose avec 

acuité dans un contexte où l’africain Noir lui-même ne 

semble manifester qu’un intérêt marginal pour son 

originalité. Il y a dans son rapport au monde occidental, une 

certaine léthargie qui témoigne de sa participation à ce 

néocolonialisme « africanicide ». En effet, entre la gestion 

politique des États africains, les systèmes éducatifs, les 

offres de formations ainsi que les aspirations prioritaires de 

développement socio-économique, la réalité est que l’Afrique 

noire ne participe que très peu à la mondialisation, mais 

encore à l’africanisation du continent. R. Cornevin (1975, p. 

15) écrit d’ailleurs : « Trop d’historiens ont gravement mutilé 

l’histoire africaine récente en oubliant que des motivations 

économiques ont toujours dicté le comportement politique 

des puissances coloniales [...] que ce soit avant, pendant ou 

après la période coloniale. »  

Le débat autour de la production de savoirs basés sur 

l’originalité du continent Noir est béant depuis le contexte 

qui conduisit à l’amorce de sa décolonisation et a sans cesse 



 
354 

été au cœur des grandes revendications panafricaines. 

L’engagement à rechercher une dimension originellement 

africaine dans le rapport du continent au reste du monde 

semble par ailleurs être embrigadé dans une forme de « ni-

ni » (R. Banégas, R. Marshal, J. Meimon, 2007, p. 15) 

consistant à représenter l’Afrique noire selon qu’elle ne soit 

ni autonome, ni sous domination coloniale. Une double réalité 

qu’illustrent bien les « démocratures » africaines (D. Mokam, 

2015). 

 

3. De la dérégulation de l’ordre social 

 

Avec les indépendances politiques, le XXI siècle voit 

renaître et se développer en Afrique de nombreuses crises 

politiques qui affectent l’ordre social, avec le rejet de l’État 

importé, notamment au plan symbolique et politique. Une 

vision que partage Christophe Wonder cité par A. Kouvouama 

(2005, p. 141) que : « la conscience historique des peuples 

africains s’exprime donc traditionnellement à travers un 

langage différent de l’historiographie occidentale. Elle 

s’appuie sur une perception de la temporalité et se transmet 

par un savoir organisé selon les structures propres ». 

 

   3.1.  Le rejet de la domination symbolique  

L’Afrique noire connaît un certain désenchantement 

dès lors qu’elle découvre que l’indépendance n’est ni la fin de 

toutes les dépendances ni le commencement d’un progrès 

matériel immédiatement sensible, par ailleurs,  que les 

solidarités africaines ne se construisent pas seulement avec 

de bons sentiments. Elle devient réticente à l’égard des 

modèles de développement étrangers qui prétendaient 



 
355 

orienter ses entreprises. D’ailleurs, certains de ses 

intellectuels les plus marqués par l’africanité récusent aussi 

bien les leçons de « l’Occident d’ouest » (néo-capitaliste) que 

de « l’Occident d’est » (socialiste et parvenu) ; et ces jeunes 

radicaux affirment « qu’il ne saurait être question…d’imiter 

mécaniquement l’expérience d’autrui. » (G. Balandier, 1964, 

p. 16).  

 

Il demeure cependant que la conséquence politique 

principale de la colonisation a été l’effondrement des modes 

d’organisation traditionnelle au profit de l’émergence de 

forces occidentales, notamment l’État moderne. En effet, 

bien qu’ayant duré moins d’un siècle, l’État colonial a 

néanmoins complètement remodelé les espaces politiques, les 

hiérarchies et les clivages sociaux, ainsi que les modes de 

production africains. Autant dire que le colonisateur voulut 

créer des africains qui fussent culturellement ses 

semblables. La culture traditionnelle fut considérée dans ce 

contexte comme une culture de seconde zone. L’Afrique 

noire fut à la fois déculturée, privée de ses propres cultures 

et imprégnés de cultures occidentales. C’est fort de ce 

constat, M. Gazibo (2010) parle de forme de domination et 

violence symbolique : c’est « le choix de l’indomination » (Y. 

C. Owoula Bossou, 2024).  

Selon Bourdieu, cité par G. Steinmetz (2008, p. 129), 

« un champ se caractérise par une forme particulière de 

capital symbolique qui est reconnu par tous les agents 

engagés. […] Les États coloniaux modernes se définissaient 

par la compétition pour le capital ethnographique, c’est-à-

dire une forme de perspicacité ou de sagacité ethnologique 



 
356 

reconnue par tous ». C. Bosc-Tiessé (2023, p. 208) affirme 

à cet effet que  

si on considère le musée comme l’un des lieux 

possibles de transmission, il est important de 

s’interroger sur la façon dont on y traite l’histoire des 

objets qui sont présentés et leurs contextes 

d’acquisition. En Europe, et en Amérique du Nord, les 

établissements qui présentent des objets  d’Afrique 

accordent néanmoins une place limitée à cette 

histoire. Traditionnellement, ils ont d’abord une 

vocation ethnographique, mettant en lumière la 

fonction des objets sans vraiment situer cela dans le 

temps. Les musées en Afrique, d’abord mis en place 

pendant la colonisation, sont aussi héritiers de cette 

conception du musée.  

En fait, l’influence du système politique moderne dans 

les sociétés africaines a contribué à affecter négativement 

les valeurs traditionnelles. Le peuple africain dans son 

ensemble, qui était reconnu pour son sens élevé du respect 

du pouvoir traditionnel perd progressivement cette 

richesse. Cette réappropriation des œuvres africaines par 

les peuples noirs, et qui incarnent une dimension du pouvoir 

traditionnel, est l’un des facteurs au cœur de la 

conflictualité en Afrique, au même titre que la crise de la 

démocratie.  

 

   3.2.  La crise de la démocratie en Afrique noire 

Pour M. Gazibo (2010, p. 80), « la colonisation n’a pas 

bouleversé que les formes d’organisation territoriale. Elle a 

aussi transformé les façons de faire la politique » car avant 

cet période « les africains subsahariens portent en eux-



 
357 

mêmes les traits caractéristiques d’une culture 

démocratique en particulier » (P. Mukonde Musulay, 2016, p. 

33). Autant dire que la colonisation a conduit à une 

modification des enjeux liés au pouvoir, y compris dans des 

sociétés acéphales qu’il a fallu soumettre, en instaurant 

presque partout, mais surtout dans les colonies belges et 

françaises, le principe du « commandement » fondé sur 

l’autoritarisme et une « culture de la chicotte ».  

 

Le système démocratique en Afrique subsaharienne 

précoloniale variait selon le type de communauté, notamment 

selon que les communautés étaient grégaires ou 

parentalisées, hiérarchisées ou en voie d’étatisation. C’est la 

démocratie de participation et à responsabilité partagée (la 

cohésion des communautés était assurée par divers 

mécanismes de participation) qui prévalait. Elle résultait du 

mode de transmission des pouvoirs et des statuts, 

transmission, parfois héréditaire et opérée de façon 

progressive (par exemple des rites d’initiation en plusieurs 

étapes), provisoire (statut de la femme révoquée pour cause 

de stérilité) et pragmatique (statut octroyé sur la base des 

résultats produits par le travail d’un individu). Cette 

démocratie de participation s’opposerait à la démocratie de 

la société occidentale considérée comme une démocratie 

d’exclusion, d’accumulation, de rejet, de confrontation et de 

contestation. E, effet, « la démocratie occidentale 

correspond à un modèle de développement où la composante 

économico-financière a acquis une telle valeur que la 

satisfaction des besoins de ce type constitue le seul 

objectif, le sens et la finalité ultime de la vie humaine. » (P. 

M. Musulay, 2016, p. 36). 



 
358 

Devant l’émiettement du système d’organisation 

politique et la perte de leur identité culturelle, « les peuples 

africains orienteront principalement leurs actions contre le 

système colonial qui malheureusement au sortir des 

indépendances finira par triompher avec l’instauration de la 

démocratie en Afrique, comme principe de gouvernance des 

États africains » (A. Kouvouama, 2005, p. 63). D’autant plus 

que les principes démocratiques prédominent dans l’ordre 

international alors qu’ils étaient un enjeu des luttes jusqu’à 

une date récente. « La légitimité des États se mesure 

désormais à l’aune de leur mise en œuvre » (D. Gaxie, 2003, 

p. 7).   

Au début des années 1990, l’entrée de l’Afrique dans 

le train de la démocratie sous l’influence de la convergence 

d’évènements nationaux et internationaux avait laissé 

entrevoir l’espoir d’un bannissement de la violence dans les 

relations sociales. La récurrence de ces affrontements 

armés ne remet pas seulement en cause la démocratie 

naissante, elle sape aussi les fondements de l’État africain 

et de l’unité nationale. Le conflit ivoirien (2002) est 

symbolique à cet égard, puisqu’il a éclaté au moment précis 

d’une élection présidentielle, à l’occasion d’un banal contrôle 

d’identité : l’ivoirité (Y. C. Owoula Bossou, 2017). Dans le 

même contexte, les guerres civiles dans les deux Congo 

confirment la fragilité de l’expérience démocratique, celle-

ci n’étant pas encore parvenue à extirper la violence du 

champ des compétitions politiques et de la résolution des 

problèmes sociaux (B. Guèye, 2008).  

Si la démocratie postule le respect des principes et 

valeurs qui régissent le constitutionnalisme africain, il n’en 

demeure pas moins que ses principes se heurtent à des 



 
359 

réalités historiques, sociologiques et anthropologues, comme 

l’atteste la vaste littérature sur les élections en Afrique 

depuis le retour à des élections pluralistes et compétitives. 

La course au pouvoir dans le monde impose aux acteurs 

plusieurs stratégies pouvant leur permettre d’y accéder, 

comme le disait Nicolas Machiavel, cité par K. Matondo 

(2016, p. 72) : « tous les moyens sont bons pour accéder au 

pouvoir ». « En Afrique francophone, le politique a investi le 

corps même que la loi politique fondamentale n’a cessé de 

présenter comme son contre modèle social et politique à 

savoir l’ethnie. Loin d’avoir contribué à la construction 

nationale, cet investissement de l’ethnie par le politique a 

plutôt entraîné des replis identitaires ancrant l’individu dans 

sa communauté d’origine. », renchérit D. Etoughe (2003, p. 

82).  

 

Conclusion 

 

La présente analyse, conduite sous une approche qui 

pourrait, selon le contexte, paraitre nouvelle, traduit 

cependant bien de réalités dont la complexité semble être 

inexhaustive. La théorie « afroidéaliste », entendue elle-

même comme le déni africano-africain à faire face à son 

incapacité à réaliser une véritable africanisation du 

continent sous tous ses aspects retenus comme facteur 

d’évolution et de représentativité dans l’espace monde, 

constitue l’une des faiblesses qui donnent de la masse à la 

crise de l’africanité contemporaine. Toutefois, l’analyse 

d’une Afrique originelle ne saurait se faire sans au préalable 

recourir, à la fois, à l’africanité disparue à travers un 

damnatio memoriae imposé par l’Occident car de nombreuses 



 
360 

survivances demeurent. En référence à F. Sarr (2016), nous 

disons également que l’Afrique noire évolue, depuis les 

indépendances sous le prisme de « l’afrotopie » alors qu’elle 

n’a personne à rattraper car sa seule urgence, et ce depuis 

son existence politique selon la conception moderniste, est 

d’être à la hauteur de ses innombrables potentialités et « il 

lui faut achever sa décolonisation par une rencontre féconde 

avec elle-même ». Entre savoirs endogènes et capacité de 

résilience, la crise de l’africanité pourrait en effet laisser 

place à l’afrocentricité (Y. C. Owoula Bossou, 2025).  

 

Références bibliographiques :  

 

ANTA DIOP Cheik, 2001. Civilisation ou barbarie, Paris, 

Présence africaine. 

ANTA DIOP Cheik, 2000. L’Afrique noire précoloniale, 2e 

éd., Paris, Présence africaine.  

BALANDIER Georges, « Problématique des classes sociales 

en Afrique noire. », Cahiers internationaux de sociologie, 

38/1965, pp. 131-142. 

BANEGAS Richard, MARSHAL Roland et MEIMON 

Julien, 2007, « La Fin du Pacte Colonial ? La politique 

africaine de la France sous J. Chirac et après », in Politique 

africaine, n° 105, pp. 7-26. 

BOSC-TIESSE Claire, 2023, « Comment restituer son 

patrimoine à l’Afrique ? », in La grande histoire de l’Afrique, 

s/d Laurant TESTOT, Paris, Sciences Humaines, pp. 204-

208. 

BRANCHE Raphaëlle, LIAUZU Claude, MEYNIER Gilbert 

et THÉNAULT Sylvie, « La responsabilité des historiens 

face à l’histoire coloniale », Le Monde, 20 septembre 2005. 



 
361 

CHARTE DE LA RENAISSANCE CULTURELLE 

AFRICAINE, in : Microsoft Word - Charter - African 

Cultural Renaissance _FR_2.doc (unesco.org). 

CORNEVIN Robert, 1975. Histoire de l’Afrique : 

colonisation, décolonisation, indépendance, tome 3, Paris, 

Payot. 

DUCRAENE Philippe, Dumont (René), 1964, « L'Afrique 

noire est mal partie », in Revue française de science 

politique, n° 3, pp. 588-590. 

EKANZA Simon-Pierre, 2006, « Le double héritage de 

l'Afrique », in La Société d’Edition de Revues, T. 404, pp. 

604-616. 

ETOUGHE Dominique et NGADI Benjamin, 2003. Refonder 

l’Etat au Gabon, Paris, L’Harmattan. 

FANON Frantz, 2002. Les damnés de la terre, rééd., Paris, 

La Découverte & Syros. 

FANON Frantz, 1952. Peau noire, masques blancs, Paris, 

Seuil. 

GAXIE Daniel, 2003. La Démocratie représentative, (4ème 

éd), Paris, Montchrestien. 

GAZIBO Mamoudou, 2010. Introduction à la Politique 

Africaine, Les Presses de l’Université de Montréal. 

GONIDEC Pierre-François, 1958, « Introduction à l’étude 

de la Communauté », in Recueil Penant, n° 663, pp. 187-198. 

GUEYE Babacar et BAYART Jean-François, 2008. La 

Démocratie en Afrique, Paris, Seuil. 

HEGEL G.W.F., 1965. La Raison dans l’histoire. Introduction 

à la philosophie de l’histoire, Paris, UGE.  

HOUNTONDJI Paulin J., 2019. Les savoirs endogènes, 

pistes pour une recherche, Dakar, Codesria. 

http://www.unesco.org/new/fileadmin/MULTIMEDIA/FIELD/Dakar/pdf/CharteRenaissanceCulturelleAfricaine.pdf
http://www.unesco.org/new/fileadmin/MULTIMEDIA/FIELD/Dakar/pdf/CharteRenaissanceCulturelleAfricaine.pdf


 
362 

KAYEMB NAWEJ Uriel, 2012. Les nations-Unis ethniques 

d’Afrique. Une formule de gouvernance révolutionnaire du 

type africain, Paris, Kayemb Uriel Nawej. 

KODJO Edem, 1986. … et demain l’Afrique, Paris, Stock. 

KOUVOUAMA Abel, 2005, « Le tribalisme : ruse et arôme 

des intellectuels », in Le tribalisme en question, Paris, 

L’Harmattan, pp. 61-72. 

LAULAN Yves-Marie, 2005, « Où va l’Afrique », in La 

Géographie, Société de géographie de Paris, n° 1617, pp. 39-

50. 

MATONDO Kibelo, 2016. Ethnicité et conquête du pouvoir 

politique en DRC, Mémoire pour l’obtention d’une Licence en 

Science politique, Université de Kinshasa, République 

Démocratique du Congo, 96 p. 

MOKAM David, 2015, « Et si on disait démocrature ? " 

l’école de Yaoundé " », in Démocratie et/ou démocrature en 

Afrique Noire ?, s/d Hugues MOUCKAGA, Jean-François 

OWAYE, Virginie WANYAKA BONGUEN OYONGMEN, 

Etudes africaines, Paris, L’Harmattan, pp. 217-333. 

MUKONDE MUSULAY Pascal, Démocratie électorale en 

Afrique subsaharienne. Entre droit, pouvoir et argent, 

Genève, Globethics.net African Law n° 4, 2016. 

OBENGA Théophile, 1974. L’Afrique centrale précoloniale, 

Paris, Présence africaine. 

OWAYE Jean-François, 2021, « Le « potentialisme » : un 

nœud cohésif possible de la « réalisation » de l'Afrique. 

Réflexions préliminaires », in Patrimoines, s/d Essoham 

ASSIMA-KPATCHA, Koffi NUTEFE TSIGBE, Komlan 

KOUZAN et Nakpane LABANTE, Lomé, Presses de 

l’Université de Lomé, n° 22, pp. 321-336. 



 
363 

OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, 2017. La France face à 

l’Union Africaine dans la crise ivoiro-ivoirienne (2002-2010), 

Mémoire de master-recherche, Université Omar Bongo, 130 

p.  

OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, 2021, « L’africanisation 

de la paix : l’afro-idéalisme en question (XIXe- début XXe 

siècle », in Considérations sociales, culturelles et politiques 

sur les élections en Afrique. Evaluation des mécanismes de 

prévention et de gestion des crises en Afrique, Tome IV,  

Lomé, Presses de l’Université de Lomé, pp. 95-109. 

OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, 2024, « L’OUA/UA à 

l’épreuve de la notion des changements anticonstitutionnels 

: l’africanisation de la paix en question (XXe- Début du XXIe 

siècle) », in Cahier de la Recherche Africaine, Revue 

pluridisciplinaire Lettres, Arts et Sciences Humaines, Année 

2, n° 2, pp. 321-338. 

OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, 2024. « L’Africanisation 

de la paix ». Les linéaments théoriques, historiques et 

praxéologiques d’une utopie politique contemporaine (1963-

2014), Thèse de doctorat, Université Omar Bongo, 390 p. 

OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, 2025. L’Afrique et le 

choix de l’indomination. Entre adoption de sous-valeurs et 

déni de la réalité : un continent enfoui sous les décombres 

de l’afro-idéalisme. Paris, L’Harmattan.                                                                                

OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, MANGADI MA 

GNENGUI NA MADEBE Elsie Nicole, 2023, « L’Afrique 

noire « libre » à l’épreuve des organisations internationales : 

cas de l’ONU/OIF », in Cahier de la Recherche Africaine, 

Revue pluridisciplinaire Lettres, Arts et Sciences Humaines, 

Année 1, n° 2, pp. 305-319.  



 
364 

POURTIER Roland, 2006, « L’Afrique noire au crible de la 

mémoire coloniale », in La Découverte, Hérodote, Vol. 1, n° 

120, pp. 215-230. 

SAMASSEKOU Adama, 2010, « De l'eurocentrisme à une 

vision polycentrique du monde : plaidoyer pour un 

changement de paradigme », in Diogène, Vol. 1-2, n° 229-230, 

pp. 214-230. 

SARR Felwine, 2016. Afrotopia, Paris, Philippe Rey. 

SCHMITZ Jean, 2024, « L’africanisme de terrain, 

l’Antiquité impossible et le déni de l’orientalisme », in Savoirs 

du lointain et sciences sociales, Vol. 3, pp. 157-170. 

STEINMETZ George, 2008, « Le champ de l'Etat Colonial. 

Le cas des colonies allemandes (Afrique du Sud-Ouest, 

Qingdao, Samoa) », in Actes de la recherche en sciences 

sociales, Vol. 1, n° 171-172, pp. 122-143. 

https://www.cairn.info/revue-diogene-2010-1-page-214.htm
https://www.cairn.info/revue-diogene-2010-1-page-214.htm
https://www.cairn.info/revue-diogene-2010-1-page-214.htm
https://www.cairn.info/revue-diogene.htm
https://www.cairn.info/publications-de-Jean-Schmitz--29523.htm
https://www.cairn.info/savoirs-du-lointain-et-sciences-sociales--9782912946690.htm
https://www.cairn.info/savoirs-du-lointain-et-sciences-sociales--9782912946690.htm

