DE LA CRISE DE L'AFRICANITE
CONTEMPORAINE EN AFRIQUE NOIRE
FRANCOPHONE DEPUIS 1960

Yvan Comlan OWOULA BOSSOU

Docteur en Histoire des Relations Internationales,
Université Omar Bongo (UOB-Libreville/Gabon). Centre de
Recherche et d'Etudes en Histoire et Archéologie (CREHA)
comlano90@gmail.com

Joél Wilfrid KOUMOUANDE

Doctorant en Histoire des Relations Internationales,
Université Omar' Bongo (UOB-Libreville/Gabon). Centr'e de
Recherche et d'Etudes en Histoire et Archéologie ( CREHA)
Jjkoumouande@gmail.com

Résumé :

La présente réflexion examine la thése d'une crise patente de
l'africanité contemporaine que l'on situe dans la période qui part
des années 1910. Car, I'Afrique noire peine a trouver une voie qui
lui soit propre sur la scéne mondiale en dépit d'un recours subsumé
d une ancestralité originelle et malgré les efforts d'exhumation de
I'histoire dite précoloniale. Le résultat a été la sacralisation de
I'hybridité géoculturel et politique favorisée par des instruments
« africanicides ». L'enjeu fut donc, pour le continent, de réussir a
s'africaniser dans le contexte dominant de la mondialisation.
L'analyse de cette orientation repose sur une entreprise
herméneutique selon qu'elle permette d'examiner les textes de
certains pairs, mais également fondée sur [intelligence
expériencée. Sous le prisme de la théorie afrocentriste, une
évidence s'est imposée au chercheur : I'Afrique noire ne saurait se

338


mailto:comlano90@gmail.com
mailto:comlano90@gmail.com

singulariser sans véritablement faire recours aux savoirs
endogénes.

Mots clés : Africanité ; Afrocentricité ; Colonisation ; Education ;
Savoirs endogénes.

Abstract :

The present reflection examines the thesis of a patent crisis of
contemporary Africanity which one places in the period which
starts from the years 1910. Because, black Africa struggles to
find a way of its own on the world stage in despite a subsumed
recourse to an original ancestrality and despite the efforts to
unearth precolonial history. The result has been the sacralization
of geocultural and political hybridity fostered by "Africanicidal"
instruments. The stake was therefore, for the continent, to
succeed in Africanization in the context of increasing
globalization. Through the prism of Afrocentric theory, the
researcher became clear that black Africa could not stand out
without genuinely making use of endogenous knowledge.

Keywords : Africanity ; Afrocentricity ; Colonization ; Education ;
Endogenous knowledge.

Introduction

C'est dans la veille continue qu'évoluent les sociétés
de sorte a toujours interroger leur rapport au monde et au
temps. Cet exerce cognitif a été interrompu dans les
sociétés traditionnelles africaines au gré des razzias

339



occidentalo-européennes qui y ont installé, plus de six siecles
durant, un systeme de domination culturo-civilisationnel. De
I'esclavage a la colonisation en passant par I'apartheid ainsi
que la pseudo décolonisation et le néocolonialisme, I'Afrique
au sud du Sahara continue d'étre l'objet d'un projet
« africanicide » hélas aujourd'hui perpétré par certains
africanistes africains, acteurs aux relents panafricains
douteux, dans un contexte ol « les Africains doivent éviter
de tomber dans un piége, de plus en plus manifeste que
certains d'entre eux se tendent a eux-mémes, celui du refus
du développement » (E. Kodjo, 1986, p. 73). Bien qu'il
demeure de nombreuses poches de résistance dont
I'expression est un combat pour l'exhumation et la mise en
pratique des savoirs endogenes africains, la réalité depuis
1960 est celle d'une Afrique aux origines aléatoires, le
continent ayant évolué jusqu'ici sous le prisme d'un
impérialisme qui le lie a une fagon de penser, d'agir ..., qui est
majoritairement I'expression d'un « enfermement colonial »
(J. Schmitz, 2004). Dés lors, entre mondialisation et
africanisation, comment cerner I'Afrique noire francophone
contemporaine, conséquence de plusieurs altérités ?
L'analyse de cette orientation repose sur une entreprise
herméneutique selon qu'elle permette d'examiner les textes
de certains pairs, mais est également fondée sur
I'intelligence expériencée afin de contribuer aux mécanismes
de spatialisation de I'africain noir dans son rapport a la scene
internationale. Ainsi, la nécessité du questionnement de
cette attitude est davantage la pertinence de la recherche
de compréhension d'une Afrique originelle dans un contexte
de mondialisation qui ne permet que difficilement
I'expression d'une véritable africanisation.

340



1. De la contemporanéité

La contemporanéité ['Afrique noire peut parfois
prendre la logique d'un statisme ambigu. Cependant, cette
orientation est davantage |'apanage d'un genre africain dont
le conservatisme trouve difficilement place dans la logique
intellectuelle universelle. En effet, cet africain controversé
semble voir et ne voir I'Afrique noire que sous le schéma d'un
type de relations qu'il espere au lieu d'en créer les conditions
pour l'exhumation de ['historae du continent au sens
hérodotien, facteur de résilience.

1.1. Un continent noir entre africanité et historicité
Si I'historicité est entendue comme la capacité de
produire les conditions matérielles et immatérielles de sa
propre existence en faisant preuve de conception et
d'anticipation, c'est donc quelle met en évidence Ia
propension, plus que la possibilité de I'africain Noir
contemporain, a recourir a sa capacité d'inventivité, de
création et d'innovation de savoirs, de savoir-faire et de
savoir-2tre. L'africanité pour sa part étant I'ensemble des
instruments, tant idéologiques que conceptuels qui
permettent de reconnaitre a I'Afrique sa singularité
civilisationnelle.

L'Afrique, oui, cette Afrique qui fascine tant depuis
des millénaires est la terre de bien de mysteres. Seulement,
entre ancestralité et renouveau culturel, il est temps que
cette Afrique revisite ses a priori d'évolution et de

341



développement en acceptant de conceptualiser son avenir
avec la marque du passé colonial, non pas comme facteur de
civilisation, mais comme véritable catalyseur de
I'afrocentricité. C'est dire que le continent africain doit aller
puiser les ressources, facteurs d'un retour aux valeurs
perdues et altérées qu'ont troublées de leur expression
barbarique (Ch. A. Diop, 2001), la colonisation et tous ses
corolaires. Si cette fagon d'exprimer les choses peut
s'‘avérer choquante car nous dira-t-on, I'Afrique est
consciente de son passé exclavagisé, cette rétorque ne
saurait tre complete sans y apporter nouvelle analyse. A cet
effet, l'argumentaire du deuxieme colloque international
organisé par la Faculté des sciences de I'homme et de la
société de |'Université de Lomé met en exergue que les
paradigmes de recherches eurocentrés, ne conviennent pas
d la compréhension des réalités diversifices des
communautés multiculturelles africaines.
La recherche sociale en Afrique postcoloniale qui
s'inscrit donc dans une « approche eurocentrée »
(A. Samassékou, 2010, p. 214) se particularise
essentiellement par cette tendance a placer les
schémas théoriques occidentaux au ceeur du
débat scientifique, au détriment d'une réelle
problématisation de questions relatives au
continent africain et par conséquent de sa
diversité culturelle, malheureusement reléguée a
la périphérie de la dynamique de la réflexion et
de la production scientifique. Elle est le produit
d'une construction occidentale qui repose a
priori sur le modeéle colonial de recherche. Face a
I'inefficacité de I'application des modéles

342



scientifiques exogenes dans |'étude des réalités
locales en Afrique, une déconstruction des
connaissances, des paradigmes et de ces modéles
s'impose.

L'Afrique au sens premier de son assertion ne saurait
se limiter a une conception purement idéologique du fait de
sa posture géographique ou de l|'abondance des peuples
désignés Noirs qui y vivent. En effet, le postulat d'une
Afrique Autre sied au contexte des évolutions imposées par
le temps, mieux par I'histoire et ne saurait s'entendre sans
examen profond.

1.2. L'Afrique en question

La densification de la productivité scientifique dans
le champ de l'histoire de I'Afrique noire en ce siécle ot tout
est conflit, témoigne d'un nouveau réveil intellectuel
d'historiens africains, cela d'autant plus que le concept d'une
hypothétique mondialisation a dévoilé ses réelles aspirations.
Cependant, il n'est pas faute de reconnaitre que, tant dans
les faits, que dans les différentes périodes historiques
retenues et imposées par I'Occident, la période précoloniale
africaine est davantage marginalisée dés lors que l'on
s'attéle soi-méme a se complaire dans l'idée du début de
I'histoire de I'Afrique noire a partir des contacts avec les
européens. Il va sans dire que le vide historiographique qui a
longtemps influencé les peuples de cette partie du monde a
finalement colonisé la capacité de réflexion, par ailleurs de
conception africaine de I'africain Noir : « L'Afrique n'a pas
d'histoire ». Si cette conception manipulatrice avait choqué
a une certaine époque, elle suscita cependant des réponses,
cas de Th. Obenga en 1974 qui écrivit L'Afrique centrale

343



précoloniale, aprés Ch. A. Diop (1960) : L'Afrique noire
précoloniale. Au constat, trés peu dhistoriens africains
avaient jusqu'ici finalement compris l'exigence d'une telle
entreprise dans un contexte ot Y-M. Laulan s'interroge sur
la trajectoire ainsi que la destinée de I'Afrique au regard de
son héritage colonial mal assumé, rejetant par ailleurs que
« |'Afrique et I'Europe ont des destins croisés » (R. Pourtier,
2006, p. 217). Pour Laulan (2005, p. 48) : « Ne faudra-t-il
pas un jour &tre contraint de sauver I'Afrique malgré elle,
d'envisager une recolonisation d'un troisieme type imposée,
au besoin, par les armes ? »

L'Afrique, oui, mais laquelle ? Le lien entre une
Afrique d'avant la pénétration coloniale et celle d'aujourd'hui
est-il possible ? C'est la un fort débat qui finit trop souvent
dans les chiméres d'une pensée élitiste cloisonnée dans les
méandres acerbes de '« afroidéalisme » (Y. C. Owoula
Bossou, 2021), ce qui permet a P. J. Hountondji (2019, p. 11)
de dire que « de la sorte, l'intégration du tiers monde au
processus mondial de production des connaissances entraine
[..] la marginalisation des savoirs et savoir-faire anciens,
leur étiolement progressif, leur appauvrissement, voir leur
refoulement hors du souvenir conscient des peuples. » En
effet, que sait-on de cette Afrique dont les efforts des
européocentristes et pseudo-africanistes ont toujours été
de nous éloigner ? « Notre objectif principal, c'est d'avoir
une Afrique sans les Africains, et une Afrique sans les
Africains deviendra un paradis terrestre pour I'homme
blanc » disait B. J. Vorster!. Comment rendre compte d'une

! Balthazar Johannes dit John Vosrter (1915-1983) fut un homme politique d'Afrique du Sud,
le plus célébre et puissant des Afrikaners. Il occupa™four a tour les postes de membre du Parti

344



réalité que I'on pergoit avec condescendance, et surtout qui
défie toutes les logiques aspirationnelles et orientations
d'une pensée prétendument civilisatrice ? De toute évidence,
ce questionnement témoigne de ce qu'il existe un chainon
manquant | Seulement, force est de constater que de
nombreuses générations d'africains semblent se complaire
dans des souvenirs étfriqués que seuls les récits
historicisants tentent d'imposer a la logique méme de
I'africain moderne. A ce titre, rappelons avec Malcom X ce
qui suit : « la révolution renverse les systemes. Si votre
révolution n'est pas contre les systemes qui vous tiennent
dans l'ignorance, alors c'est n'est pas une révolution, mais
plutot une manipulation ». En effet, « chaque génération doit,
dans une relative opacité, affronter sa mission : la remplir
ou la trahir » (F. Fanon, 2002, p. 198).

De quelle Afrique se revendiquent les africains
modernes exactement ? Lorsque I'Afrique, morcelée depuis
Berlin (1884-1885) est davantage aujourd'hui divisée en
zones d'influences culturelles et confessionnelles
(francophonie, anglophonie, lusophonie.., christianisme,
islam...) et sous ingérence hégémonique, entre les Plans
d'Ajustement Structurels, les bases militaires étrangeres,
les aides supposées, les dettes grandissantes sous lesquelles
croupissent les Etats noirs africains... Dans ce sens, S. P.
Ekanza (2006, p. 607) rappelle que « sur le plan culturel, le
processus de désintégration-intégration provoque la
distanciation des liens anciens et la création d'un nouvel
espace culturel. Des peuples unis autrefois dans l'ancienne

National, membre de I'Assemblé (1953-1978) ; ministre de la justice (1961-1966) ; Président du
Parti National et Premier ministre (1966-1978) et Président de la République d'Afrique du Sud
(1978-1979).

345



Afrique par des liens de fraternité sont déliés de leur unité
culturelle ancienne et deviennent désormais étrangers les
uns aux autres. »

Au risque de choquer, il est convenable en pareil
exercice de faire la démonstration de I'urgence d'une vision
revisitée de I'Afrique. Moléfi Kété Assanté et Ama Mazama
parlent dés lors de « I'Afrocentricité », entendu comme la
faculté, non plus de revendiquer des droits, mais de les
affirmer selon une conception africaine du monde.

Se revendiquer d'une Afrique originelle n'est pas
honteuse attitude, seulement, sous les pesanteurs des
contingences contemporaines, elles-mémes étant le corolaire
d'un long processus « africanicide », il y a lieu de faire une
nette différenciation entre les partisans d'une Afrique
Nouvelle et ceux d'une Afrique Autre. Si les premiers
semblent comprendre les fondements du combat qui est le
leur, on note également que les partisans d'une Afrique
Autre ne lignorent pas. Cependant, la pratique
revendicatrice des deux parties ouvre le champ a la critique.

Récemment encore, le combat pour la restitution de
ce que les européens ont outrageusement choisi de désigner
comme « objets dart » africains a assurément mis en
exergue plusieurs catégories d'africains. Entre activistes,
politiques et intellectuels, il est évident que le combat
contre l'infériorisation de I'homme Noir par I'homme blanc
s'est amorcé autrement. Mais sous quel angle ? D'une part,
pour certains intellectuels, la nécessité des Etats africains
de récupérer leur patrimoine est parfaitement justifiée.
Cependant, une interrogation objecte les positions des uns
et des autres : s'agit-il d'eeuvres d'art ou plutét d'histoire
africaine ? Pareille question pourrait paraitre saugrenue,

346



mais seulement, si l'on n'est pas desprit simple, l'on
comprendra | D'autre part, les actions des activistes
révelent bien la justesse d'un combat dont les enjeux sont,
tout comme autrefois, cernés. « L'Afrique aux africains »
traduirait donc que l'africain n'est pas maitre de son
africanité deés lors que le combat est celui de la nécessité de
I'africanisation du continent. Il urge donc de faire rappel de
ce que |'Afrique noire fut, plus de quatre siecles durant, le
théatre de la pire histoire du genre humain. Il va de soi que
I'installation de ce systeme épistémicide n'eut pas été une
entreprise sans impacts sur la profondeur culturo-
cosmogonique de |I'Afrique tel que tentent de le faire croire
certains promoteurs d'une Afrique originelle. Si plus de
quatre cent ans ont servi a déshumaniser l'africain de ce
temps perdu de l'histoire et dans ['histoire, une autre logique
recommande aujourd'hui un examen sur la qualité d'africains
hérités pour prétendre cerner la crise de l'africanité
contemporaine.

La construction d'une idéologie « africanisante » est
davantage d'actualité sans pourtant etre clairement définie.
En effef, au constat, les nombreuses publications de
journalistes ou de militants et de scientifiques, renvoient
des images outranciéres, qui confondent polémique et
analyse, ce qui permet a R. Pourtier (2006, p. 216) de
rappeler a juste titre que « I'Afrique noire, ne peut que se
décliner au pluriel, tant sa diversité rend les généralisations
caricaturales ». Pour cet auteur, ces africanistes
« s'abandonnent a la passion plus qu'ils ne rendent par leurs
travaux hommage da la raison. » Cette construction
idéologique semble donc reposer sur un enchevétrement de
réalités a revisiter si l'on voudrait prétendre a une réelle

347



ouverture sur le passé africain. L'africain tel que wu
aujourd'hui étant en effet la sommation d'un engrenage de
facteurs dont les effets ont semé le trouble dans la
substance existentielle du continent. Ce point de vue, bien
que difficile a admettre peut cependant se targuer d'étre
irréfutable dés lors que I'historien renseigne les générations
au risque de sombrer dans la réverie d'une ancestralité
africaine meublée d'un sentiment de revendication basée sur
I'émotion negre Singhorienne.

Si l'ceuvre prétendument civilisatrice des peuples qui
colonisent les africains Noirs d'Afrique est responsable
d'une certaine ouverture du continent sur le reste du monde,
il y a cependant lieu de reconnaitre que cette derniére a été
a lorigine d'une altération, a la fois drastique, que
progressive qui a fait du Noir un parfait assimilé réduit a
vivre dans des périodes de I'humanité auxquelles il peine a
trouver son identité. Dans cet ordre d'idées, 6. Balandier
(1965, p. 132) dit de la colonisation qu'elle « affecte les
structures anciennes », impose « la dénaturation de la
culture traditionnelle et la dissolution des systemes
religieux qui lui étaient associés », atteint « les assises
sacrées et les idéologies justificatrices de |'ordre social »,
en finitude, « la relation d'adhésion d la société globale est
distendue. »

2. De la décolonisation mal assumée
La décolonisation semble avoir causé davantage de
tort a I'Afrique que la période qu'elle prétend précéder. En

effet, en créant des castes différenciées entre les
promoteurs d'un héritage colonial, facteur de fracture sur la

348



nature des sociétés africaines, la décolonisation
s'accompagne de son lot de crises dans une Afrique en quéte
d'identité.
2.1. Un héritage ambigu : entre décolonisation et
complexité
C'est parce que le désignant « décolonial » résiste mal
a la critique en Afrique noire qu'il urge de revisiter les
tenants d'un tel concept. Le rappel d'une colonisation
inachevée semble par ailleurs trouver place dans I'ensemble
des examens qui se penchent sur la question d'une Afrique
Autre. En effet, si la colonisation est cette entreprise
assimilationniste d'un peuple sur un autre, il convient de dire
que la décolonisation n'est pas moins une entreprise aussi
avilissante que facteur d'hybridité. A ce titre, en référence
d la Communauté Franco-Africaine du 28 septembre 1958, P-
F. Gonidec (1958, p. 190) dit que c'est le « produit d'une
décolonisation faite a regret », rappelant qu'il elt :

Trop de réticences dans les attitudes de la métropole
a I'égard des revendications des peuples d'Outre-mer
pour que la situation soit parfaitement claire. Elle
consent sans doute a faire un pas vers |'autonomie,
mais en méme temps elle voudrait conserver le
contrdle d'un certain nhombre d'affaires. Elle refuse
en tout cas a se considérer elle-méme comme un Etat-
membre parmi d'autres.

L'organisation d'une telle pensée s'enracine dans la
logique d'une analyse qui tente d'identifier I'ensemble des
impacts issus de la rencontre entre un peuple dit faible et
un autre aux aspirations tant guerrieres
gu'exterminationnistes. Dans cette optique, K. N. Uriel

349



(2012, p. 18) estime qu'« une révolution culturelle, politique
et sociale est nécessaire si I'Afrique désire réellement
devenir indépendante ».

L'africain Noir continu d'étre le sujet d'un projet dont
le premier objectif est la déconstruction de toute africanité
aux relents tfant révolutionnaires qu'émancipateurs. En
effet, la décolonisation devrait davantage &tre remise en
cause dans la mesure ou il est justifié que celle-ci n'a pas été
I'ambition de déseuropéaniser I'Afrique noire apres y avoir
semé les graines d'un sédentarisme culturo-civilisationnel
sans cesse en élaboration via la mondialisation. Soixante ans
apres, les propos de Ch. A. Diop témoignent sans ambiguité
de ce que l'africain n'est pas encore libre des chaines
mentales qui I'ont enfermé, voir condamné a la posture de
sujet ou de subordonné au blanc. Sous cet angle, le rapport
de l'africain actuel a une Afrique originelle ne saurait
s'appréhender sans ambiguité des lors qu'il se dégage une
sorte de revendication d'une histoire dont les récits sont le
résultat d'une transcendance intellectuelle phagocytée par
I'influence d'une culture aux ambitions civilisationnistes
douteuses. « Le passé est devenu l'enjeu d'un discours
revendicatif de forces qui se posent en héritieres des
victimes, avec d'autant plus d'insistance qu'aucune utopie ne
les projette vers l'avenir et qu'elles sont animées par une
logique de concurrence victimaire » disent R. Branche, C.
Liauzu, 6. Meynier et S. Thénault (2005). La décolonisation
de I'Afrique noire est in fine la continuité de I'expression
coloniale européenne sous d'autres traits et aspects parfois
perpétrés par les « débarqués » (F. Fanon, 1952). C'est donc
le lieu de dire que si 1960 marqua « I'année de I'Afrique »,
cette date est par ailleurs le résultat souhaité par une

350



certaine politique d'influence dés lors que la Constitution
francaise du 4 octobre 1958 consacrdat avec clarté la
condition des supposés Républiques africaines noires
naissantes, de son juron.

2.2. De Ilauto-néo-colonialisme ou de <« [Iafro-
idéalisme » ?

Les revers de la colonisation sont fort perceptibles a
travers ce que nombreux désignent comme vestiges du passé
colonial, se limitant surtout a des considérations d'ordre
matériel. Cependant, de nombreuses études, tant en
psychologie, en socio-anthropologie qu'en histoire
démontrent davantage la portée, I'impact « culturicide », et
ce, a tous les niveaux, de la colonisation sur le colonisé. Le
facteur langagier étant sans doute plus remarquable. En
effet, adjoindre a la langue le fait que les efforts de
conceptualisation ou de conception du Noir Iui-méme
résident davantage dans un transite cognitif imposé par une
pensée  victime, quelque fois prisonniere  d'une
européanisation sans équivoque est tout aussi pertinent. Dés
cet instant, si dans le monde scientifique africain Noir on
peut remarquer une certaine tendance a africaniser les
productions, il faut cependant se rendre a I'évidence que
nombreux tentent de refaire I'Afrique entre une histoire
précoloniale étriquée et le résultat de la colonisation. La
conséquence d'une telle entreprise est une forme d'hybridité
qui fait que I'africain Noir soit encore dans un schéma d'auto-
reconstruction d connotation expérimentale a travers la
reconstruction de son passé auquel il souhaite péniblement
s'identifier. Face a cette crise de sens, Ch. A. Diop (1984),
P.J. Hountondji (2019) et J-F. Owaye (2020) rappellent que

351



les savoirs endogénes sont une source inépuisable
d'exhumation et un potentialisme de résilience de
l'africanité. D'ailleurs, dans son commentaire du livre de
René Dumont, Ph. Ducraene (1964, p. 589) cite l'auteur :
«|'Afrique intertropicale piétine. [...] Elle pourrait cependant
se développer rapidement. [..] L'Afrique doit repenser son
école, ses cadres, sa structure..- et se mettre au travail ».
Pour sa part, le préambule de la Charte de Khartoum (2006,
p. 3) stipule qu’

en dépit de la domination culturelle qui, au cours
de la traite des esclaves et de la colonisation, a
entrdiné la négation de la personnalité culturelle
d'une partie des peuples africains, falsifié leur
histoire, systématiquement dénigré et combattu
les valeurs africaines, et tenté de remplacer
leurs langues par celle du colonisateur, les
peuples africains ont pu trouver dans la culture
africaine les forces nécessaires a la résistance
et a la libération du continent.

On reconnait sans équivoque que la construction des
paradigmes et sciences africains, des savoirs nouveaux qui
traduisent sans difficultés les préoccupations du continent,
tant physique, culturelle que spirituelle, mais également
élargie a la connaissance des vertus plurielles, des valeurs
innombrables, des richesses symboliques uniques, disons des
potentiels, notamment anthropologiques et sociohistoriques,
qui peuvent sous-tendre leur développement véritable, sont
désormais incontestables. Par ailleurs, la Charte de
Khartoum rappel : « qu'il est urgent d'édifier des systémes
éducatifs qui intégrent les valeurs africaines et les valeurs

352



universelles afin d'assurer a la fois I'enracinement de la
jeunesse dans la culture africaine et de l'ouvrir aux apports
fécondants des autres civilisations [..] dans la perspective
d'un développement endogene durable ouvert sur le monde ».
Qu'en est-il a ce jour ? Hegel (1965, p. 247) aurait-il, au-dela
de la raison « hellene », la charge prémonitoire de rendre
compte de ce que I'Afrique ait un réel souci d'auto
considération quand il dit : « L'Afrique, aussi loin que
remonte l'histoire, est restée fermée, sans lien avec le reste
du monde ; c'est le pays de l'or, replié sur lui-méme, le pays
de I'enfance, qui, au-deld du jour de l'histoire consciente, est
enveloppé dans la couleur noire de la nuit ».

Le combat contre le néocolonialisme se pose avec
acuité dans un contexte ou l'africain Noir lui-méme ne
semble manifester qu'un intérét marginal pour son
originalité. Il y a dans son rapport au monde occidental, une
certaine léthargie qui témoigne de sa participation a ce
néocolonialisme « africanicide ». En effet, entre la gestion
politique des Etats africains, les systémes éducatifs, les
offres de formations ainsi que les aspirations prioritaires de
développement socio-économique, la réalité est que I'Afrique
noire ne participe que tres peu a la mondialisation, mais
encore a l'africanisation du continent. R. Cornevin (1975, p.
15) écrit d'ailleurs : « Trop d'historiens ont gravement mutilé
I'histoire africaine récente en oubliant que des motivations
économiques ont toujours dicté le comportement politique
des puissances coloniales [...] que ce soit avant, pendant ou
apres la période coloniale. »

Le débat autour de la production de savoirs basés sur
I'originalité du continent Noir est béant depuis le contexte
qui conduisit a I'amorce de sa décolonisation et a sans cesse

353



€té au coeur des grandes revendications panafricaines.
L'engagement a rechercher une dimension originellement
africaine dans le rapport du continent au reste du monde
semble par ailleurs tre embrigadé dans une forme de « ni-
ni » (R. Banégas, R. Marshal, J. Meimon, 2007, p. 15)
consistant a représenter |I'Afrique noire selon qu'elle ne soit
ni autonome, ni sous domination coloniale. Une double réalité
qu'illustrent bien les « démocratures » africaines (D. Mokam,
2015).

3. De la dérégulation de I'ordre social

Avec les indépendances politiques, le XXT siecle voit
renditre et se développer en Afrique de nombreuses crises
politiques qui affectent l'ordre social, avec le rejet de I'Etat
importé, notamment au plan symbolique et politique. Une
vision que partage Christophe Wonder cité par A. Kouvouama
(2005, p. 141) que : « la conscience historique des peuples
africains s'exprime donc traditionnellement a travers un
langage différent de ['historiographie occidentale. Elle
s'appuie sur une perception de la temporalité et se transmet
par un savoir organisé selon les structures propres ».

3.1. Le rejet de la domination symbolique

L'Afrique noire conndit un certain désenchantement
des lors qu'elle découvre que l'indépendance n'est ni la fin de
toutes les dépendances ni le commencement d'un progres
matériel immédiatement sensible, par ailleurs, que les
solidarités africaines ne se construisent pas seulement avec
de bons sentiments. Elle devient réticente a I'égard des
modeles de développement étrangers qui prétendaient

354



orienter ses entreprises. D'ailleurs, certains de ses
intellectuels les plus marqués par l'africanité récusent aussi
bien les legons de « I'Occident d'ouest » (néo-capitaliste) que
de « I'Occident d'est » (socialiste et parvenu) ; et ces jeunes
radicaux affirment « qu'il ne saurait étre question..d'imiter
mécaniquement I'expérience d'autrui. » (6. Balandier, 1964,
p. 16).

Il demeure cependant que la conséquence politique
principale de la colonisation a été I'effondrement des modes
d'organisation traditionnelle au profit de I'émergence de
forces occidentales, notamment I'Etat moderne. En effet,
bien qu'ayant duré moins d'un siecle, I'Etat colonial a
néanmoins complétement remodelé les espaces politiques, les
hiérarchies et les clivages sociaux, ainsi que les modes de
production africains. Autant dire que le colonisateur voulut
créer des africains qui fussent culturellement ses
semblables. La culture traditionnelle fut considérée dans ce
confexte comme une culture de seconde zone. L'Afrique
noire fut a la fois déculturée, privée de ses propres cultures
et imprégnés de cultures occidentales. C'est fort de ce
constat, M. Gazibo (2010) parle de forme de domination et
violence symbolique : c'est « le choix de I'indomination » (Y.
C. Owoula Bossou, 2024).

Selon Bourdieu, cité par 6. Steinmetz (2008, p. 129),
« un champ se caractérise par une forme particuliére de
capital symbolique qui est reconnu par tous les agents
engagés. [...] Les Etats coloniaux modernes se définissaient
par la compétition pour le capital ethnographique, c'est-a-
dire une forme de perspicacité ou de sagacité ethnologique

355



reconnue par tous ». C. Bosc-Tiessé (2023, p. 208) affirme
a cet effet que

si on considere le musée comme l'un des lieux
possibles de fransmission, il est important de
s'interroger sur la fagon dont ony traite I'histoire des
objets qui sont présentés et leurs contextes
d'acquisition. En Europe, et en Amérique du Nord, les
établissements qui présentent des objets d'Afrique
accordent néanmoins une place limitée a cette
histoire. Traditionnellement, ils ont d'abord une
vocation ethnographique, mettant en lumiére la
fonction des objets sans vraiment situer cela dans le
temps. Les musées en Afrique, d'abord mis en place
pendant la colonisation, sont aussi héritiers de cette
conception du musée.

En fait, I'influence du systéme politique moderne dans
les sociétés africaines a contribué a affecter négativement
les valeurs traditionnelles. Le peuple africain dans son
ensemble, qui était reconnu pour son sens élevé du respect
du pouvoir traditionnel perd progressivement cette
richesse. Cette réappropriation des ceuvres africaines par
les peuples noirs, et qui incarnent une dimension du pouvoir
traditionnel, est l'un des facteurs au coeur de la
conflictualité en Afrique, au méme titre que la crise de la
démocratie.

3.2. La crise de la démocratie en Afrique noire
Pour M. Gazibo (2010, p. 80), « la colonisation n'a pas
bouleversé que les formes d'organisation territoriale. Elle a
aussi transformé les fagons de faire la politique » car avant
cet période « les africains subsahariens portent en eux-

356



mémes les traits caractéristiques dune culture
démocratique en particulier » (P. Mukonde Musulay, 2016, p.
33). Autant dire que la colonisation a conduit a une
modification des enjeux liés au pouvoir, y compris dans des
sociétés acéphales qu'il a fallu soumettre, en instaurant
presque partout, mais surtout dans les colonies belges et
frangaises, le principe du « commandement » fondé sur
I'autoritarisme et une « culture de la chicotte ».

Le systeme démocratique en Afrique subsaharienne
précoloniale variait selon le type de communauté, notamment
selon que les communautés étaient grégaires ou
parentalisées, hiérarchisées ou en voie d'étatisation. C'est la
démocratie de participation et a responsabilité partagée (la
cohésion des communautés était assurée par divers
mécanismes de participation) qui prévalait. Elle résultait du
mode de transmission des pouvoirs et des statuts,
transmission, parfois héréditaire et opérée de fagon
progressive (par exemple des rites d'initiation en plusieurs
étapes), provisoire (statut de la femme révoquée pour cause
de stérilité) et pragmatique (statut octroyé sur la base des
résultats produits par le travail d'un individu). Cette
démocratie de participation s'opposerait a la démocratie de
la société occidentale considérée comme une démocratie
d'exclusion, d'accumulation, de rejet, de confrontation et de
contestation. E, effet, « la démocratie occidentale
correspond a un modeéle de développement ot la composante
économico-financiere a acquis une telle valeur que la
satisfaction des besoins de ce type constitue le seul
objectif, le sens et la finalité ultime de la vie humaine. » (P.
M. Musulay, 2016, p. 36).

357



Devant ['émiettement du systéme d'organisation
politique et la perte de leur identité culturelle, « les peuples
africains orienteront principalement leurs actions contre le
systeme colonial qui malheureusement au sortir des
indépendances finira par triompher avec l'instauration de la
démocratie en Afrique, comme principe de gouvernance des
Etats africains » (A. Kouvouama, 2005, p. 63). D'autant plus
que les principes démocratiques prédominent dans l'ordre
international alors qu'ils étaient un enjeu des luttes jusqu'a
une date récente. « La légitimité des Etats se mesure
désormais a l'aune de leur mise en ceuvre » (D. Gaxie, 2003,
p. 7).

Au début des années 1990, I'entrée de I'Afrique dans
le train de la démocratie sous l'influence de la convergence
d'évenements nationaux et internationaux avait laissé
entrevoir I'espoir d'un bannissement de la violence dans les
relations sociales. La récurrence de ces affrontements
armés ne remet pas seulement en cause la démocratie
naissante, elle sape aussi les fondements de I'Etat africain
et de l'unité nationale. Le conflit ivoirien (2002) est
symbolique a cet égard, puisqu'il a éclaté au moment précis
d'une élection présidentielle, a I'occasion d'un banal contréle
d'identité : l'ivoirité (Y. C. Owoula Bossou, 2017). Dans le
méme contexte, les guerres civiles dans les deux Congo
confirment la fragilité de I'expérience démocratique, celle-
ci n'étant pas encore parvenue a extirper la violence du
champ des compétitions politiques et de la résolution des
problémes sociaux (B. Gueye, 2008).

Si la démocratie postule le respect des principes et
valeurs qui régissent le constitutionnalisme africain, il n'en
demeure pas moins que ses principes se heurtent a des

358



réalités historiques, sociologiques et anthropologues, comme
I'atteste la vaste littérature sur les élections en Afrique
depuis le retour a des élections pluralistes et compétitives.
La course au pouvoir dans le monde impose aux acteurs
plusieurs stratégies pouvant leur permettre dy accéder,
comme le disait Nicolas Machiavel, cité par K. Matondo
(2016, p. 72) : « tous les moyens sont bons pour accéder au
pouvoir ». « En Afrique francophone, le politique a investi le
corps méme que la loi politique fondamentale n'a cessé de
présenter comme son contre modele social et politique a
savoir l'ethnie. Loin d'avoir contribué a la construction
nationale, cet investissement de l'ethnie par le politique a
plutot entrdiné des replis identitaires ancrant I'individu dans
sa communauté d'origine. », renchérit D. Etoughe (2003, p.
82).

Conclusion

La présente analyse, conduite sous une approche qui
pourrait, selon le contexte, paraitre nouvelle, traduit
cependant bien de réalités dont la complexité semble étre
inexhaustive. La théorie « afroidéaliste », entendue elle-
méme comme le déni africano-africain a faire face a son
incapacité a réaliser une véritable africanisation du
continent sous fous ses aspects retenus comme facteur
d'évolution et de représentativité dans I|'espace monde,
constitue l'une des faiblesses qui donnent de la masse a la
crise de l'africanité contemporaine. Toutefois, l'analyse
d'une Afrique originelle ne saurait se faire sans au préalable
recourir, a la fois, a l'africanité disparue a travers un
damnatio memoriae imposé par |'Occident car de hombreuses

359



survivances demeurent. En référence a F. Sarr (2016), nous
disons également que I'Afrique noire évolue, depuis les
indépendances sous le prisme de « I'afrotopie » alors qu'elle
n‘a personne a rattraper car sa seule urgence, et ce depuis
son existence politique selon la conception moderniste, est
d'étre a la hauteur de ses innombrables potentialités et « il
lui faut achever sa décolonisation par une rencontre féconde
avec elle-méme ». Entre savoirs endogenes et capacité de
résilience, la crise de l'africanité pourrait en effet laisser
place a l'afrocentricité (Y. C. Owoula Bossou, 2025).

Références bibliographiques :

ANTA DIOP Cheik, 2001. Civilisation ou barbarie, Paris,
Présence africaine.

ANTA DIOP Cheik, 2000. L'Afrique noire précoloniale, 2°
éd., Paris, Présence africaine.

BALANDIER Georges, « Problématique des classes sociales
en Afrique noire. », Cahiers internationaux de sociologie,
38/1965, pp. 131-142.

BANEGAS Richard, MARSHAL Roland et MEIMON
Julien, 2007, « La Fin du Pacte Colonial ? La politique
africaine de la France sous J. Chirac et aprés », in Politique
africaine, n° 105, pp. 7-26.

BOSC-TIESSE Claire, 2023, « Comment restituer son
patrimoine a I'Afrique ? », in La grande histoire de I'Afrique,
s/d Laurant TESTOT, Paris, Sciences Humaines, pp. 204-
208.

BRANCHE Raphaélle, LTIAUZU Claude, MEYNIER Gilbert
et THENAULT Sylvie, « La responsabilité des historiens
face a l'histoire coloniale », Le Monde, 20 septembre 2005.

360



CHARTE DE LA RENAISSANCE CULTURELLE
AFRICAINE, in : Microsoft Word - Charter - African
Cultural Renaissance _FR_2.doc (unesco.org).

CORNEVIN Robert, 1975. Histoire de [I'Afrigue
colonisation, décolonisation, indépendance, tome 3, Paris,
Payot.

DUCRAENE Philippe, Dumont (René), 1964, « L'Afrique
noire est mal partie », in Revue frangaise de science
politique, n° 3, pp. 588-590.

EKANZA Simon-Pierre, 2006, « Le double héritage de
I'Afrique », in La Société d'Edition de Revues, T. 404, pp.
604-616.

ETOUGHE Dominique et NGADI Benjamin, 2003. Refonder
I'Etat au Gabon, Paris, L'Harmattan.

FANON Frantz, 2002. Les damnés de la terre, rééd., Paris,
La Découverte & Syros.

FANON Frantz, 1952. Peau noire, masques blancs, Paris,
Seuil.

GAXIE Daniel, 2003. La Démocratie représentative, (4™
¢éd), Paris, Montchrestien.

GAZIBO Mamoudou, 2010. Introduction a la Politique
Africaine, Les Presses de |'Université de Montréal.
GONIDEC Pierre-Frangois, 1958, « Introduction a I'étude
de la Communauté », in Recueil Penant, n® 663, pp. 187-198.
GUEYE Babacar et BAYART Jean-Frangois, 2008. La
Démocratie en Afrigue, Paris, Sedil.

HEGEL G.W .F., 1965. La Raison dans I'histoire. Introduction
a la philosophie de I'histoire, Paris, UGE.

HOUNTONDJI Paulin J., 2019. Les savoirs endogenes,
pistes pour une recherche, Dakar, Codesria.

361


http://www.unesco.org/new/fileadmin/MULTIMEDIA/FIELD/Dakar/pdf/CharteRenaissanceCulturelleAfricaine.pdf
http://www.unesco.org/new/fileadmin/MULTIMEDIA/FIELD/Dakar/pdf/CharteRenaissanceCulturelleAfricaine.pdf

KAYEMB NAWEJ Uriel, 2012. Les nations-Unis ethniques
d'Afrigue. Une formule de gouvernance révolutionnaire du
type africain, Paris, Kayemb Uriel Nawe;.

KODJO Edem, 1986. ... et demain I'Afrigue, Paris, Stock.
KOUVOUAMA Abel, 2005, « Le tribalisme : ruse et arome
des intellectuels », in Le tribalisme en question, Paris,
L'Harmattan, pp. 61-72.

LAULAN Yves-Marie, 2005, « Ou va I'Afrique », in La
Géographie, Société de géographie de Paris, n° 1617, pp. 39-
50.

MATONDO Kibelo, 2016. Ethnicité et conquéte du pouvoir
politique en DRC, Mémoire pour I'obtention d'une Licence en
Science politique, Université de Kinshasa, République
Démocratique du Congo, 96 p.

MOKAM David, 2015, « Et si on disait démocrature ? "
I'école de Yaoundé " », in Démocratie et/ou démocrature en
Afrigue Noire ?, s/d Hugues MOUCKAGA, Jean-Frangois
OWAYE, Virginie WANYAKA BONGUEN OYONGMEN,
Etudes africaines, Paris, L'Harmattan, pp. 217-333.
MUKONDE MUSULAY Pascal, Démocratie électorale en
Afrique subsaharienne. Entre droit, pouvoir et argent,
Genéve, Globethics.net African Law n° 4, 2016.

OBENGA Théophile, 1974. L'Afrique centrale précoloniale,
Paris, Présence africaine.

OWAYE Jean-Frangois, 2021, « Le « potentialisme » : un
neeud cohésif possible de la « réalisation » de |'Afrique.
Réflexions préliminaires », in Patrimoines, s/d Essoham
ASSIMA-KPATCHA, Koffi NUTEFE TSIGBE, Komlan
KOUZAN et Nakpane LABANTE, Lomé, Presses de
I'Université de Lomé, n® 22, pp. 321-336.

362



OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, 2017. La France face a
I'Union Africaine dans la crise ivoiro-ivoirienne (2002-2010),
Mémoire de master-recherche, Université Omar Bongo, 130
p.

OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, 2021, « L'africanisation
de la paix : l'afro-idéalisme en question (XIXe- début XXe
siecle », in Considérations sociales, culturelles et politiques
sur les élections en Afrigue. Evaluation des mécanismes de
prévention et de gestion des crises en Afrique, Tome IV,
Lomé, Presses de I'Université de Lomé, pp. 95-109.
OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, 2024, « L'OUA/VA a
I'épreuve de la notion des changements anticonstitutionnels
: l'africanisation de la paix en question (XXe- Début du XXIe
siécle) », in Cahier de la Recherche Africaine, Revue
pluridisciplinaire Lettres, Arts et Sciences Humaines, Année
2,n° 2, pp. 321-338.

OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, 2024. « L'Africanisation
de la paix ». Les linéaments théoriques, historiques et
praxéologiques d’une utopie politique contemporaine (1963-
2014), These de doctorat, Université Omar Bongo, 390 p.
OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, 2025. L'Afrique et le
choix de l'indomination. Entre adoption de sous-valeurs et
déni de la réalité : un continent enfoui sous les décombres
de l'afro-idéalisme. Paris, L'Harmattan.

OWOULA BOSSOU Yvan Comlan, MANGADI MA
GNENGUI NA MADEBE Elsie Nicole, 2023, « L'Afrique
noire « libre » a I'épreuve des organisations internationales :
cas de 'ONU/OIF », in Cahier de la Recherche Africaine,
Revue pluridisciplinaire Lettres, Arts et Sciences Humaines,
Année 1, n° 2, pp. 305-319.

363



POURTIER Roland, 2006, « L'Afrique noire au crible de la
mémoire coloniale », in La Découverte, Hérodote, Vol. 1, n°
120, pp. 215-230.

SAMASSEKOU Adama, 2010, « De |'eurocentrisme a une
vision polycentrigque du monde : plaidoyer pour un
changement de paradigme », in Diogéne, Vol. 1-2, n° 229-230,
pp. 214-230.

SARR Felwine, 2016. Afrotopia, Paris, Philippe Rey.
SCHMITZ Jean, 2024, « L'africanisme de terrain,
I'Antiquité impossible et le déni de I'orientalisme », in Savoirs
du lointain et sciences sociales, Vol. 3, pp. 157-170.
STEINMETZ George, 2008, « Le champ de I'Etat Colonial.
Le cas des colonies allemandes (Afrique du Sud-Ouest,
Qingdao, Samoa) », in Actes de la recherche en sciences
sociales, Vol. 1, n° 171-172, pp. 122-143.

364


https://www.cairn.info/revue-diogene-2010-1-page-214.htm
https://www.cairn.info/revue-diogene-2010-1-page-214.htm
https://www.cairn.info/revue-diogene-2010-1-page-214.htm
https://www.cairn.info/revue-diogene.htm
https://www.cairn.info/publications-de-Jean-Schmitz--29523.htm
https://www.cairn.info/savoirs-du-lointain-et-sciences-sociales--9782912946690.htm
https://www.cairn.info/savoirs-du-lointain-et-sciences-sociales--9782912946690.htm

