
Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 436 

Hospitalité africaine face à l’insécurité : entre 

héritage culturel et impératifs de protection 

 
Thérèse SAMAKE 

Enseignante-chercheure, Maitre-Assistant en Philosophie 

Université Catholique de l’Afrique de l’Ouest-Unité Universitaire 

à Bamako 

mathere@hotmail.fr 

+223 76 05 49 57 

 

Résumé 

 
Cet article interroge l’évolution de l’hospitalité africaine à l’épreuve de 

l’insécurité, à partir d’une approche philosophique, socio-culturelle et 

éthique. À travers des enquêtes de terrain menées dans des zones en 

crise, il analyse les tensions entre fidélité aux traditions de diatiguiya et 

nécessité de vigilance. L’étude met en lumière les recompositions des 

pratiques d’accueil : discrètes, prudentes, mais encore actives. Elle 

propose une lecture de l’hospitalité comme résistance éthique et comme 

outil de reconstruction du lien social. En croisant héritage culturel, 

vulnérabilités partagées et exigence de protection, l’article ouvre des 

pistes pour une hospitalité résiliente, capable de conjuguer 

reconnaissance de l’Autre et intelligence collective du risque. 

Mots-clés : Hospitalité – Insécurité – Afrique – Reconnaissance – 

Diatiguiya 

 

Abstract 
 

This article examines how African traditions of hospitality are challenged 

and reshaped by growing insecurity, through a philosophical, socio-

cultural, and ethical lens. Based on field interviews in vulnerable regions, 

it explores the tension between cultural fidelity (diatiguiya) and the 

imperative of vigilance. The analysis highlights emerging forms of cautious 

yet enduring hospitality and frames them as moral resistance and social 

reconstruction. By weaving together cultural heritage, shared 

mailto:mathere@hotmail.fr


Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 437 

vulnerability, and security demands, the article outlines paths toward a 

resilient hospitality—one that balances recognition of the Other with a 

collective ethics of care and prudence. 

Keywords: Hospitality – Insecurity – Africa – Recognition – Diatiguiya 

 

Introduction 

 

Dans les sociétés africaines, l'hospitalité a longtemps 

constitué une valeur fondatrice, au carrefour de l'éthique 

collective, du lien social et du rapport à la spiritualité. Loin 

de n'être qu'un devoir individuel, elle s'impose comme une 

norme partagée qui façonne la réputation d’une communauté, 

garantit sa cohésion interne et transcrit la fidélité aux 

ancêtres à travers le respect des rites d'ouverture à 

l'autre. Cependant, dans un contexte contemporain 

caractérisé par la recrudescence des violences, la 

fragmentation des solidarités, l'ampleur inédite des 

déplacements forcés et la généralisation de la méfiance, 

l'hospitalité apparaît de plus en plus fragilisée. Au Mali 

comme au Sénégal, jadis terres d'accueil et de passage, le 

geste hospitalier s'exerce désormais à travers des filtres, 

s'entoure de précautions inédites, voire se retire devant la 

montée du soupçon.  

L'étranger, autrefois accueilli comme frère ou messager, 

devient progressivement une figure d'incertitude voire de 

risque ; familles et villages hésitent, les médiateurs 

traditionnels voient leur autorité bousculée, et la dislocation 

du lien proche remet en cause ce qui paraissait inaltérable. 

D'où cette problématique centrale : comment l'hospitalité 

africaine peut-elle résister ou se transformer dans un 

environnement marqué par l'insécurité et la menace ? 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 438 

Jusqu'où la tradition peut-elle s'adapter sans se renier, et 

que révèlent les mutations contemporaines de l'accueil sur la 

capacité des sociétés à tenir ensemble reconnaissance de 

l'autre et impératif de protection ? 

Dans cette perspective, une clarification des concepts 

s'impose. L'hospitalité africaine définit l'ensemble des 

pratiques, valeurs et obligations morales qui fondent, au sein 

de la communauté, le devoir d'accueillir, de protéger et de 

reconnaître la dignité de l'Autre—qu'il s'agisse d'un 

voyageur, d'un voisin ou d'un étranger. Cette hospitalité 

prend des formes locales distinctes : ainsi, la téranga au 

Sénégal ancre l'accueil dans la convivialité et l'ouverture, 

tandis que le diatiguiya chez les Mandingues du Mali institue 

l'acte d'accueillir un inconnu comme une exigence sacrée. 

Plus largement, ces notions trouvent leur unité profonde 

dans la conception bambara du maaya, qui symbolise la 

maturité humaine comme capacité à entretenir des liens de 

justice, de respect et de soin vis-à-vis de l'autre. 

L'ensemble de ces pratiques et références est aujourd'hui 

relu à la lumière de la philosophie de l'humanitude1. Ce 

concept, forgé à la fin du XXe siècle, ne se confond pas avec 

une simple idée d'humanité : il s'agit d'une éthique 

relationnelle qui met au centre la reconnaissance consciente 

de la dignité de l'autre, la compréhension mutuelle, et 

                                                           
1 Philosophie de l’humanitude : Le mot humanitude apparaît pour la première fois en 1980 sous 

la plume d’un journaliste suisse du nom Freddy Klopfenstein qui publia un essai sous le vocable 

de Humanitude : le fait de prendre conscience de son existence et de reconnaitre que celle de 

l’autre apporte un plus à la mienne.  En 1987, le mot est utilisé par le professeur Albert 

Jacquard comme étant le trésor de compréhension, d’émotion et surtout d’exigence : théorie 

de compréhension mutuelle et du vivre-ensemble. 

 En 1995, Yves Gineste et Rosette Marescotti introduisent le mot humanitude dans le cadre 

des soins médicaux, l’accueil et l’accompagnement des personnes vulnérables 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 439 

l'attention portée à la vulnérabilité partagée. La philosophie 

de l’humanitude définit l'effort par lequel chacun, à travers 

l'accueil et la reconnaissance de l’autre comme humain, 

s'engage à « faire humanité ensemble » — selon l'intuition 

d'Albert Jacquard : « l'existence de l'autre enrichit la 

mienne ». Elle traduit ainsi une théorie du vivre-ensemble où 

la valeur d'autrui devient ressource, exigence et horizon de 

toute relation (Klopfenstein, 1980 ; Jacquard, 1987). 

Dans ce cadre, l'insécurité recouvre l'ensemble des 

violences, peurs, ruptures sociales et menaces contextuelles 

qui perturbent les modes habituels d'accueil et contraignent 

les sociétés à négocier un nouvel équilibre entre ouverture 

et protection. 

Ce travail s'appuie sur une approche théorique ancrée dans 

la philosophie africaine de la relation : la téranga, le 

diatiguiya et le maaya constituant autant de matrices d'une 

éthique du lien et de la reconnaissance. Cette lecture est 

complétée par l'apport de Jacques Derrida, qui oppose 

l'hospitalité conditionnelle (sous règles, filtrée) à une 

hospitalité inconditionnelle, ouverte sans restriction à 

l'Autre. Enfin, les travaux d'Anne Gotman, Fadi Daou, Nayla 

Tabbara et Pierre-François de Béthune élargissent la 

réflexion en définissant l'hospitalité comme fait social 

global, principe de résistance éthique et ressource de 

résilience collective face à la fragmentation contemporaine. 

L'objectif général de cet article est d'analyser comment 

l'hospitalité, loin de disparaître sous la pression de 

l'insécurité, se recompose et s'actualise à travers de 

nouveaux dispositifs rituels, des filtrages, des médiations ou 

des innovations discursives, tout en restant un principe 

éthique majeur pour la préservation du lien communautaire. 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 440 

L'hypothèse proposée est que, face à la crise de sécurité, 

l'hospitalité ne se dissout pas mais révèle une dynamique 

d'adaptation : elle intègre la prudence sans perdre la 

vocation de reconnaissance ; s'ouvre prudemment à l'autre 

sans renoncer à la dignité commune, et mobilise son héritage 

pour inventer des modalités contemporaines du vivre-

ensemble. 

Pour expérimenter cette hypothèse, l’article adopte une 

méthodologie interdisciplinaire combinant enquête de 

terrain et analyse conceptuelle. Des entretiens qualitatifs et 

des observations participantes ont été menés au Mali et au 

Sénégal entre juillet 2024 et mars 2025, auprès de 

notables., chefs coutumiers, femmes, jeunes et acteurs 

associatifs, afin de saisir les pratiques, les hésitations, les 

innovations et les résistances de l'hospitalité sous tension. 

La réflexion s'organisera en trois temps : d'abord une mise 

en lumière des fondements culturels, conceptuels et rituels 

de l'hospitalité en Afrique de l'Ouest ; ensuite, une analyse 

des transformations repérées sur le terrain à l'épreuve de 

l'insécurité ; enfin, la discussion de pistes pour une 

refondation critique et actualisée du principe d'accueil 

comme ressource majeure du vivre-ensemble contemporain. 

 

1. L’hospitalité africaine : une institution culturelle, 

relationnelle et éthique 

 

L'hospitalité, en Afrique de l'Ouest, est d'abord un mode de 

vie inscrit dans les gestes et les codes du quotidien : elle 

structure les rapports sociaux autour de l'interdépendance, 

de la réciprocité et de la reconnaissance de l'autre. Bien plus 

qu'une simple tradition, elle institue des règles collectives, 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 441 

visibles aussi bien au Mali avec le diatiguiya qu'au Sénégal à 

travers la téranga. Dans ces sociétés, accueillir ne relève ni 

de l'improvisation ni de l'abstraction : il s'agit d'une 

institution régulée, où l'honneur du groupe et la cohésion 

communautaire sont en jeu. Par l'accueil, le groupe affirme 

sa capacité à intégrer l'altérité et à maintenir l'équilibre 

social. Ainsi, l'hospitalité africaine est au fondement d'une 

éthique partagée où chaque acte d'accueil renforce la 

dignité commune et la maturité morale de la communauté. 

 

1.1. Une pratique codifiée et communautaire 

Dans les sociétés africaines, l'hospitalité se présente 

comme une pratique communautaire structurée, qui dépasse 

de loin le simple accueil spontané. Elle est encadrée par des 

codes sociaux précis, transmis par les anciens, valorisés dans 

la littérature orale et perpétués par les gestes du quotidien. 

Ainsi, offrir un toit, de l'eau ou un repas à l'étranger 

s'inscrit toujours dans un cadre institutionnalisé : chaque 

acte possède une dimension rituelle et symbolique, rappelant 

que l'accueil engage à la fois la réputation et l'honneur du 

groupe tout entier. 

Au Mali, la diatiguiya incarne de façon exemplaire la 

codification sociale et morale de l'hospitalité. Ainsi que le 

rappelle M. Cissé, notable de Djenné, dans un entretien mené 

en octobre 2024 : « Accueillir l’étranger n'est pas seulement 

ouvrir la porte de sa maison, c'est accepter de répondre 

devant les ancêtres et la communauté de tout ce qui lui 

arrive sous ton toit. » La responsabilité de l'hôte dépasse 

donc la simple hospitalité matérielle ; elle engage l'obligation 

de garantir la sécurité, la dignité et la protection intégrale 

du visiteur, sous le respect collectif comme sous celui des 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 442 

générations passées. Ce principe se retrouve concrètement 

dans la vie quotidienne, comme en témoigne S. Diarra, 

ménagère à Ségou, lors d'un groupe de parole en février 

2025 : « Ici, nous n'interrogeons jamais un hôte avant de lui 

servir à boire et de lui installer une natte pour le repos. Ce 

geste signifie que l'accueil est, avant tout, un devoir sacré. 

» Ainsi, le diatiguiya, loin d'être un simple rituel, demeure 

une éthique vivante appuyée sur la responsabilité partagée 

et le respect inconditionnel de l'autre. 

Les codes de l'hospitalité se matérialisent à travers des 

figures ou des lieux spécifiques : la natte déployée à l'entrée 

de la concession, le feu partagé, ou la présence du griot qui 

présente l'arrivée à l'assemblée familiale. Un chef de village 

de Kayes explique : « Le griot s'assure de transmettre la 

salutation du duunan (l’étranger) et rappelle à tous la valeur 

de l'accueil pour la renommée de la communauté ». 

Au Sénégal, la téranga est au cœur du dispositif identitaire 

: elle implique générosité, partage du repas, disponibilité 

émotionnelle et respect des statuts sociaux. D'après un 

entretien avec une ancienne du quartier Fann à Dakar en 

janvier 2025, « la téranga se reconnaît moins dans ce que 

l'on donne que dans la façon d'ouvrir la maison — une 

hospitalité vécue comme un honneur partagé, non une simple 

obligation sociale ». Les rites populaires et les proverbes 

renforcent cette logique, comme le rappelle le dicton wolof 

: «même si tu n'as rien, partage avec ta parenté ». 

Dans de nombreuses sociétés pastorales, le premier accueil 

se fait sans formuler aucune question sur la raison de la 

visite pendant trois jours, selon le témoignage recueilli 

auprès d'éleveurs peulh de la région de Matam en mars 2025 

: « Tant que l'étranger n'a pas repris des forces, il est hors 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 443 

de question de parler d'affaires. Il est d'abord un frère 

humain ». 

Ces pratiques sont en accord avec les analyses de SM Kam 

pour qui l'hospitalité, en Afrique de l'Ouest, « est un 

instrument de construction du lien social, un critère concret 

de la maturité éthique du groupe, et souvent une occasion de 

réaffirmer la paix ou de créer des alliances entre 

communautés ». Les proverbes — « La case ne refuse pas 

l'étranger », « Le voyageur est le miroir de ton hospitalité » 

— condensent cette norme sociale, imposant l'accueil comme 

une obligation collective et non comme un choix individuel. 

Ainsi, qu'elle se manifeste par le diatiguiya au Mali ou la 

téranga au Sénégal, l'hospitalité africaine confère à chaque 

hôte l'assurance d'être intégré à la communauté le temps de 

son séjour. Elle mobilise tout un réseau de rites, de codes et 

de paroles qui témoignent, même à l'épreuve de l'insécurité 

contemporaine, de la puissance des valeurs partagées et de 

leur actualisation dans la pratique quotidienne de l'accueil. 

 

1.2. Fondements philosophiques et culturels de 

l’hospitalité : Teranga, Maaya, Diatiguiya 

L'hospitalité africaine, loin de se réduire à une simple 

politesse sociale, s'ancre dans une philosophie du lien qui 

façonne l'identité et la dynamique des communautés. Cette 

vision, partagée de Dakar à Bamako, pense l'humain comme 

fondamentalement relationnel : nul ne peut s'accomplir sans 

l'autre, et la communauté s'éprouve à l'aune de sa capacité 

à accueillir, protéger et reconnaître celui qui vient d'ailleurs. 

Comme le rappelle SM Kam, « on ne naît pas Maaya, on le 

devient à travers des actes éthiques, des relations justes, 

une capacité à prendre soin de l'autre ; accueillir, dans ce 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 444 

cadre, c'est témoigner de sa propre humanité, affirmer la 

noblesse de sa communauté » (Kam, 2002, p. 104). 

Pourtant, cette évidence du don et de la réciprocité, portée 

tant par la téranga sénégalaise que par la diatiguiya 

mandingue, est aujourd'hui mise à l'épreuve de l'insécurité 

croissante. Un notable wolof partage : « La téranga exprime 

la capacité de donner même dans la privation et l'obligation 

morale de faire place à l'autre, car « celui qui n'a rien doit 

quand même ouvrir sa porte » » (Diop, 1981, p. 92), illustrant 

à quel point la générosité s'enracine dans la dignité 

collective. Mais sur les routes du Sahel ou dans les quartiers 

de Bamako, des entretiens récents révèlent aussi la montée 

du soupçon, de la prudence et de la nécessité d'adapter ces 

principes pour préserver la sécurité sans rompre 

entièrement le fil du lien (KS, entretien, Bamako, janvier 

2025). 

Cette tension, profondément vécue, rejoint les positions 

d'autres penseurs africains. Pour JS Mbiti, « l'individu 

n'existe que parce que les autres existant : « Je suis parce 

que nous sommes, et puisque nous sommes, donc je suis » » 

(Mbiti, 1971, p. 141). JM Gathogo va dans le même sens, 

affirmant que « l'hospitalité en Afrique n'est pas d'abord 

une générosité intéressée, mais l'expression de l'Ubuntu — 

mon humanité révélée et accomplie à travers l'accueil de 

l'autre » (Gathogo, 2008, p. 42). Ces voix africaines 

rappellent que tout répond sur soi est une crise de 

civilisation, mais aussi que l'hospitalité n'est pas naïveté : 

comme le souligne M. A. Oduyoye, « l'hospitalité africaine ne 

se réduit pas à une simple ouverture : elle est résistance 

créative et lucide, capable de fixer ses limites et d'imposer 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 445 

ses propres conditions au nom du bien commun » (M.A. 

Oduyoye, 2001, p. 107). 

Dans cette dialectique entre ouverture et protection, la 

diatiguiya malienne incarne une réponse anthropologique et 

rituelle : « La diatiguiya ne se contente pas d'inviter à 

l'ouverture, elle oblige. Elle définit des rôles, des droits et 

des responsabilités, engageant l'honneur du diatigui (celui 

qui accueille) envers le duunan (l'étranger) », entretien BD, 

Mopti, 2025). Cette logique du don demeure vivante, mais se 

double aujourd'hui d'une prudence nouvelle, reflet direct de 

la fragmentation des solidarités traditionnelles et de la 

défiance contextuelle qui s'impose dans de nombreux 

villages comme l'ont constaté les observations de terrain 

récentes. 

Ce n'est pas un hasard si, sur le plan théorique, de nombreux 

chercheurs lient directement hospitalité et capacité de 

résistance à la peur. MC Ozumba, travaillant sur l'hospitalité 

igbo, écrit que « pour l'Africain, l'existence n'a de sens que 

dans la communauté, et l'acte d'accueil devient une 

célébration permanente de la confiance mutuelle » (Ozumba, 

2014, p. 6). Dans un monde incertain, accueillir, c'est à la fois 

perpétuer l'honneur et inventer sans relâche de nouveaux 

codes de cohabitation — parfois plus sélectifs, mais 

rarement fermés. 

C’est précisément dans ce contexte que la philosophie de 

l’humanitude prend toute sa portée. Elle enseigne que chaque 

geste posé envers une personne vulnérable doit être 

empreint d’un sens résolument humain : il s’agit d’une 

philosophie du lien positif, centrée sur le respect absolu du 

droit à la vie – ce droit fondamental qui fonde et gouverne 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 446 

l’ensemble des autres droits. Toute existence étant sacrée, 

l’éthique de l’humanitude impose le soin, l’attention et la 

bientraitance à l’égard d’autrui ; telle est la base éthique 

profonde de l’hospitalité. 

Dans cette perspective, l’hospitalité africaine révèle une 

extraordinaire capacité d’adaptation : elle demeure, pour 

reprendre la formule d’A. Gotman, « au sens propre l’espace 

fait à l’autre, un autre concret, lui aussi, un hôte, différent 

et donc dérangeant » (Gotman, 2001, p. 20). En articulant 

héritage, ajustement créatif et vigilance, elle s’affirme 

comme un principe dynamique du vivre-ensemble, capable de 

résister et de se réinventer face à l’épreuve de l’insécurité 

contemporaine. 

 

1.3. Hospitalité, justice et réciprocité : le principe 

d'équilibre au cœur du lien africain 

L'hospitalité africaine, loin d'être une charité unilatérale ou 

une obligation de surface, constitue une pratique de justice 

et d'équilibre social où la réciprocité joue un rôle clé. Elle 

s'inscrit dans une dynamique où chacun et chacun, en 

accueillant, reconnaît la précarité potentielle de sa propre 

condition : « celui qui reçoit aujourd'hui pourra être accueilli 

demain ». Comme le rappelle MC Ozumba, « dans la pensée 

africaine, la communauté n'est pas seulement le cadre de 

l'existence : elle est le lieu où l'hospitalité et la justice 

s'articulent pour garantir la survie morale du groupe » 

(Ozumba, 2014, p. 6). 

Cette logique s'enracine dans la tradition du don/contre-don 

théorisée par M. Mauss, mais enrichie de nuances 

proprement africaines, où le don n'implique pas toujours un 

retour matériel immédiat, mais instaure un cycle de 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 447 

reconnaissance symbolique, de mémoire sociale et de 

solidarité différée (Mauss, 1925, p. 146). Comme l'exprime 

SM Kam, « la rupture de ce cycle – par l'ingratitude ou l'abus 

– met en péril non seulement la réputation du récipiendaire, 

mais l'ordre même de la communauté » (Kam, 2002, p. 113). 

Dans la pratique, cela s'observe clairement dans la diatiguiya 

au Mali. Le diatigui — celui qui accueille — ne se contente pas 

d'offrir hospitalité : il attend du duunan (l'étranger) 

respect, gratitude, parfois même une participation à la vie 

collective ou au moins le respect du cadre établi. Cette 

attente est implicite mais structurante : « l'accueil, ici, est 

une négociation de responsabilité : le diatigui protège, le 

duunan respecte et honore le toit qui l'a ouvert » (TK, 

entretien, Bamako, janvier 2025). Mal accueillir expose à la 

honte, tandis qu’abuser de l’hospitalité revient à trahir la 

confiance de la communauté et à s’exposer à la réprobation 

générale — ainsi que le rappellent aussi bien les anciens de 

Bamako que les conteurs de la vallée du fleuve Sénégal. 

La téranga sénégalaise prolonge cette dynamique d'équilibre. 

Dans son ouvrage de référence, AB Diop souligne : « la plus 

haute marque d'honneur, ce n'est pas la quantité de biens 

donnée, mais la capacité à intégrer le passant comme sujet 

moral à part entière dans le tissu de la famille ou du village 

» (Diop, 1981, p. 99). Il s'agit d'une justice en action, qui 

valide la place de chacun à la lumière de sa manière 

d'accueillir – ou d'être accueilli. Cette éthique est 

entretenue et enseignée par les proverbes : « Le voyageur 

est le miroir de ton hospitalité ». 

La philosophie d'auteurs comme JM Gathogo ou JS Mbiti 

rejoint ce constat, insistant sur l'hospitalité comme pilier de 

la justice relationnelle au sein de la communauté : « L'Ubuntu 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 448 

assigne à chaque individu l'obligation de faire place à l'autre, 

mais aussi de reconnaître, en retour, la dignité réciproque 

qui fonde le groupe » (Gathogo, 2008, p. 48 ; Mbiti, 1971, p. 

141). 

En somme, l'hospitalité africaine s'affirme comme une 

expérience de justice partagée : elle tisse un équilibre vivant 

entre don et dette, présence et altérité, devoir d'accueil et 

exigence de reconnaissance. Ce système, soigneusement 

réglé par les codes sociaux, la mémoire collective et le sens 

de l'honneur, permet à la communauté de faire de la 

vulnérabilité un ressort de lien et d'appartenance. Dans ce 

jeu subtil d'ouverture et de réciprocité, chaque individu se 

sait tour à tour diatigui et duunan, hôte et étranger, 

réaffirmant l'interdépendance qui fonde le tissu social 

africain. 

Mais qu'advient-il de cette logique de justice et de 

responsabilité, lorsqu'elle se retrouve confrontée à la 

montée de l'insécurité, aux déplacements forcés, à la peur 

de l'inconnu ? Comment ces valeurs de partage et d'équilibre 

se re-déploient-elles, se fissurent-elles ou se renouvellent-

elles à l'épreuve des violences contemporaines ? 

 

2. L’hospitalité à l’épreuve de l’insécurité 

 

Si l’hospitalité a longtemps constitué une pierre angulaire du 

vivre-ensemble et de la cohésion sociale en Afrique de 

l’Ouest, elle se trouve aujourd’hui profondément remaniée 

sous l’effet des menaces contemporaines. Dans un 

environnement marqué par les conflits armés, le terrorisme, 

l’insécurité généralisée, les déplacements contraints et 

l’effondrement des médiations traditionnelles, l’accueil de 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 449 

l’autre n’est plus une évidence partagée. Ce qui relevait hier 

de la norme morale et du prestige communautaire se 

transforme désormais en une pratique soumise à la peur, à la 

prudence et à la gestion du risque. 

La figure de l’étranger, autrefois associée à l’ouverture, au 

message ou à la bénédiction, se charge d’ambiguïtés 

nouvelles. L’étranger n’est plus seulement porteur d’altérité 

bienvenue, mais peut aussi incarner la menace ou l’instabilité, 

modifiant en profondeur les codes et les réflexes de 

l’hospitalité. Face à ces bouleversements, les sociétés 

africaines réinventent, parfois dans la douleur, les 

conditions d’un équilibre entre fidélité à leurs héritages, 

impératif de protection, et volonté de ne pas rompre les liens 

du vivre-ensemble. 

 

2.1. Des figures nouvelles de l’Autre : entre 

vulnérabilité et menace 

Les mutations sécuritaires qui affectent aujourd’hui 

l’Afrique de l’Ouest bouleversent en profondeur la 

perception et la gestion de l’altérité. L’étranger, 

historiquement accueilli comme duunan, porteur de 

différence et souvent facteur de bénédiction, se voit 

désormais assigner des significations plus ambivalentes. 

Sous l’effet des conflits armés, des déplacements de 

population forcés, de la porosité des trajectoires et de 

l’effritement des repères traditionnels, la frontière entre 

l’hôte et l’intrus, entre le voyageur vulnérable et le 

perturbateur potentiel, se brouille. 

S.M. Kam relève à ce propos que « l’expérience 

contemporaine de l’insécurité place le groupe devant le 

dilemme entre l’impératif d’ouverture et l’obligation de 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 450 

prudence ; l’étranger, porteur d’altérité, devient alors figure 

du risque » (S.M. Kam, 2002, p. 145). Cette tension engendre 

une transformation des mécanismes de qualification : ce que 

la littérature orale et la pratique sociale qualifiaient hier 

comme visiteur de passage ou frère d’une autre communauté 

se transforme désormais en identité incertaine. L’étranger 

est aujourd’hui fréquemment désigné par des termes 

évocateurs : déplacé, réfugié, « sans repère », voire porteur 

d’une menace diffuse (M.C. Ozumba, 2014, p. 34). Il n’est 

plus immédiatement associé à l’enrichissement du lien social, 

mais à une fragilité et une vulnérabilité susceptibles d’être 

retournées en soupçon. 

L’effacement progressif des médiations traditionnelles 

aggrave cette recomposition. Comme le souligne A.B. Diop : « 

La disparition de la figure d’autorité, pivot du dispositif 

d’accueil, laisse place à l’arbitraire du soupçon et du doute, 

dissolvant peu à peu l’évidence du lien » (A.B. Diop, 1981, p. 

101). Jadis, l’intervention du griot, du chef coutumier ou de 

l’aîné suffisait à garantir le statut et la bonne foi de l’hôte ; 

aujourd’hui, l’accueil est souvent conditionné à des garanties 

de provenance ou à l’aval d’autorités nouvelles, religieuses ou 

administratives. 

L’hospitalité ne disparaît pas pour autant. Elle entre plutôt 

dans un régime de prudence, de filtrage, d’ajustement 

continu, où, selon J.M. Gathogo, « la véritable hospitalité 

africaine ne disparaît pas, mais elle s’invente chaque jour 

sous des formes négociées, où la protection du groupe 

devient inséparable de l’ouverture à l’altérité » (J.M. 

Gathogo, 2008, p. 51). Il ne s’agit plus simplement d’ouvrir sa 

porte, mais de négocier l’accueil, d’évaluer, de prendre 

conseil pour ajuster le devoir moral aux exigences du 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 451 

contexte. S.M. Kam rappelle ainsi que « l’hospitalité se 

réinvente comme une pratique de vigilance, où l’épreuve de 

l’accueil implique aussi la responsabilité de protéger la 

communauté » (S.M. Kam, 2002, p. 149). 

Ce nouvel équilibre témoigne à la fois de la résilience et de 

la capacité d’innovation des sociétés africaines face à la 

crise. L’hospitalité demeure structurante du lien social, mais 

elle est désormais le résultat d’un arbitrage permanent 

entre fidélité aux héritages, adaptation aux exigences de 

sécurité, et préservation de la dignité de l’Autre. 

 

2.2. Repli communautaire et effritement des pratiques 

d’accueil 

L’insécurité généralisée dans le Sahel bouleverse 

profondément non seulement la perception de l’étranger, 

mais aussi les ressorts internes du vivre-ensemble. Sous la 

pression de menaces réelles ou supposées d’infiltration par 

des groupes armés, ce n’est plus uniquement la figure du 

duunan qui devient suspecte : ce sont aussi les modes de 

solidarité, la régulation coutumière et la convivialité 

quotidienne qui s’effritent. 

La fermeture des espaces et des cœurs se traduit, sur le 

terrain, par des stratégies de repli : fermetures physiques 

des concessions, refus systématique d’héberger des 

inconnus, contrôle accru des déplacements et méfiance 

marquée envers ceux qui prendraient encore le risque de 

l’ouverture. Comme le rappelle S.M. Kam, « la peur de l’Autre, 

entretenue par le climat sécuritaire, transforme l’hospitalité 

en acte suspect, potentiellement sanctionné socialement et 

juridiquement » (Kam, 2002, p. 152). 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 452 

Un phénomène aggravant, mis en lumière lors des entretiens 

récents, tient à la peur d’être pris malgré soi dans une 

affaire répréhensible. Plusieurs témoins évoquent ainsi des 

situations où l’hébergement d’un étranger s’est soldé par une 

dénonciation aux autorités : « Même si ton cœur veut aider, 

tu peux être accusé. Aujourd’hui, accueillir peut te coûter ta 

liberté », dit un jeune homme de Ségou. Cette peur 

transforme l’hospitalité, autrefois motif de fierté, en 

facteur de stigmatisation ou de danger. On assiste alors à 

une surenchère de vigilance entre voisins, chacun surveillant 

les gestes de l’autre, la suspicion pouvant aller jusqu’à la 

délation préventive. 

Ce climat pèse d’autant plus lourd que les injonctions 

sécuritaires entrent en contradiction avec les impératifs 

traditionnels de solidarité. Les familles se retrouvent 

déchirées entre l’honneur d’accueillir et la crainte d’être 

vues comme complices. Comme le signale M.C. Ozumba, « le 

dilemme qui pèse désormais sur chaque foyer traduit la crise 

du lien collectif : la solidarité risque de se dissoudre dans la 

peur et la méfiance généralisée » (Ozumba, 2014, p. 36). 

À cette dynamique de repli s’ajoute l’effondrement des 

instances de médiation. Les chefs coutumiers perdent leur 

autorité, les rites d’accueil communs s’amenuisent et les 

critères d’identification de l’hôte sûr se brouillent. Faute de 

validation par des figures tierces reconnues, le risque 

encouru devient individuel, tandis que la responsabilité de 

l’accueil n’est plus solidaire mais laissée au choix, souvent 

prudent, de chaque ménage. Dans certains villages, le 

diatigui, de figure honorée, devient presque marginal, voire 

suspect s’il ose ouvrir sa porte. 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 453 

L’hospitalité, autrefois régie par des codes publics et 

partagés, s’institutionnalise à rebours : elle passe du domaine 

collectif à la sphère privée, et n’est plus vertu mais prise de 

risque. Elle ne survit plus que sous forme d’exceptions, de 

gestes prudents et fragmentaires, ou dans l’anonymat de la 

clandestinité. Comme le note A.B. Diop : « là où l’ouverture 

était la norme, c’est la fermeture qui prévaut désormais, 

consacrant l’avancée du soupçon et le délitement des repères 

communautaires » (Diop, 1981, p. 103). 

Ce processus de désinstitutionnalisation, observé partout où 

l’insécurité gagne du terrain, révèle toute la portée politique, 

symbolique et éthique de la crise : accueillir n’est plus un 

honneur partagé, mais un fardeau exposé – symptôme d’une 

société en tension entre la mémoire du don et l’impératif, 

souvent anxieux, de se protéger. 

 

2.3. Dilemmes éthiques : accueillir à quel prix ? 

Dans les régions sahéliennes soumises à l’insécurité, 

l’hospitalité cesse d’être une évidence pour devenir un 

véritable terrain de tension morale. Face aux menaces 

diffuses, à la circulation opaque des individus et à l’absence 

de garanties sur l’identité du duunan, l’accueillant se trouve 

pris dans un conflit entre la fidélité aux normes héritées et 

la nécessité de protéger les siens. Il s’agit d’un basculement 

profond : ce qui relevait d’une vertu sociale universellement 

partagée devient un choix risqué, sujet à la solitude de la 

décision individuelle. 

Ce basculement donne naissance à ce que l’on peut qualifier 

d’éthique du risque. Cette expression désigne la situation 

dans laquelle tout acte d’accueil implique de “peser” les 

conséquences en termes de sécurité, les responsabilités 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 454 

envers le groupe familial et les incertitudes d’un contexte où 

la méfiance s’est institutionnalisée. Accueillir n’est plus qu’un 

geste d’ouverture : c’est prendre la charge, seul, du danger 

potentiel, sans garantie ni appui du collectif. Comme 

l’exprime S.M. Kam, « la tradition qui jadis protégeait l’hôte 

devient impuissante à protéger l’accueillant » (S.M. Kam, 

2002, p. 156). 

Cette transformation s’accompagne d’une souffrance morale 

rarement exprimée, mais visible dans les récits recueillis 

auprès d’un chef coutumier à Kati-Faladjè : « Mon père m’a 

appris qu’on n’abandonne jamais un voyageur, mais 

aujourd’hui, si tu ouvres ta porte, tu ne sais pas si tu ne 

prépares pas un malheur ». L’Autre, vulnérable par sa 

condition, est aussi potentiellement dangereux ; la décision 

d’accueillir ne peut s’appuyer sur aucune règle universelle, et 

place chaque individu à la frontière du doute et de 

l’inquiétude. 

À cette difficulté éthique s’ajoute l’effacement progressif 

des médiations politiques et religieuses collectives. Le choix 

d’ouvrir ou non sa porte repose désormais entièrement sur 

l’arbitrage familial ou individuel, renforçant la solitude 

morale et les ressentiments intérieurs, que ce soit sous la 

forme d’un sentiment de culpabilité pour avoir refusé, ou 

d’appréhension d’être stigmatisé pour avoir accepté. 

Jacques Derrida rappelle que « l’hospitalité véritable ne 

commence qu’au moment où l’on suspend son jugement, où l’on 

consent à accueillir l’autre avant de savoir qui il est ou ce qu’il 

apporte » (J. Derrida, 1997, p. 25). Dans la réalité de 

l’insécurité, la suspension du jugement exigée par l’ouverture 

inconditionnelle paraît presque insoutenable. 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 455 

Dès lors, accueillir devient acte de courage, mais aussi prise 

de risque : à chaque fois, la balance penche entre mémoire 

du don et crainte de tout compromettre. L’éthique de 

l’hospitalité se recompose : elle cesse d’être pur “vivre-

ensemble” et devient gestion prudente de la relation, où 

chacun essaie de préserver le sens du lien sans sacrifier la 

sécurité. 

Ces évolutions invitent à repenser les conditions 

contemporaines d’une hospitalité juste : jusqu’où peut-on 

aller sans trahir l’héritage ? Quelles formes d’accueil sont 

encore possibles dans un monde où l’incertitude et la peur 

dominent ? C’est à la lumière de ces dilemmes, qui marquent 

la limite du modèle hérité et ouvrent la voie à de nouvelles 

pratiques, que s’ouvre la réflexion sur la refondation possible 

de l’hospitalité africaine. 

 

3. Vers une hospitalité résiliente : pistes pour une 

refondation éthique 

 

L’analyse des pratiques d’hospitalité confrontées à 

l’insécurité met en lumière une tension constante entre la 

fidélité aux normes culturelles héritées et les impératifs 

contemporains de protection. Si l’accueil de l’Autre conserve 

toute sa force dans les référentiels symboliques et moraux 

des sociétés africaines, ses modalités concrètes se 

transforment sous l’effet de la peur, de la méfiance et du 

repli. Plutôt qu’une disparition, on observe l’émergence de 

nouvelles formes de résilience : ajustements collectifs, 

espaces d’accueil encadrés, ressources de médiation 

renouvelées. Ces adaptations témoignent de la capacité des 

communautés à préserver le lien malgré les crises. Examiner 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 456 

ces évolutions permet d’identifier les ressources 

philosophiques, sociales et spirituelles susceptibles de 

soutenir une refondation éthique de l’hospitalité, afin de 

maintenir la reconnaissance de l’Autre dans des contextes 

marqués par l’incertitude et le risque. 

3.1. Reconstruire la confiance : l’enjeu des médiations 

culturelles et communautaires 

La fragilisation des médiations traditionnelles — chefs 

coutumiers, anciens, leaders religieux — constitue l’un des 

effets majeurs de l’insécurité contemporaine sur les 

sociétés africaines. Or, l’hospitalité ne peut s’exercer 

pleinement sans un cadre partagé garantissant à la fois 

l’accueil de l’Autre et la sécurité de l’hôte. C’est ici 

qu’intervient le concept de médiation culturelle et 

communautaire : il désigne l’ensemble des dispositifs, 

acteurs ou rituels grâce auxquels la confiance est tissée 

entre étrangers et membres du groupe, en créant des ponts 

de reconnaissance, de filtrage symbolique et de validation 

sociale. 

L’absence ou l’effacement de ces médiations conduit à une 

individualisation du choix d’accueillir, souvent marquée par 

l’incertitude et la peur. Comme le souligne A. Gotman, 

« l’hospitalité suppose toujours un tiers : celui qui introduit, 

recommande, ou donne crédit à la relation » (A. Gotman, 

2001, p. 88). Sans cette médiation, la relation à l’étranger 

devient risquée, déséquilibrée, sujette à la défiance. Ce 

constat rejoint la réflexion de J. Maritain, pour qui « les 

corps intermédiaires » – ces structures collectives situées 

entre l’individu et l’État – constituent le socle de toute 

convivialité : « la personne ne peut se réaliser qu’au sein d’une 

communauté organisée, et l’accueil de l’autre requiert un 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 457 

cadre symbolique collectif pour éviter l’arbitraire ou 

l’exclusion » (J. Maritain, 1936, p. 153). 

Dans les sociétés africaines, l’institution du diatiguiya n’a 

jamais été uniquement un geste individuel : elle s’appuyait sur 

des procédés de reconnaissance, de parrainage ou 

d’attestation communautaire. Comme l’observe S.M. Kam, « le 

rituel du mot d’introduction, la présentation par un tiers 

honorable, fondent la confiance, et font de l’hospitalité un 

acte distribué et validé » (S.M. Kam, 2002, p. 58). 

Revaloriser ces circuits – présentation, enquête réciproque, 

validation collective – permet de réinscrire l’accueil dans un 

tissu de parole et de responsabilité partagée, sans pour 

autant tomber dans la fermeture xénophobe. 

L’enjeu, ici, n’est pas de revenir à une hospitalité aveugle, 

mais de réinventer, à partir des ressources culturelles 

propres, des procédures collectives de discernement et de 

médiation. Comme l’écrit J.M. Gathogo, « la renaissance des 

formes communautaires d’hospitalité, appuyées par la 

médiation du groupe, offre la meilleure chance de réconcilier 

protection et reconnaissance de l’autre dans les sociétés 

africaines contemporaines » (J.M. Gathogo, 2008, p. 49). 

Dans les zones fragiles, reconstruire la confiance passe donc 

par la revitalisation de ces médiations : conseils de 

communauté, comités de veille, rituels d’introduction, parole 

collective. Ce processus, s’il est lent, constitue une piste 

centrale pour articuler de manière éthique l’ouverture et la 

protection. 

 

3.2. Sauvegarder l’éthique de la reconnaissance dans un 

contexte de peur. 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 458 

Garantir la reconnaissance de l’Autre dans une atmosphère 

de crainte et d’incertitude suppose une réinvention profonde 

de l’hospitalité, fondée sur l’intelligence collective et 

l’adaptation des rituels sociaux à la réalité des crises 

contemporaines. Historiquement, l’accueil de l’étranger – 

jamais livré à l’arbitraire d’une décision individuelle – 

reposait sur des dispositifs collectifs solides : présentation 

formelle auprès du diatigui, validation par le chef ou le 

conseil du village, et circulation publique de la parole sur les 

motifs et l’identité du nouvel arrivant (Kam, 2002, p. 58 ; 

Diop, 1981, p. 105). Ce modèle relevait d’une culture 

communautaire de l’information, c’est-à-dire d’un ensemble 

de mécanismes visant à rendre visible chaque présence 

étrangère, à garantir la transparence des intentions, et à 

faciliter ainsi une intégration concertée et surveillée. 

Ce tissu dense, fait de mémoire partagée et de vigilance 

collective, contribuait à dissiper l’ambiguïté de l’anonymat : 

la figure de l’Autre s’inscrivait d’emblée dans un récit 

communautaire, assurant à la fois la sécurité du groupe et la 

dignité de l’hôte. En ce sens, l’hospitalité traditionnelle 

combinait déjà ce que l’on pourrait appeler une sociologie du 

visible : chaque nouvel accueilli faisait l’objet d’un 

questionnement ritualisé, d’une enquête collective et d’un 

suivi assurant à la communauté le contrôle de la vulnérabilité 

nécessaire à l’ouverture (Kam, 2002, p. 137 ; Gotman, 2001, 

p. 145). 

Or, la montée de l’insécurité, l’effondrement de certains 

circuits de médiation et la généralisation du soupçon 

brouillent aujourd’hui ces repères. Ce basculement de la 

visibilité à l’opacité fragilise, selon A.B. Diop, le socle même 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 459 

de la reconnaissance sociale : « l’absence de parole collective 

sur la présence de l’Autre engendre la peur, la 

désorganisation et la suspicion endémique » (Diop, 1981, 

p. 105). L’étranger, désormais anonyme ou mal identifié, n’est 

plus sujet de droits soumis à la protection du groupe, mais 

porteur potentiel de danger, objet de surveillance voire de 

dénonciation. 

Pourtant, la solution n’est pas à rechercher dans un retour à 

une hospitalité aveugle ou naïve. Il s’agit au contraire de 

réinventer une éthique de la reconnaissance, au sens donné 

par A. Honneth : chaque personne accueillie doit être 

considérée comme un sujet à part entière, digne d’écoute, 

d’attention et d’intégration, et non réduite à son anonymat 

ou à une identité de menace (Honneth, 2000, p. 15). Ce 

principe invite à replacer la visibilité, le dialogue public, et la 

circulation contrôlée de l’information au centre des 

pratiques d’accueil, selon des procédures ajustées à la 

réalité du risque. 

C’est ici qu’intervient la notion de prudence éthique. Elle ne 

doit pas être comprise comme un frein à l’ouverture, mais 

comme une vertu collective permettant à la vigilance de ne 

pas se refermer sur elle-même. La prudence éthique articule 

le souci de protection – la gestion collective des risques – et 

la fidélité au principe de reconnaissance : questionner, 

écouter, suivre, mais aussi garantir l’intégration par des 

instances (comité d’accueil, médiation, conseil villageois) qui 

mutualisent la décision et répartissent la responsabilité 

(Gathogo, 2008, p. 51). En favorisant des espaces de dialogue 

et d’enquête communautaire, cette approche évite le repli 

tout en reconnaissant la nécessité d’un filtrage réfléchi. 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 460 

Sur le terrain, reconstituer une culture communautaire de 

l’information adaptée pourrait passer par l’innovation au sein 

des structures existantes (modernisation des registres 

villageois, formation de groupes de vigilance pluriels, recours 

à la médiation par le numérique ou les médias locaux). Plus 

généralement, il s’agit de redonner valeur à la parole 

collective, c’est-à-dire à la capacité partagée de produire du 

sens, de nommer l’Autre, et d’assumer collectivement le 

choix de l’ouverture. Comme le rappelle S.M. Kam, « le 

contrôle des récits, l’écoute ritualisée et la présentation 

publique fondent la sécurité tout en sauvant la dignité de 

l’hôte » (Kam, 2002, p. 137). 

Au cœur de cette dynamique, la prudence éthique instaure 

un équilibre mouvant, où l’accueil n’est ni naïf ni 

systématiquement suspicieux. Ce sont là les conditions d’une 

hospitalité résiliente : fournir à l’Autre un espace de 

visibilité contrôlée, allier la responsabilité partagée à la 

mémoire vivante du groupe, et refonder l’ouverture sur une 

base innovante et ajustée à la réalité des crises. 

 

3.3. Refonder l’hospitalité à partir des vulnérabilités 

partagées 

Un des défis éthiques majeurs en période d'insécurité est 

de dépasser la vision classique d'une hospitalité unilatérale, 

où l'hôte incarne toute la générosité et l'étranger toute la 

fragilité. Les réalités contemporaines, notamment dans les 

zones sahéliennes et le centre du Mali, révèlent une situation 

où hôtes et accueillis partagent désormais la même 

incertitude, la précarité et l'exposition au risque. Ce 

renversement oblige à repenser l'hospitalité, non plus 

comme un geste descendant d'un lieu protégé vers un Autre 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 461 

souffrant, mais comme une aventure commune d'êtres 

également vulnérables. 

C'est précisément dans ce contexte d'exposition commune 

qu'émerge la notion de vulnérabilité partagée : chacun — 

résident ou nouvel arrivant — affronte, à des degrés divers, 

l'effritement des institutions, la perte de sécurité et 

l'épaisseur des menaces. Comme le souligne P. Ricœur, « 

c'est en admettant que chacun peut devenir à son tour celui 

qui a besoin d'aide, que la solidarité et l'hospitalité prennent 

un véritable sens » (Ricœur, 1990, p. 206). Le geste d'accueil 

devient ainsi un échange de reconnaissances mutuelles, où 

même l'accueillant fait l'expérience de sa propre fragilité. 

Cette dynamique de solidarité dans la précarité trouve une 

expression forte dans les sagesses africaines, déclinées 

selon les contextes mais mues par une même éthique du lien. 

Le diatiguiya mandingue invite à l'humilité communautaire : 

nul n'est tout-puissant ni définitivement stable. « Nul n'est 

achevé isolément ; c'est parce que la vulnérabilité traverse 

tout le groupe que l'entraide trouve son sens et sa force » 

(Kam, 2002, p. 186). Cette conception valorise une 

hospitalité sans hiérarchie de prestige, fondée sur la justice 

relationnelle, le respect et la capacité d'écoute. La fragilité 

commune y est pensée comme moteur d'attention réciproque 

et d'équilibre collectif. 

La téranga wolof magnifie la générosité et le partage comme 

principes structurants du lien social : l'accueil n'est pas 

limité à l'abondance, mais il prend tout son sens et son 

intensité dans la pénurie ou l'incertitude. Ainsi, « la grandeur 

d'un peuple se mesure à sa capacité d'inclure l'autre, même 

dans la précarité » (Diop, 1981, p. 92). En contexte de crise, 

la solidarité devient non seulement possible, mais légitime — 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 462 

la communauté s'affirme par sa capacité à accueillir et 

protéger selon des modalités renouvelées. 

Toutes ces sagesses, bien ancrées dans la quotidienneté, 

montrent que l'hospitalité africaine n'est pas une posture 

figée. Elle irrigue le tissu social et inspire de nouvelles 

pratiques là où les cadres institutionnels vacillent : entre 

cohabitation de familles déplacées et villageois, 

mutualisation des ressources, initiatives collectives 

solidaires des femmes ou des jeunes, une hospitalité 

discrète mais inventive persiste. C'est dans cette réalité 

que la notion de diatiguiya résiliente prend tout son sens : 

désormais, l'accueil ne dépend plus de la position sociale ou 

des moyens, mais de la reconnaissance mutuelle de la 

fragilité et d'une créativité partagée au service du lien. 

C'est ici que la philosophie de l'humanité trouve son 

approfondissement et son actualité. Son principe central est 

la reconnaissance de l'autre humain comme un semblable : 

l'humanité désigne cette « opération vitale » de 

reconnaissance mutuelle, par laquelle chacun s'engage à faire 

l'humanité ensemble en accord à autrui respect, soin et 

attention. Selon T. Samaké, « il s’agit d’un processus qui 

permet à une personne de se reconnaitre dans son essence 

d’être humain et de reconnaitre l’autre comme faisant partie 

de l’humanité : l’autre aussi est humain » (T. Samaké, 2023, 

299). Plus qu'une abstraction, c'est un art et une expérience 

: celle de traiter autrui en humain, de reconnaître en lui un 

être à protéger et dont l'existence enrichit la nôtre. Cette 

philosophie impose l'exigence de bientraitance, rappelant 

que toute vie est sacrée et qu'au cœur de la plus grande 

vulnérabilité peut déployer le sens profond de l'hospitalité. 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 463 

Enfin, cette reconfiguration s'inscrit dans une éthique de la 

vulnérabilité (Laugier, 2012), où la fragilité devient 

ressource pour la justice, la solidarité et le soin mutuel : « 

La fragilité n'est pas à fuir ; elle est au fondement même 

des obligations morales et du soin pour autrui » (Laugier, 

2012, p. 34). Refonder l'hospitalité à partir des 

vulnérabilités partagées, c'est donc reconnaître la précarité 

comme moteur de coopération et faire de chaque acte 

d'accueil un courage quotidien ancré dans la mémoire des 

épreuves et l'espérance d'un vivre-ensemble renouvelé. 

 

Conclusion générale 

 

L'hospitalité africaine, longtemps établie en pilier du lien 

social et de la coexistence, traverse une période de 

profonde reconfiguration sous l'effet de l'insécurité, de 

l'incertitude et de l'effritement des repères 

communautaires. Loin de se réduire à un héritage figé, elle 

s'avère être, à l'épreuve des crises contemporaines, un 

espace vivant d'innovation, de résistance relationnelle et de 

recomposition du vivre-ensemble, comme le démontrer les 

valeurs toujours actives du diatiguiya, du maaya et de la 

téranga. 

Le regard scientifique porté sur ce phénomène bénéficie ici 

d'une approche véritablement interdisciplinaire, croisant 

l'anthropologie, la philosophie morale africaine, la sociologie 

du risque et une éthique contemporaine du soin. Comprendre 

l'hospitalité à travers la grille de la vulnérabilité partagée 

invite à repenser la plasticité des sociétés : comment celles-

ci, loin de céder à la tentation de la réplique ou du repli sur 

soi, puisent dans leurs sagesses et leurs ressources locales 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 464 

de quoi ajuster en permanence les modalités de l'accueil, du 

respect et de la solidarité. Ce renouvellement invite à 

inscrire l'hospitalité comme un objet central des études 

africaines et une clé d'analyse des dynamiques culturelles du 

présent. 

Socialement et culturellement, la résilience des acteurs 

ordinaires apparaît comme le cœur dynamique de la société : 

familles, communautés villageoises, réseaux de voisinage 

conjuguent prudence, créativité et attachement aux valeurs 

ancestrales pour maintenir l'ouverture, préserver la dignité 

humaine et retisser des liens dans la précarité. Le diatiguiya, 

le maaya et la téranga perdurent non comme simples 

souvenirs, mais comme principes d'ajustement, garants 

d'une hospitalité capable de s'adapter, de se réinventer et 

de continuer à accueillir l'autre, même dans la fragilité. 

Politiquement, la réflexion interroge la responsabilité 

collective : considérer l'hospitalité non plus comme un 

supplément folklorique ou une morale facultative, mais bien 

comme une stratégie de stabilité, d'intégration et de 

pacification, essentielle à la cohésion nationale. Reconnaître 

et accompagner le potentiel social et civique du diatiguiya, 

du maaya et de la téranga est un impératif pour toute 

politique publique soucieuse d'ancrer la sécurité dans une 

éthique du lien. 

Au-delà, c'est la philosophie de l'humanité qui éclaire la 

profondeur de ces dynamiques : elle postule que la 

reconnaissance de l'autre comme semblable, l'attention à la 

vulnérabilité partagée et la mise en œuvre quotidienne de la 

bientraitance constituent le ressort vital de la relation 

humaine. C'est en faisant de la sollicitude, du respect et du 

soin mutuel une expérience vécue et partagée que les 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 465 

sociétés africaines transforment l'épreuve en ressource et 

l'adversité en promesse d'avenir. L'humanitude donne ainsi 

toute sa valeur à l'hospitalité contemporaine : elle oriente 

l'action non vers la simple survie, mais vers 

l'approfondissement du sens d'être humain avec l'autre. 

En définitif, accueillir aujourd'hui en Afrique, c'est choisir 

de faire de la vulnérabilité partagée non un motif de 

fermeture, mais le point d'appui d'un renouveau social, 

politique, culturel et moral. 

C'est affirmer que la force d'une société réside moins dans 

la peur de l'autre que dans l'engagement lucide à faire 

l'humanité ensemble, même au cœur de l'incertitude. 

 

Références bibliographiques 

 

DERRIDA Jacques, 1997, De l’hospitalité, Paris, Calmann-

Lévy 

DIOP Abdoulaye Bara, 1981, La famille wolof : tradition et 

changement, Dakar-Paris, NEA 

GATHOGO Julius Mutugi, 2008, « La philosophie africaine 

telle qu’elle s’exprime dans les concepts d’hospitalité et 

d’Ubuntu », Journal of Theology for Southern Africa, vol. 

130, pp. 39-53 

GOTMAN Anne, 2001, L’épreuve de l’étranger. Essai sur 

l’hospitalité familiale, Paris, Plon 

HONNETH Axel, 2000, La lutte pour la reconnaissance, 

Paris, Seuil 

KAM Sory Mohammed, 2002, Philosophie africaine et 

société traditionnelle, Paris, Karthala 

LAUGIER Sandra, 2012, La voix et la vertu. Variétés du care, 

Paris, Éditions du Seuil 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 466 

MARITAIN Jacques, 1936, Humanisme intégral, Paris, 

Fernand Aubier 

OZUMBA Michael Chukwuemeka, 2014, On African Sense of 

Hospitality, Community and Communal Relations, Awka, 

Nnamdi Azikiwe University Press 

RICŒUR Paul, 1990, Soi-même comme un autre, Paris, Seuil 

SAMAKE Thérèse, 2023, « L’autre aussi est humain… Pour 

une philosophie de l’humanitude comme paravent contre 

l’extrémisme violent », Actes du colloque international 

scientifique sur le respect des droits de l’homme et 

l’éducation à la paix dans le cadre de la prévention de 

l’extrémisme violent, Bamako, Bandama, pp. 293-316 

 

Enquête de terrain 

 

 Art-Hospitalite-et-insecurite.docx. Enquêtes de 

terrain réalisées au Mali et au Sénégal (zones 

sahéliennes et rurales), entretiens, observations et 

récits collectés entre 2024 et 2025. 

 


