Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

Hospitalité africaine face a l'insécurité : entre
héritage culturel et impératifs de protection

Thérése SAMAKE

Enseignante-chercheure, Maitre-Assistant en Philosophie
Université Catholique de I'Afrique de I'Ouest-Unité Universitaire
a Bamako

mathere@hotmail.fr

+223 76 05 49 57

Résumeé

Cet article interroge I'évolution de I'hospitalité africaine a I'épreuve de
l'insécurité, a partir d'une approche philosophique, socio-culturelle et
éthique. A travers des enquétes de terrain menées dans des zones en
crise, il analyse les tensions entre fidélité aux traditions de diatiguiya et
nécessité de vigilance. L'étude met en lumiére les recompositions des
pratiques d'accueil : discrétes, prudentes, mais encore actives. Elle
propose une lecture de I'hospitalité comme résistance éthique et comme
outil de reconstruction du lien social. En croisant héritage culturel,
vulnérabilités partagées et exigence de protection, l'article ouvre des
pistes pour une hospitalité résiliente, capable de conjuguer
reconnaissance de ['‘Autre et intelligence collective du risque.

Mots-clés : Hospitalité - Insécurité - Afrique - Reconnaissance -
Diatiguiya

Abstract

This article examines how African traditions of hospitality are challenged
and reshaped by growing insecurity, through a philosophical, socio-
cultural, and ethical lens. Based on field interviews in vulnerable regions,
it explores the tension between cultural fidelity (diatiguiya) and the
imperative of vigilance. The analysis highlights emerging forms of cautious
yet enduring hospitality and frames them as moral resistance and social
reconstruction. By weaving together cultural heritage, shared



mailto:mathere@hotmail.fr

Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

vulnerability, and security demands, the article outlines paths toward a
resilient hospitality—one that balances recognition of the Other with a
collective ethics of care and prudence.

Keywords: Hospitality - Insecurity - Africa - Recognition - Diatiguiya

Introduction

Dans les sociétés africaines, |'hospitalité a longtemps
constitué une valeur fondatrice, au carrefour de |'éthique
collective, du lien social et du rapport a la spiritualité. Loin
de n'étre qu'un devoir individuel, elle s'impose comme une
norme partagée qui fagonne la réputation d'une communauté,
garantit sa cohésion interne et transcrit la fidélité aux
ancétres a travers le respect des rites d'ouverture a
I'autre. Cependant, dans un contexte contemporain
caractérisé par la recrudescence des violences, la
fragmentation des solidarités, |'ampleur inédite des
déplacements forcés et la généralisation de la méfiance,
I'hospitalité appardit de plus en plus fragilisée. Au Mali
comme au Sénégal, jadis terres d'accueil et de passage, le
geste hospitalier s'exerce désormais a travers des filtres,
s'entoure de précautions inédites, voire se retire devant la
montée du soupgon.

L'étranger, autrefois accueilli comme frére ou messager,
devient progressivement une figure d'incertitude voire de
risque ; familles et villages hésitent, les médiateurs
traditionnels voient leur autorité bousculée, et la dislocation
du lien proche remet en cause ce qui paraissait inaltérable.
D'ol cette problématique centrale : comment |'hospitalité
africaine peut-elle résister ou se transformer dans un
environnement marqué par |'insécurité et la menace ?




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

Jusqu'ol la tradition peut-elle s'adapter sans se renier, et
que révélent les mutations contemporaines de |'accueil sur la
capacité des sociétés a tenir ensemble reconnaissance de
I'autre et impératif de protection ?

Dans cette perspective, une clarification des concepts
s'impose. L'hospitalité africaine définit |'ensemble des
pratiques, valeurs et obligations morales qui fondent, au sein
de la communauté, le devoir d'accueillir, de protéger et de
reconnditre la dignité de |'Autre—qu'il s'agisse d'un
voyageur, d'un voisin ou d'un étranger. Cette hospitalité
prend des formes locales distinctes : ainsi, la téranga au
Sénégal ancre |'accueil dans la convivialité et |'ouverture,
tandis que le diatiguiya chez les Mandingues du Mali institue
I'acte d'accueillir un inconnu comme une exigence sacrée.
Plus largement, ces notions trouvent leur unité profonde
dans la conception bambara du maaya, qui symbolise la
maturité humaine comme capacité a entretenir des liens de
justice, de respect et de soin vis-a-vis de I'autre.
L'ensemble de ces pratiques et références est aujourd'hui
relu & la lumiére de la philosophie de I'humanitude!. Ce
concept, forgé a la fin du XXe siecle, ne se confond pas avec
une simple idée d'humanité : il s'agit d'une éthique
relationnelle qui met au centre la reconnaissance consciente
de la dignité de I'autre, la compréhension mutuelle, et

! Philosophie de I'humanitude : Le mot humanitude appardit pour la premiére fois en 1980 sous
la plume d'un journaliste suisse du nom Freddy Klopfenstein qui publia un essai sous le vocable
de Humanitude : le fait de prendre conscience de son existence et de reconnaitre que celle de
I'autre apporte un plus & la mienne. En 1987, le mot est utilisé par le professeur Albert
Jacquard comme étant le trésor de compréhension, d'‘émotion et surtout d'exigence : théorie
de compréhension mutuelle et du vivre-ensemble.

En 1995, Yves Gineste et Rosette Marescotti introduisent le mot humanitude dans le cadre
des soins médicaux, l'accueil et I'accompaghement des personnes vulnérables




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

I'attention portée a la vulnérabilité partagée. La philosophie
de I'humanitude définit I'effort par lequel chacun, a travers
I'accueil et la reconnaissance de l'autre comme humain,
s'engage a « faire humanité ensemble » — selon |'intuition
d'Albert Jacquard : « |'existence de |'autre enrichit la
mienne ». Elle traduit ainsi une théorie du vivre-ensemble ou
la valeur d'autrui devient ressource, exigence et horizon de
toute relation (Klopfenstein, 1980 ; Jacquard, 1987).

Dans ce cadre, l'insécurité recouvre |'ensemble des
violences, peurs, ruptures sociales et menaces contextuelles
qui perturbent les modes habituels d'accueil et contraignent
les sociétés a négocier un nouvel équilibre entre ouverture
et protection.

Ce travail s'appuie sur une approche théorique ancrée dans
la philosophie africaine de la relation : la téranga, le
diatiguiya et le maaya constituant autant de matrices d'une
éthique du lien et de la reconnaissance. Cette lecture est
complétée par |'apport de Jacques Derrida, qui oppose
I'hospitalité conditionnelle (sous regles, filtrée) a une
hospitalité inconditionnelle, ouverte sans restriction a
I'Autre. Enfin, les travaux d' Anne Gotman, Fadi Daou, Nayla
Tabbara et Pierre-Frangois de Béthune élargissent la
réflexion en définissant |'hospitalité comme fait social
global, principe de résistance éthique et ressource de
résilience collective face a la fragmentation contemporaine.
L'objectif général de cet article est d'analyser comment
I'hospitalité, loin de disparditre sous la pression de
I'insécurité, se recompose et s'actualise a travers de
nouveaux dispositifs rituels, des filtrages, des médiations ou
des innovations discursives, fout en restant un principe
éthique majeur pour la préservation du lien communautaire.




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

L'hypothése proposée est que, face a la crise de sécurité,
I'hospitalité ne se dissout pas mais révele une dynamique
d'adaptation : elle integre la prudence sans perdre la
vocation de reconnaissance ; s'ouvre prudemment a |'autre
sans renoncer a la dighité commune, et mobilise son héritage
pour inventer des modalités contemporaines du vivre-
ensemble.

Pour expérimenter cette hypothése, l'article adopte une
méthodologie interdisciplinaire combinant enquéte de
terrain et analyse conceptuelle. Des entretiens qualitatifs et
des observations participantes ont été menés au Mali et au
Sénégal entre juillet 2024 et mars 2025, auprés de
notables., chefs coutumiers, femmes, jeunes et acteurs
associatifs, afin de saisir les pratiques, les hésitations, les
innovations et les résistances de |'hospitalité sous tension.

La réflexion s'organisera en trois temps : d'abord une mise
en lumiére des fondements culturels, conceptuels et rituels
de I'hospitalité en Afrique de |I'Ouest ; ensuite, une analyse
des transformations repérées sur le terrain a |'épreuve de
I'insécurité ; enfin, la discussion de pistes pour une
refondation critique et actualisée du principe d'accueil
comme ressource majeure du vivre-ensemble contemporain.

1. L'hospitalité africaine : une institution culturelle,
relationnelle et éthique

L'hospitalité, en Afrique de I'Ouest, est d'abord un mode de
vie inscrit dans les gestes et les codes du quotidien : elle
structure les rapports sociaux autour de |'interdépendance,
de la réciprocité et de la reconnaissance de |'autre. Bien plus
qu'une simple tradition, elle institue des regles collectives,




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

visibles aussi bien au Mali avec le diatiguiya qu'au Sénégal &
travers la téranga. Dans ces sociétés, accueillir ne reléve ni
de I'improvisation ni de |'abstraction : il s'agit d'une
institution régulée, ol |'honneur du groupe et la cohésion
communautaire sont en jeu. Par |'accueil, le groupe affirme
sa capacité a intégrer |'altérité et a maintenir |'équilibre
social. Ainsi, |'hospitalité africaine est au fondement d'une
éthique partagée ol chaque acte d'accueil renforce la
dignité commune et la maturité morale de la communauté.

1.1. Une pratique codifiée et communautaire

Dans les sociétés africaines, |'hospitalité se présente
comme une pratique communautaire structurée, qui dépasse
de loin le simple accueil spontané. Elle est encadrée par des
codes sociaux précis, transmis par les anciens, valorisés dans
la littérature orale et perpétués par les gestes du quotidien.
Ainsi, offrir un toit, de |'eau ou un repas a |'étranger
s'inscrit toujours dans un cadre institutionnalisé : chaque
acte possede une dimension rituelle et symbolique, rappelant
que |'accueil engage a la fois la réputation et I'honneur du
groupe tout entier.

Au Mali, la diatiguiya incarne de fagon exemplaire la
codification sociale et morale de I'hospitalité. Ainsi que le
rappelle M. Cissé, notable de Djenné, dans un entretien mené
enoctobre 2024 : « Accueillir 'étranger n'est pas seulement
ouvrir la porte de sa maison, c'est accepter de répondre
devant les ancétres et la communauté de tout ce qui lui
arrive sous ton toit. » La responsabilité de I'hdte dépasse
donc la simple hospitalité matérielle ; elle engage |'obligation
de garantir la sécurité, la dignité et la protection intégrale
du visiteur, sous le respect collectif comme sous celui des




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

générations passées. Ce principe se retrouve concretement
dans la vie quotidienne, comme en témoigne S. Diarra,
ménagere a Ségou, lors d'un groupe de parole en février
2025 : « Ici, nous n'interrogeons jamais un hote avant de lui
servir a boire et de lui installer une natte pour le repos. Ce
geste signifie que |'accueil est, avant tout, un devoir sacré.
» Ainsi, le diatiguiya, loin d'étre un simple rituel, demeure
une éthique vivante appuyée sur la responsabilité partagée
et le respect inconditionnel de |'autre.

Les codes de I'hospitalité se matérialisent a travers des
figures ou des lieux spécifiques : la natte déployée a |'entrée
de la concession, le feu partagé, ou la présence du griot qui
présente |'arrivée a |'assemblée familiale. Un chef de village
de Kayes explique : « Le griot s'assure de transmettre la
salutation du duunan (I'€tranger) et rappelle a tous la valeur
de I'accueil pour la renommée de la communauté ».

Au Sénégal, la téranga est au ceeur du dispositif identitaire
. elle implique générosité, partage du repas, disponibilité
émotionnelle et respect des statuts sociaux. D'aprés un
entretien avec une ancienne du quartier Fann a Dakar en
janvier 2025, « la téranga se reconndit moins dans ce que
I'on donne que dans la fagon d'ouvrir la maison — une
hospitalité vécue comme un honneur partagé, non une simple
obligation sociale ». Les rites populaires et les proverbes
renforcent cette logique, comme le rappelle le dicton wolof
: «méme si tu n'as rien, partage avec ta parenté ».

Dans de nombreuses sociétés pastorales, le premier accueil
se fait sans formuler aucune question sur la raison de la
visite pendant trois jours, selon le témoignage recueilli
aupres d'éleveurs peulh de la région de Matam en mars 2025
: « Tant que I'étranger n'a pas repris des forces, il est hors




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

de question de parler d'affaires. Il est d'abord un frere
humain ».

Ces pratiques sont en accord avec les analyses de SM Kam
pour qui |'hospitalité, en Afrique de |'Ouest, « est un
instrument de construction du lien social, un critére concret
de la maturité éthique du groupe, et souvent une occasion de
réaffirmer la paix ou de créer des alliances entre
communautés ». Les proverbes — « La case ne refuse pas
I'étranger », « Le voyageur est le miroir de ton hospitalité »
— condensent cette norme sociale, imposant |I'accueil comme
une obligation collective et non comme un choix individuel.
Ainsi, qu'elle se manifeste par le diatiguiya au Mali ou la
téranga au Sénégal, |'hospitalité africaine confere a chaque
hote I'assurance d'étre intégré a la communauté le temps de
son séjour. Elle mobilise tout un réseau de rites, de codes et
de paroles qui témoignent, méme a |'épreuve de |'insécurité
contemporaine, de la puissance des valeurs partagées et de
leur actualisation dans la pratique quotidienne de I'accueil.

1.2. Fondements philosophiques et culturels de
I'hospitalité : Teranga, Maaya, Diatiguiya
L'hospitalité africaine, loin de se réduire a une simple
politesse sociale, s'ancre dans une philosophie du lien qui
fagonne |'identité et la dynamique des communautés. Cette
vision, partagée de Dakar a Bamako, pense |"humain comme
fondamentalement relationnel : nul ne peut s'accomplir sans
I'autre, et la communauté s'éprouve a |'aune de sa capacité
a accueillir, protéger et reconnditre celui qui vient d'ailleurs.
Comme le rappelle SM Kam, « on ne ndit pas Maaya, on le
devient a travers des actes éthiques, des relations justes,
une capacité a prendre soin de |'autre ; accueillir, dans ce




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

cadre, c'est témoigner de sa propre humanité, affirmer la
noblesse de sa communauté » (Kam, 2002, p. 104).

Pourtant, cette évidence du don et de la réciprocité, portée
tant par la téranga sénégalaise que par la diatiguiya
mandingue, est aujourd'hui mise a |'épreuve de I'insécurité
croissante. Un notable wolof partage : « La téranga exprime
la capacité de donner méme dans la privation et |'obligation
morale de faire place a |'autre, car « celui qui n'a rien doit
quand méme ouvrir sa porte » » (Diop, 1981, p. 92), illustrant
d quel point la générosité s'enracine dans la dignité
collective. Mais sur les routes du Sahel ou dans les quartiers
de Bamako, des entretiens récents révélent aussi la montée
du soupgon, de la prudence et de la nécessité d'adapter ces
principes pour préserver la sécurité sans rompre
entierement le fil du lien (KS, entretien, Bamako, janvier
2025).

Cette tension, profondément vécue, rejoint les positions
d'autres penseurs africains. Pour JS Mbiti, « I'individu
n'existe que parce que les autres existant : « Je suis parce
que nous sommes, et puisque nous sommes, donc je suis » »
(Mbiti, 1971, p. 141). JM Gathogo va dans le méme sens,
affirmant que « |'hospitalité en Afrique n'est pas d'abord
une générosité intéressée, mais |'expression de |'Ubuntu —
mon humanité révélée et accomplie a travers |'accueil de
I'autre » (Gathogo, 2008, p. 42). Ces voix africaines
rappellent que tout répond sur soi est une crise de
civilisation, mais aussi que |'hospitalité n'est pas naiveté :
comme le souligne M. A. Oduyoye, « |'hospitalité africaine ne
se réduit pas a une simple ouverture : elle est résistance
créative et lucide, capable de fixer ses limites et d'imposer




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

ses propres conditions au nom du bien commun » (M.A.
Oduyoye, 2001, p. 107).

Dans cette dialectique entre ouverture et protection, la
diatiguiya malienne incarne une réponse anthropologique et
rituelle : « La diatiguiya ne se contente pas d'inviter a
I'ouverture, elle oblige. Elle définit des rdles, des droits et
des responsabilités, engageant |I'honneur du diatigui (celui
qui accueille) envers le duunan (I'étranger) », entretien BD,
Mopti, 2025). Cette logique du don demeure vivante, mais se
double aujourd'hui d'une prudence nouvelle, reflet direct de
la fragmentation des solidarités traditionnelles et de la
défiance contextuelle qui s'impose dans de hombreux
villages comme |'ont constaté les observations de terrain
récentes.

Ce n'est pas un hasard si, sur le plan théorique, de nombreux
chercheurs lient directement hospitalité et capacité de
résistance a la peur. MC Ozumba, travaillant sur |'hospitalité
igbo, écrit que « pour |’ Africain, I'existence n'a de sens que
dans la communauté, et I'acte d'accueil devient une
célébration permanente de la confiance mutuelle » (Ozumba,
2014, p. 6). Dans un monde incertain, accueillir, c'est a la fois
perpétuer |'honneur et inventer sans reldche de nouveaux
codes de cohabitation — parfois plus sélectifs, mais
rarement fermés.

C'est précisément dans ce contexte que la philosophie de
I'humanitude prend toute sa portée. Elle enseigne que chaque
geste posé envers une personne vulnérable doit étre
empreint d'un sens résolument humain: il s'agit d'une
philosophie du lien positif, centrée sur le respect absolu du
droit a la vie - ce droit fondamental qui fonde et gouverne




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

I'ensemble des autres droits. Toute existence étant sacrée,
I'éthique de I'numanitude impose le soin, l'attention et la
bientraitance a I'égard d'autrui; telle est la base éthique
profonde de I'hospitalité.

Dans cette perspective, I'hospitalité africaine révéle une
extraordinaire capacité d'adaptation: elle demeure, pour
reprendre la formule d'A. Gotman, « au sens propre I'espace
fait a l'autre, un autre concret, lui aussi, un hote, différent
et donc dérangeant» (Gotman, 2001, p.20). En articulant
héritage, ajustement créatif et vigilance, elle s'affirme
comme un principe dynamique du vivre-ensemble, capable de
résister et de se réinventer face a I'épreuve de l'insécurité
contemporaine.

1.3. Hospitalité, justice et réciprocité : le principe
d'équilibre au cceur du lien africain
L'hospitalité africaine, loin d'&tre une charité unilatérale ou
une obligation de surface, constitue une pratique de justice
et d'équilibre social ol la réciprocité joue un réle clé. Elle
s'inscrit dans une dynamique ol chacun et chacun, en
accueillant, reconndit la précarité potentielle de sa propre
condition : « celui qui regoit aujourd'hui pourra &tre accueilli
demain ». Comme le rappelle MC Ozumba, « dans la pensée
africaine, la communauté n'est pas seulement le cadre de
I'existence : elle est le lieu ol I'hospitalité et la justice
s'articulent pour garantir la survie morale du groupe »

(Ozumba, 2014, p. 6).

Cette logique s'enracine dans la tradition du don/contre-don
théorisée par M. Mauss, mais enrichie de nuances
proprement africaines, ot le don n'implique pas toujours un
retour matériel immédiat, mais instaure un cycle de




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

reconnaissance symbolique, de mémoire sociale et de
solidarité différée (Mauss, 1925, p. 146). Comme |'exprime
SM Kam, « la rupture de ce cycle - par |'ingratitude ou I'abus
- met en péril non seulement la réputation du récipiendaire,
mais |'ordre méme de la communauté » (Kam, 2002, p. 113).
Dans la pratique, cela s'observe clairement dans la diatiguiya
au Mali. Le diatigui — celui qui accueille — ne se contente pas
d'offrir hospitalité : il attend du duunan (I'étranger)
respect, gratitude, parfois méme une participation a la vie
collective ou au moins le respect du cadre établi. Cette
attente est implicite mais structurante : « I'accueil, ici, est
une négociation de responsabilité : le diatigui protéege, le
duunan respecte et honore le toit qui I'a ouvert » (TK,
entretien, Bamako, janvier 2025). Mal accueillir expose a la
honte, tandis qu'abuser de I'hospitalité revient a trahir la
confiance de la communauté et a s'exposer a la réprobation
générale — ainsi que le rappellent aussi bien les anciens de
Bamako que les conteurs de la vallée du fleuve Sénégal.

La téranga sénégalaise prolonge cette dynamique d'équilibre.
Dans son ouvrage de référence, AB Diop soulighe : « la plus
haute marque d'honneur, ce n'est pas la quantité de biens
donnée, mais la capacité a intégrer le passant comme sujet
moral a part entiere dans le tissu de la famille ou du village
» (Diop, 1981, p. 99). Il s'agit d'une justice en action, qui
valide la place de chacun a la lumiére de sa maniére
d'accueillir - ou d'étre accueilli. Cette éthique est
entretenue et enseignée par les proverbes : « Le voyageur
est le miroir de ton hospitalité ».

La philosophie d'auteurs comme JM Gathogo ou JS Mbiti
rejoint ce constat, insistant sur |"hospitalité comme pilier de
la justice relationnelle au sein de la communauté : « L'Ubuntu




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

assighe d chaque individu I'obligation de faire place a I'autre,
mais aussi de reconnditre, en retour, la dignité réciproque
qui fonde le groupe » (Gathogo, 2008, p. 48 ; Mbiti, 1971, p.
141).

En somme, |'hospitalité africaine s'affirme comme une
expérience de justice partagée : elle tisse un équilibre vivant
entre don et dette, présence et altérité, devoir d'accueil et
exigence de reconnaissance. Ce systéme, soigneusement
réglé par les codes sociaux, la mémoire collective et le sens
de I'honneur, permet a la communauté de faire de la
vulnérabilité un ressort de lien et d'appartenance. Dans ce
jeu subtil d'ouverture et de réciprocité, chaque individu se
sait four & tfour diatigui et duunan, hote et étranger,
réaffirmant |'interdépendance qui fonde le tissu social
africain.

Mais qu'advient-il de cette logique de justice et de
responsabilité, lorsqu'elle se retrouve confrontée a la
montée de |'insécurité, aux déplacements forcés, a la peur
de I'inconnu ? Comment ces valeurs de partage et d'équilibre
se re-déploient-elles, se fissurent-elles ou se renouvellent-
elles a I'épreuve des violences contemporaines ?

2. L'hospitalité a I'épreuve de l'insécurité

Si I'hospitalité a longtemps constitué une pierre angulaire du
vivre-ensemble et de la cohésion sociale en Afrique de
I'Ouest, elle se trouve aujourd'hui profondément remaniée
sous l'effet des menaces contemporaines. Dans un
environnement marqué par les conflits armés, le terrorisme,
l'insécurité généralisée, les déplacements contraints et
'effondrement des médiations traditionnelles, I'accueil de

448




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

I'autre n'est plus une évidence partagée. Ce qui relevait hier
de la norme morale et du prestige communautaire se
transforme désormais en une pratique soumise a la peur, d la
prudence et a la gestion du risque.

La figure de I'étranger, autrefois associée a l'ouverture, au
message ou a la bénédiction, se charge d'ambiguités
nouvelles. L'étranger n'est plus seulement porteur d'altérité
bienvenue, mais peut aussi incarner la menace ou l'instabilité,
modifiant en profondeur les codes et les réflexes de
I'hospitalité. Face a ces bouleversements, les sociétés
africaines réinventent, parfois dans la douleur, les
conditions d'un équilibre entre fidélité a leurs héritages,
impératif de protection, et volonté de ne pas rompre les liens
du vivre-ensemble.

2.1. Des figures nouvelles de I'Autre : entre
vulnérabilité et menace

Les mutations sécuritaires qui affectent aujourdhui
Afrique de ['Ouest bouleversent en profondeur la
perception et la gestion de [laltérité. L'étranger,
historiquement accueilli comme duunan, porteur de
différence et souvent facteur de bénédiction, se voit
désormais assigher des significations plus ambivalentes.
Sous l'effet des conflits armés, des déplacements de
population forcés, de la porosité des trajectoires et de
I'effritement des repéres traditionnels, la frontiere entre
'hote et lintrus, entre le voyageur vulnérable et le
perturbateur potentiel, se brouille.

S.M. Kam releve a ce propos que <« l'expérience
contemporaine de l'insécurité place le groupe devant le
dilemme entre l'impératif d'ouverture et I'obligation de




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

prudence ; |'étranger, porteur d'altérité, devient alors figure
du risque » (S.M. Kam, 2002, p. 145). Cette tension engendre
une transformation des mécanismes de qualification: ce que
la littérature orale et la pratique sociale qualifiaient hier
comme visiteur de passage ou frére d'une autre communauté
se transforme désormais en identité incertaine. L'étranger
est aujourd'hui fréquemment désigné par des termes
évocateurs: déplacé, réfugié, « sans repére », voire porteur
d'une menace diffuse (M.C. Ozumba, 2014, p. 34). Il n'est
plus immédiatement associé a I'enrichissement du lien social,
mais a une fragilité et une vulnérabilité susceptibles d'étre
retournées en soupgon.

L'effacement progressif des médiations traditionnelles
aggrave cette recomposition. Comme le souligne A.B. Diop : «
La disparition de la figure d'autorité, pivot du dispositif
d'accueil, laisse place a l'arbitraire du soupgon et du doute,
dissolvant peu a peu I'évidence du lien » (A.B. Diop, 1981, p.
101). Jadis, l'intervention du griot, du chef coutumier ou de
I'ainé suffisait a garantir le statut et la bonne foi de I'hote ;
aujourd'hui, 'accueil est souvent conditionné a des garanties
de provenance ou a l'aval d'autorités nouvelles, religieuses ou
administratives.

L'hospitalité ne dispardit pas pour autant. Elle entre plutét
dans un régime de prudence, de filtrage, d'ajustement
continu, ou, selon J.M. Gathogo, « la véritable hospitalité
africaine ne dispardit pas, mais elle s'invente chaque jour
sous des formes négociées, ou la protection du groupe
devient inséparable de l'ouverture a laltérité » (J.M.
Gathogo, 2008, p. 51). Il ne s'agit plus simplement d'ouvrir sa
porte, mais de négocier l'accueil, d'évaluer, de prendre
conseil pour ajuster le devoir moral aux exigences du




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

contexte. S.M. Kam rappelle ainsi que « [|'hospitalité se
réinvente comme une pratique de vigilance, ol I'épreuve de
I'accueil implique aussi la responsabilité de protéger la
communauté » (S.M. Kam, 2002, p. 149).

Ce nouvel équilibre témoigne a la fois de la résilience et de
la capacité d'innovation des sociétés africaines face a la
crise. L'hospitalité demeure structurante du lien social, mais
elle est désormais le résultat d'un arbitrage permanent
entre fidélité aux héritages, adaptation aux exigences de
sécurité, et préservation de la dignité de I'Autre.

2.2. Repli communautaire et effritement des pratiques
d'accueil

L'insécurité généralisée dans le Sahel bouleverse
profondément non seulement la perception de I'étranger,
mais aussi les ressorts internes du vivre-ensemble. Sous la
pression de menaces réelles ou supposées d'infiltration par
des groupes armés, ce n'est plus uniquement la figure du
duunan qui devient suspecte: ce sont aussi les modes de
solidarité, la régulation coutumiere et la convivialité
quotidienne qui s'effritent.
La fermeture des espaces et des coeurs se traduit, sur le
terrain, par des stratégies de repli: fermetures physiques
des concessions, refus systématique d'héberger des
inconnus, contrdle accru des déplacements et méfiance
marquée envers ceux qui prendraient encore le risque de
I'ouverture. Comme le rappelle S.M. Kam, « la peur de 'Autre,
entretenue par le climat sécuritaire, transforme I'hospitalité
en acte suspect, potentiellement sanctionné socialement et
juridiquement » (Kam, 2002, p. 152).




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

Un phénomene aggravant, mis en lumiére lors des entretiens
récents, tient a la peur d'étre pris malgré soi dans une
affaire répréhensible. Plusieurs témoins évoquent ainsi des
situations ol 'hébergement d'un étranger s'est soldé par une
dénonciation aux autorités: « Méme si ton coeur veut aider,
tu peux tre accusé. Aujourd'hui, accueillir peut te coliter ta
liberté», dit un jeune homme de Ségou. Cette peur
transforme l'hospitalité, autrefois motif de fierté, en
facteur de stigmatisation ou de danger. On assiste alors a
une surenchere de vigilance entre voisins, chacun surveillant
les gestes de l'autre, la suspicion pouvant aller jusqu'a la
délation préventive.

Ce climat pese d'autant plus lourd que les injonctions
sécuritaires entrent en contradiction avec les impératifs
traditionnels de solidarité. Les familles se retrouvent
déchirées entre I'honneur d'accueillir et la crainte d'étre
vues comme complices. Comme le signale M.C. Ozumba, « le
dilemme qui pése désormais sur chaque foyer traduit la crise
du lien collectif : la solidarité risque de se dissoudre dans la
peur et la méfiance généralisée » (Ozumba, 2014, p. 36).

A cette dynamique de repli s'ajoute I'effondrement des
instances de médiation. Les chefs coutumiers perdent leur
autorité, les rites d'accueil communs s'amenuisent et les
critéres d'identification de I'hdte siir se brouillent. Faute de
validation par des figures tierces reconnues, le risque
encouru devient individuel, tandis que la responsabilité de
I'accueil n'est plus solidaire mais laissée au choix, souvent
prudent, de chaque ménage. Dans certains villages, le
diatigui, de figure honorée, devient presque marginal, voire
suspect s'il ose ouvrir sa porte.




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

L'hospitalité, autrefois régie par des codes publics et
partagés, s'institutionnalise a rebours : elle passe du domaine
collectif a la sphere privée, et n'est plus vertu mais prise de
risque. Elle ne survit plus que sous forme d'exceptions, de
gestes prudents et fragmentaires, ou dans I'anonymat de la
clandestinité. Comme le note A.B. Diop: «la ot l'ouverture
était la norme, c'est la fermeture qui prévaut désormais,
consacrant |'avancée du soupgon et le délitement des reperes
communautaires » (Diop, 1981, p. 103).

Ce processus de désinstitutionnalisation, observé partout ol
I'insécurité gagne du terrain, révele toute la portée politique,
symbolique et éthique de la crise: accueillir n'est plus un
honneur partagé, mais un fardeau exposé - symptome d'une
société en tension entre la mémoire du don et l'impératif,
souvent anxieux, de se protéger.

2.3. Dilemmes éthiques : accueillir a quel prix ?
Dans les régions sahéliennes soumises a l'insécurité,
I'hospitalité cesse d'étre une évidence pour devenir un
véritable terrain de tension morale. Face aux menaces
diffuses, a la circulation opaque des individus et a I'absence
de garanties sur I'identité du duunan, I'accueillant se trouve
pris dans un conflit entre la fidélité aux normes héritées et
la nécessité de protéger les siens. Il s'agit d'un basculement
profond: ce qui relevait d'une vertu sociale universellement
partagée devient un choix risqué, sujet a la solitude de la
décision individuelle.

Ce basculement donne naissance a ce que I'on peut qualifier
d'éthique du risque. Cette expression désigne la situation
dans laquelle tout acte d'accueil implique de “peser” les
conséquences en termes de sécurité, les responsabilités




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

envers le groupe familial et les incertitudes d'un contexte ol
la méfiance s'est institutionnalisée. Accueillir n'est plus qu'un
geste d'ouverture: c'est prendre la charge, seul, du danger
potentiel, sans garantie ni appui du collectif. Comme
I'exprime S.M. Kam, « la tradition qui jadis protégeait I'hte
devient impuissante a protéger l'accueillant» (S.M. Kam,
2002, p. 156).

Cette transformation s'accompagne d'une souffrance morale
rarement exprimée, mais visible dans les récits recueillis
aupres d'un chef coutumier a Kati-Faladje : « Mon pére m'a
appris qu'on n'abandonne jamais un voyageur, mais
aujourd'hui, si tu ouvres ta porte, fu ne sais pas si tu ne
prépares pas un malheur». L'Autre, vulnérable par sa
condition, est aussi potentiellement dangereux; la décision
d'accueillir ne peut s'appuyer sur aucune regle universelle, et
place chaque individu a la frontiere du doute et de
I'inquiétude.

A cette difficulté éthique s'ajoute I'effacement progressif
des médiations politiques et religieuses collectives. Le choix
d'ouvrir ou non sa porte repose désormais entiérement sur
I'arbitrage familial ou individuel, renforgant la solitude
morale et les ressentiments intérieurs, que ce soit sous la
forme d'un sentiment de culpabilité pour avoir refusé, ou
d'appréhension d'étre stigmatisé pour avoir accepté.
Jacques Derrida rappelle que «[hospitalité véritable ne
commence qu'au moment ol I'on suspend son jugement, ol |'on
consent a accueillir I'autre avant de savoir qui il est ou ce qu'il
apporte» (J. Derrida, 1997, p. 25). Dans la réalité de
I'insécurité, la suspension du jugement exigée par I'ouverture
inconditionnelle pardit presque insoutenable.




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

Dés lors, accueillir devient acte de courage, mais aussi prise
de risque: a chaque fois, la balance penche entre mémoire
du don et crainte de tout compromettre. L'éthique de
I'hospitalité se recompose: elle cesse d'étre pur “vivre-
ensemble” et devient gestion prudente de la relation, ou
chacun essaie de préserver le sens du lien sans sacrifier la
sécurité.

Ces évolutions invitent a repenser les conditions
contemporaines d'une hospitalité juste: jusqu'ou peut-on
aller sans trahir I'néritage ? Quelles formes d'accueil sont
encore possibles dans un monde ou l'incertitude et la peur
dominent ? C'est a la lumiére de ces dilemmes, qui marquent
la limite du modéle hérité et ouvrent la voie d de nouvelles
pratiques, que s'ouvre la réflexion sur la refondation possible
de I'hospitalité africaine.

3. Vers une hospitalité résiliente : pistes pour une
refondation éthique

L'analyse des pratiques d'hospitalité confrontées a
I'insécurité met en lumiere une tension constante entre la
fidélité aux normes culturelles héritées et les impératifs
contemporains de protection. Si l'accueil de I'Autre conserve
toute sa force dans les référentiels symboliques et moraux
des sociétés africaines, ses modalités concretes se
transforment sous I'effet de la peur, de la méfiance et du
repli. Plutét qu'une disparition, on observe I'émergence de
nouvelles formes de résilience : ajustements collectifs,
espaces d'accueil encadrés, ressources de médiation
renouvelées. Ces adaptations témoighent de la capacité des
communautés a préserver le lien malgré les crises. Examiner




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

ces évolutions permet d'identifier les ressources
philosophiques, sociales et spirituelles susceptibles de
soutenir une refondation éthique de I'hospitalité, afin de
maintenir la reconnaissance de I'Autre dans des contextes
marqués par l'incertitude et le risque.

3.1. Reconstruire la confiance : l'enjeu des médiations

culturelles et communautaires

La fragilisation des médiations traditionnelles — chefs
coutumiers, anciens, leaders religieux — constitue l'un des
effets majeurs de linsécurité contemporaine sur les
sociétés africaines. Or, I'hospitalité ne peut s'exercer
pleinement sans un cadre partagé garantissant a la fois
l'accueil de I'Autre et la sécurité de I'hote. Cest ici
qu'intervient le concept de médiation culturelle et
communautaire: il désigne l'ensemble des dispositifs,
acteurs ou rituels grdce auxquels la confiance est tissée
entre étrangers et membres du groupe, en créant des ponts
de reconnaissance, de filtrage symbolique et de validation
sociale.

L'absence ou I'effacement de ces médiations conduit a une
individualisation du choix d'accueillir, souvent marquée par
I'incertitude et la peur. Comme le souligne A. Gotman,
«['hospitalité suppose toujours un tiers : celui qui introduit,
recommande, ou donne crédit a la relation» (A. Gotman,
2001, p. 88). Sans cette médiation, la relation a I'étranger
devient risquée, déséquilibrée, sujette a la défiance. Ce
constat rejoint la réflexion de J. Maritain, pour qui «les
corps intermédiaires » - ces structures collectives situées
entre l'individu et I'Etat - constituent le socle de toute
convivialité : « la personne ne peut se réaliser qu'au sein d'une
communauté organisée, et l'accueil de l'autre requiert un




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

cadre symbolique collectif pour éviter larbitraire ou
I'exclusion» (J. Maritain, 1936, p. 153).

Dans les sociétés africaines, l'institution du diatiguiya n'a
jamais été uniquement un geste individuel : elle s'appuyait sur
des procédés de reconnaissance, de parrainage ou
d'attestation communautaire. Comme l'observe S.M. Kam, « le
rituel du mot d'introduction, la présentation par un tiers
honorable, fondent la confiance, et font de I'hospitalité un
acte distribué et validé» (S.M. Kam, 2002, p. 58).
Revaloriser ces circuits - présentation, enquéte réciproque,
validation collective - permet de réinscrire I'accueil dans un
tissu de parole et de responsabilité partagée, sans pour
autant tomber dans la fermeture xénophobe.

L'enjeu, ici, n'est pas de revenir a une hospitalité aveugle,
mais de réinventer, a partir des ressources culturelles
propres, des procédures collectives de discernement et de
médiation. Comme I'écrit J.M. Gathogo, « la renaissance des
formes communautaires d'hospitalité, appuyées par la
médiation du groupe, of fre la meilleure chance de réconcilier
protection et reconnaissance de l'autre dans les sociétés
africaines contemporaines » (J.M. Gathogo, 2008, p. 49).
Dans les zones fragiles, reconstruire la confiance passe donc
par la revitalisation de ces médiations: conseils de
communauté, comités de veille, rituels d'introduction, parole
collective. Ce processus, s'il est lent, constitue une piste
centrale pour articuler de maniére éthique l'ouverture et la
protection.

3.2. Sauvegarder |'éthique de la reconnaissance dans un
contexte de peur.




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

Garantir la reconnaissance de |'Autre dans une atmosphére
de crainte et d'incertitude suppose une réinvention profonde
de ['hospitalité, fondée sur lintelligence collective et
I'adaptation des rituels sociaux a la réalité des crises
contemporaines. Historiquement, l'accueil de I'étranger -
jamais livré & l'arbitraire d'une décision individuelle -
reposait sur des dispositifs collectifs solides: présentation
formelle auprés du diatigui, validation par le chef ou le
conseil du village, et circulation publique de la parole sur les
motifs et I'identité du nouvel arrivant (Kam, 2002, p.58;
Diop, 1981, p.105). Ce modeéle relevait d'une culture
communautaire de l'information, c'est-a-dire d'un ensemble
de mécanismes visant d rendre visible chaque présence
étrangeére, a garantir la transparence des intentions, et a
faciliter ainsi une intégration concertée et surveillée.

Ce tissu dense, fait de mémoire partagée et de vigilance
collective, contribuait a dissiper I'ambiguité de I'anonymat :
la figure de I'Autre s'inscrivait d'emblée dans un récit
communautaire, assurant a la fois la sécurité du groupe et la
dignité de I'héte. En ce sens, I'hospitalité traditionnelle
combinait déja ce que I'on pourrait appeler une sociologie du
visible: chaque nouvel accueilli faisait Il'objet d'un
questionnement ritualisé, d'une enquéte collective et d'un
suivi assurant a la communauté le contrdle de la vulnérabilité
nécessaire a l'ouverture (Kam, 2002, p. 137 ; Gotman, 2001,
p. 145).

Or, la montée de linsécurité, I'effondrement de certains
circuits de médiation et la généralisation du soupgon
brouillent aujourd'hui ces repéres. Ce basculement de la
visibilité a l'opacité fragilise, selon A.B. Diop, le socle méme




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

de la reconnaissance sociale : « I'absence de parole collective
sur la présence de [I'Autre engendre la peur, la
désorganisation et la suspicion endémique» (Diop, 1981,
p. 105). L'étranger, désormais anonyme ou mal identifié, n'est
plus sujet de droits soumis a la protection du groupe, mais
porteur potentiel de danger, objet de surveillance voire de
dénonciation.

Pourtant, la solution n'est pas a rechercher dans un retour a
une hospitalité aveugle ou naive. Il s'agit au contraire de
réinventer une éthique de la reconnaissance, au sens donné
par A. Honneth: chaque personne accueillie doit étre
considérée comme un sujet a part entiere, digne d'écoute,
d'attention et d'intégration, et non réduite a son anonymat
ou a une identité de menace (Honneth, 2000, p.15). Ce
principe invite a replacer la visibilité, le dialogue public, et la
circulation contrdlée de linformation au centre des
pratiques d'accueil, selon des procédures ajustées a la
réalité du risque.

Cest ici qu'intervient la notion de prudence éthique. Elle ne
doit pas étre comprise comme un frein a l'ouverture, mais
comme une vertu collective permettant a la vigilance de ne
pas se refermer sur elle-méme. La prudence éthique articule
le souci de protection - la gestion collective des risques - et
la fidélité au principe de reconnaissance: questionner,
écouter, suivre, mais aussi garantir l'intégration par des
instances (comité d'accueil, médiation, conseil villageois) qui
mutualisent la décision et répartissent la responsabilité
(6athogo, 2008, p. B1). En favorisant des espaces de dialogue
et d'enquéte communautaire, cette approche évite le repli
tout en reconnaissant la nécessité d'un filtrage réfléchi.




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

Sur le terrain, reconstituer une culture communautaire de
I'information adaptée pourrait passer par l'innovation au sein
des structures existantes (modernisation des registres
villageois, formation de groupes de vigilance pluriels, recours
d la médiation par le humérique ou les médias locaux). Plus
généralement, il s'agit de redonner valeur a la parole
collective, c'est-a-dire a la capacité partagée de produire du
sens, de nommer |'Autre, et d'assumer collectivement le
choix de l'ouverture. Comme le rappelle S.M. Kam, «le
contrdle des récits, I'écoute ritualisée et la présentation
publique fondent la sécurité tout en sauvant la dignité de
I'hote» (Kam, 2002, p.137).

Au coeur de cette dynamique, la prudence éthique instaure
un équilibre mouvant, ou l'accueil n'est ni naif ni
systématiquement suspicieux. Ce sont la les conditions d'une
hospitalité résiliente: fournir a I'Autre un espace de
visibilité contrdlée, allier la responsabilité partagée a la
mémoire vivante du groupe, et refonder I'ouverture sur une
base innovante et ajustée a la réalité des crises.

3.3. Refonder I'hospitalité a partir des vulnérabilités
partagées
Un des défis éthiques majeurs en période d'insécurité est
de dépasser la vision classique d'une hospitalité unilatérale,
ot I'hdte incarne toute la générosité et |'étranger toute la
fragilité. Les réalités contemporaines, notamment dans les
zones sahéliennes et le centre du Mali, révélent une situation
ol hotes et accueillis partagent désormais la méme
incertitude, la précarité et |'exposition au risque. Ce
renversement oblige a repenser |'hospitalité, non plus
comme un geste descendant d'un lieu protégé vers un Autre




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

souffrant, mais comme une aventure commune d'Etres
également vulnérables.

C'est précisément dans ce contexte d'exposition commune
qu'émerge la notion de vulnérabilité partagée: chacun —
résident ou nouvel arrivant — affronte, a des degrés divers,
I'effritement des institutions, la perte de sécurité et
I'épaisseur des menaces. Comme le souligne P. Ricceur, «
c'est en admettant que chacun peut devenir a son four celui
qui a besoin d'aide, que la solidarité et |'hospitalité prennent
un véritable sens » (Ricceur, 1990, p. 206). Le geste d'accueil
devient ainsi un échange de reconnaissances mutuelles, ot
méme |'accueillant fait I'expérience de sa propre fragilité.
Cette dynamique de solidarité dans la précarité trouve une
expression forte dans les sagesses africaines, déclinées
selon les contextes mais mues par une méme éthique du lien.
Le diatiguiya mandingue invite a |'humilité communautaire :
nul n'est tout-puissant ni définitivement stable. « Nul n'est
achevé isolément ; c'est parce que la vulnérabilité traverse
tout le groupe que I'entraide trouve son sens et sa force »
(Kam, 2002, p. 186). Cette conception valorise une
hospitalité sans hiérarchie de prestige, fondée sur la justice
relationnelle, le respect et la capacité d'écoute. La fragilité
commune y est pensée comme moteur d'attention réciproque
et d'équilibre collectif.

La téranga wolof magnifie la générosité et le partage comme
principes structurants du lien social : |'accueil n'est pas
limité a I'abondance, mais il prend tout son sens et son
intensité dans la pénurie ou |'incertitude. Ainsi, « la grandeur
d'un peuple se mesure a sa capacité d'inclure I'autre, méme
dans la précarité » (Diop, 1981, p. 92). En contexte de crise,
la solidarité devient non seulement possible, mais légitime —




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

la communauté s'affirme par sa capacité a accueillir et
protéger selon des modalités renouvelées.

Toutes ces sagesses, bien ancrées dans la quotidienneté,
montrent que |'hospitalité africaine n'est pas une posture
figée. Elle irrigue le tissu social et inspire de nouvelles
pratiques la ou les cadres institutionnels vacillent : entre
cohabitation de familles déplacées et villageois,
mutualisation des ressources, initiatives collectives
solidaires des femmes ou des jeunes, une hospitalité
discréte mais inventive persiste. C'est dans cette réalité
que la notion de diatiguiya résiliente prend fout son sens :
désormais, |'accueil ne dépend plus de la position sociale ou
des moyens, mais de la reconnaissance mutuelle de la
fragilité et d'une créativité partagée au service du lien.
C'est ici que la philosophie de |'humanité trouve son
approfondissement et son actualité. Son principe central est
la reconnaissance de |'autre humain comme un semblable :
I'humanité désigne cefte « opération vitale » de
reconnaissance mutuelle, par laquelle chacun s'engage a faire
I'humanité ensemble en accord a autrui respect, soin et
attention. Selon T. Samaké, « il s'agit d'un processus qui
permet a une personne de se reconnaitre dans son essence
d'@tre humain et de reconnaitre I'autre comme faisant partie
de I'humanité : I'autre aussi est humain » (T. Samaké, 2023,
299). Plus qu'une abstraction, c'est un art et une expérience
: celle de traiter autrui en humain, de reconnditre en lui un
€tre a protéger et dont |'existence enrichit la notre. Cette
philosophie impose |'exigence de bientraitance, rappelant
que toute vie est sacrée et qu'au coeur de la plus grande
vulnérabilité peut déployer le sens profond de I'hospitalité.




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

Enfin, cette reconfiguration s'inscrit dans une éthique de la
vulnérabilité (Laugier, 2012), ol la fragilité devient
ressource pour la justice, la solidarité et le soin mutuel : «
La fragilité n'est pas a fuir ; elle est au fondement méme
des obligations morales et du soin pour autrui » (Laugier,
2012, p. 34). Refonder I'hospitalité a partir des
vulnérabilités partagées, c'est donc reconnditre la précarité
comme moteur de coopération et faire de chaque acte
d'accueil un courage quotidien ancré dans la mémoire des
épreuves et |'espérance d'un vivre-ensemble renouvelé.

Conclusion générale

L'hospitalité africaine, longtemps établie en pilier du lien
social et de la coexistence, traverse une période de
profonde reconfiguration sous |I'effet de I'insécurité, de
I'incertitude et de [I'effritement des reperes
communautaires. Loin de se réduire a un héritage figé, elle
s'avere étre, a |'épreuve des crises contemporaines, un
espace vivant d'innovation, de résistance relationnelle et de
recomposition du vivre-ensemble, comme le démontrer les
valeurs toujours actives du diatiguiya, du maaya et de la
téranga.

Le regard scientifique porté sur ce phénomeéne bénéficie ici
d'une approche véritablement interdisciplinaire, croisant
I'anthropologie, la philosophie morale africaine, la sociologie
du risque et une éthique contemporaine du soin. Comprendre
I"hospitalité a travers la grille de la vulnérabilité partagée
invite a repenser la plasticité des sociétés : comment celles-
ci, loin de céder a la tentation de la réplique ou du repli sur
soi, puisent dans leurs sagesses et leurs ressources locales




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

de quoi ajuster en permanence les modalités de |'accueil, du
respect et de la solidarité. Ce renouvellement invite a
inscrire |'hospitalité comme un objet central des études
africaines et une clé d'analyse des dynamiques culturelles du
présent.

Socialement et culturellement, la résilience des acteurs
ordinaires apparait comme le coeur dynamique de la société :
familles, communautés villageoises, réseaux de voisinage
conjuguent prudence, créativité et attachement aux valeurs
ancestrales pour maintenir |'ouverture, préserver la dignité
humaine et retisser des liens dans la précarité. Le diatiguiya,
le maaya et la téranga perdurent non comme simples
souvenirs, mais comme principes d'ajustement, garants
d'une hospitalité capable de s'adapter, de se réinventer et
de continuer a accueillir I'autre, méme dans la fragilité.
Politiquement, la réflexion interroge la responsabilité
collective : considérer |'hospitalité non plus comme un
supplément folklorique ou une morale facultative, mais bien
comme une stratégie de stabilité, d'intégration et de
pacification, essentielle a la cohésion nationale. Reconnditre
et accompagner le potentiel social et civique du diatiguiya,
du maaya et de la téranga est un impératif pour toute
politique publique soucieuse d'ancrer la sécurité dans une
éthique du lien.

Au-dela, c'est la philosophie de I'humanité qui éclaire la
profondeur de ces dynamiques : elle postule que la
reconnaissance de |'autre comme semblable, |'attention a la
vulnérabilité partagée et la mise en ceuvre quotidienne de la
bientraitance constituent le ressort vital de la relation
humaine. C'est en faisant de la sollicitude, du respect et du
soin mutuel une expérience vécue et partagée que les




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

sociétés africaines transforment |'épreuve en ressource et
I'adversité en promesse d'avenir. L'humanitude donne ainsi
toute sa valeur a |'hospitalité contemporaine : elle oriente
I'action non vers la simple survie, mais vers
I'approfondissement du sens d'étre humain avec |'autre.

En définitif, accueillir aujourd'hui en Afrique, c'est choisir
de faire de la vulnérabilité partagée non un motif de
fermeture, mais le point d'appui d'un renouveau social,
politique, culturel et moral.
C'est affirmer que la force d'une société réside moins dans
la peur de I'autre que dans |'engagement lucide a faire
I'humanité ensemble, méme au cceur de |'incertitude.

Références bibliographiques

DERRIDA Jacques, 1997, De I'hospitalité, Paris, Calmann-
Lévy

DIOP Abdoulaye Bara, 1981, La famille wolof : tradition et
changement, Dakar-Paris, NEA

GATHOGO Julius Mutugi, 2008, « La philosophie africaine
telle qu'elle s'exprime dans les concepts d'hospitalité et
d'Ubuntu », Journal of Theology for Southern Africa, vol.
130, pp. 39-53

GOTMAN Anne, 2001, L'épreuve de l'étranger. Essai sur
I'hospitalité familiale, Paris, Plon

HONNETH Axel, 2000, La lutte pour la reconnaissance,
Paris, Seuil

KAM Sory Mohammed, 2002, Philosophie africaine et
société traditionnelle, Paris, Karthala

LAUGIER Sandra, 2012, La voix et la vertu. Variétés du care,
Paris, Editions du Seuil




Revue SAHEL / GATES _Aoiit 2025

MARITAIN Jacques, 1936, Humanisme intégral, Paris,
Fernand Aubier

OZUMBA Michael Chukwuemeka, 2014, On African Sense of
Hospitality, Community and Communal Relations, Awka,
Nnamdi Azikiwe University Press

RICCEUR Paul, 1990, Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil
SAMAKE Thérése, 2023, « L'autre aussi est humain... Pour
une philosophie de I'humanitude comme paravent contre
I'extrémisme violent », Actes du collogue international
scientifiqgue sur le respect des droits de ['homme et
I'éducation a la paix dans le cadre de la prévention de
I'extrémisme violent, Bamako, Bandama, pp. 293-316

Enquéte de terrain

o Art-Hospitalite-et-insecurite.docx. Enquétes de
terrain réalisées au Mali et au Sénégal (zones
sahéliennes et rurales), entretiens, observations et
récits collectés entre 2024 et 2025.




