PNEUMATOLOGIE ET CHRISTOLOGIE :
ARTICULATION ET PORTEE THEOLOGIQUE

Mlan Kouakou Pierre ANZIAN

Maditre-Assistant

UCAO-UUA /Institut Saint Thomas d’Aquin a Yamoussoukro
anzian2009@yahoo.com

Résumé

Cet article voudrait déceler le lien entre la doctrine de I'Esprit Saint
(pneumatologie) et la doctrine de la Personne et I'ceuvre de Jésus Christ
(christologie) et ses implications pour la vie de foi des chrétiens. De nos
jours, la Pentecéte dévoile aux croyants qu'ils ne peuvent mener une vie
authentiquement chrétienne sans I'Eprit Saint. Alors la question qui guide
et oriente cette étude fondamentale et théorique s'énonce comme suit :
quelle est la portée théologique de l'interaction entre la pneumatologie et
la christologie ? En nous appuyant sur les Ecritures, les Péres de I’église
et le Magistére via la théologie systématique comme méthode, nous avons
démontré que I'Esprit est considéré comme l'agent de I'Incarnation du
Christ, de sa vie, de sa mort et de sa résurrection, de la fondation de
I'Eglise et de I'animation de sa mission évangélisatrice, Jjouant ainsi un réle
central dans la christologie. In fine, I'Esprit Saint est intimement lié d la
christologie au point qu'une christologie pneumatologique a vu le jour en
théologie chrétienne. Celle-ci ouvre le chemin d'une foi authentique. Du
reste, malgré sa présence omniprésente et son réle prépondérant dans la
vie des chrétiens, I'Esprit Saint est souvent ignoré ou mal compris par les
croyants : ce qui fait de lui un « Dieu inconnu ». Cette étude cherche donc
a faire découvrir I'Esprit Saint, a révéler sa présence et son action dans
la vie des hommes tant dans le passé que dans le présent, et montrer
comment il peut étre un guide et un consolateur pour chaque homme
aujourdhui.

Mots-clés : Esprit Saint, Guide et consolateur, Jésus Christ, Passé et
présent, Vie chrétienne.


mailto:anzian2009@yahoo.com

Abstract

This article seeks to identify the link between the doctrine of the Holy
Spirit (pneumatology) and the doctrine of the Person and work of Jesus
Christ (Christology) and its implications for the life of faith of Christians.
Today, Pentecost reveals to believers that they cannot lead an
authentically Christian life without the Holy Spirit. So the question
guiding and orienting this fundamental and theoretical study is : what is
the theological significance of the interaction between pneumatology and
Christology ? Drawing on Scripture, the Church Fathers and the
Magisterium, using systematic theology as our method, we have
demonstrated that the Spirit is considered the agent of Christ's
Incarnation, life, death and resurrection, of the founding of the Church
and of the animation of its evangelizing mission, thus playing a central role
in Christology. Ultimately, the Holy Spirit is so closely linked to
Christology that a pneumatological Christology has emerged in Christian
theology. This opens the way to authentic faith. Moreover, despite his
omnipresent presence and preponderant role in the lives of Christians, the
Holy Spirit is often ignored or misunderstood by believers: which makes
him an "unknown God". The aim of this study is to reveal the Holy Spirit’s
presence and action in human life, both past and present, and to show how
he can be a guide and comforter for everyone today.

Keywords : Holy Spirit, Guide and Comforter, Jesus Christ, Past and
Present, Christian life.

Introduction

La pneumatologie et la christologie, bien que distinctes sont
intfimement liées dans la théologie chrétienne. Celle-ci est une
tradition vive de pensée de plus de 2000 ans. De nos jours, la
théologie se présente comme un savoir et l'on parle de « savoir
théologique » dans la tradition catholique (Joseph Ratzinger, 1979
; Karl Rahner, 1983 ; Jean Yves Lacoste, 2009). L'objet d'étude de
ce savoir est Dieu. Par ailleurs, I'église catholique considére que le
savoir théologique est rationnel dont l'objet est donné par
révélation (la Parole de Dieu), qui a son tour, est transmise et



interprétée par Eglise. La théologie chrétienne se subdivise en
plusieurs disciplines. La pneumatologie et la christologie, deux
disciplines, de la théologie chrétienne, s'articulent autour de la
personne et l'ceuvre de I'Esprit Saint et de Jésus Christ,
respectivement.

La pneumatologie explore la nature et I'action de I'Esprit Saint,
souvent décrit comme le souffle ou I'esprit de Dieu. Elle examine
son role dans la création, la révélation, la sanctification et
I'inspiration des Ecritures. Elle interroge sa relation avec le Pere,
ainsi que son action dans la vie de I'église et des croyants. Quant a
la christologie, elle se concentre sur la personne et l'ceuvre de
Jésus Christ, sa divinité, son humanité. Elle interroge sa nature
(vraiment Dieu et vraiment homme) et sa mission (salut,
révélation). Concernant larticulation entre pneumatologie et
christologie, elle se manifeste dans la compréhension de I'ceuvre
salvatrice de Dieu. L'articulation théologique de la pneumatologie
et la christologie révéle que le Saint Esprit joue un réle essentiel
dans la réalisation de |'ceuvre salvatrice de Jésus Christ, et que la
compréhension de I'un éclaire 'autre (Yves Congar, 1984 ; Walter
Kasper, 1990 ; Jean Zizioulas, 1995). La portée théologique de
cette articulation réside dans une compréhension plus compléte de
la Trinité et de I'économie du salut, en mettant en lumiere l'unité
et la distinction des personnes divines dans leur ceuvre commune.
En d'autres termes, la portée théologique de l'articulation entre
pneumatologie et christologie donne de saisir la compréhension de
I'action de Dieu dans le monde et dans la vie des croyants (Jiirgen
Moltmann, 1999 ; Henri de Lubac, 2003 ; Louis Brouyer, 2009).

Dans cet élan, la théologie postule que Dieu existe et qu'il nous
a parlé a travers sa Parole. Dieu parle « sous maintes formes » :
dans la création, a travers les prophétes et les sages, a travers les
Saintes Ecritures et, de la facon définitive, a travers la vie, la mort
et la résurrection de Jésus Christ, le Verbe fait chair (Cf. Hb 1, 1-
2). Dans le mystere trinitaire sur lequel se fonde la foi et la vie
chrétienne, c'est le Christ qui est au centre du dessein divin



concernant le salut : le Pére réalise « le mystére de sa volonté »
(Ep 1, 9) en envoyant son Fils bien-aimé pour le salut de tous, et en
nous communiquant son Esprit grdce & lui. Selon Vincent Ferrer
(2005 : 8), cet admirable dessein divin est le « mysteére tenu caché
depuis les siecles en Dieu » (Ep 3, 9), qui a été révélé et réalisé
dans l'histoire par Jésus-Christ. En effet, le mystere trinitaire est
la racine de la théologie chrétienne, mais c'est le Christ qui en est
le centre. Il importe de souligner que dans l'histoire du salut, fout
converge vers la Personne de Jésus Christ, et la théologie posséede
donc une structure christocentrique.

Au regard ce christocentrique, il apparait pertinent de
s'interroger sur la place et le réle de I'Esprit Saint dans I'économie
du salut. Si la Pentecote dévoile aux chrétiens d'aujourdhui
qu'aucun fidéle ne peut mener une vie authentiquement chrétienne
sans le Saint Esprit, alors il y a lieu de chercher a déceler
I'interaction entre la pneumatologie qui étudie le Saint Esprit et la
christologie qui examine la Personne et I'ceuvre de Jésus Christ.
Ainsi, la question qui émerge de cette recherche pourrait
s'énoncer comme suit: quelle est la portée théologique de
l'interaction entre la pneumatologie et la christologie ? Notre
étude qui est a une recherche théorique et fondamentale voudrait
faire progresser la connaissance non seulement sur le rdle crucial
de I'Esprit Saint dans la Personne et I'ceuvre de Jésus Christ mais
aussi les implications de ce rapport dans la vie de foi des croyants
aujourd’hui sans toutefois omettre de mettre en évidence sa
portée sociale et utilitaire.

Comme objectif principal, notre étude vise a monter I'existence
d'un rapport intrinseque entre pneumatologie et christologie au
point d'aboutir d une christologie pneumatologique. Quant a
l'objectif spécifique, il voudrait mettre en lumiére la portée
théologique du lien crucial entre pneumatologie et christologie
dans la vie de foi des chrétiens d'aujourd'hui. Montrer l'interaction
intime entre pneumatologie et christologie, c'est mettre en avant,
d'une part, 'importance de I'Esprit Saint dans la théologie de Jésus



Christ, et d'autre part, son réle de guide et de consolateur pour
chaque homme aujourd'hui. En définitive, la pneumatologie et la
christologie sont deux disciples théologiques complémentaires
dont I'étude conjointe permet une compréhension plus profonde de
Dieu, et de son plan de salut, et de la vie chrétienne.

Pour atteindre ces objectifs, nous recourons a la théologie
systématique comme méthode. Elle permet une approche plus
structurée et organisée de la doctrine de la Trinité, de la
christologie et de la pneumatologie, en intégrant les apports de
I'exégese et de l'histoire de la théologie. L'étude I'articulation
entre pneumatologie et christologie implique une approche plus
rigoureuse, qui tient compte des dimensions scripturaire,
historique, systématique et pratique de la foi. Elle permet de
cerner en profondeur la portée théologique de l'articulation entre
la pneumatologie et la christologie pour les humains et la vie de foi
des chrétiens actuels.

Cette démarche se déploiera suivant trois axes. Dans le
premier, nous mettrons en lumiére la corrélation entre la
pneumatologie et la christologie. Dans le deuxieme, il s'agit de
montrer que la pneumatologie est le coeur battant de la théologie.
Dans le troisieme, nous esquisserons une lecture théologique du
lien entre la pneumatologie et la christologie pour les chrétiens
d'aujourd'hui. Cette lecture conduira les humains, d'une part, d se
laisser modeler par I'Esprit Saint jour aprés jour en vue d'une union
intime avec Dieu, et d'autre part, a une foi authentiquement
chrétienne car I'Esprit Saint rend droit ce qui est faussé et
installe le croyant dans la vérité tout entiére. En définitive, la
portée théologique de la corrélation entre la pneumatologie et la
christologie donne de mettre un terme a I'écartéelement du
chrétien africain et ouvre le chemin de l'authentique foi en la
Personne de Jésus Christ.

Apres cette annonce du plan de notre argumentation, il sied
d'aborder le premier axe de notre article dans les lignes qui
suivent.



1. L'interaction entre la pneumatologie et la christologie

Le rapport entre la pneumatologie et la christologie est crucial
en théologie chrétienne. La pneumatologie étudie le Saint Esprit
tandis que la christologie examine la Personne et I'ceuvre de Jésus
Christ. L'Esprit Saint est considéré comme I'agent de |'Incarnation
du Christ, de sa vie, de sa mort et sa résurrection, de la fondation
de |'église et de l'animation de sa mission évangélisatrice, jouant
ainsi un rdle central dans la christologie.

Concernant ['Esprit Saint et ['Incarnation, les Ecritures
dévoilent que I'Esprit Saint est considéré comme l'agent de
I'Incarnation, c'est-a-dire que Jésus est congu par I'Esprit et
devient Fils de Dieu. L'Incarnation qui signifie littéralement
« entrer dans la chair » ne se résume pas a une simple entrée dans
la chair. C'est en effet « I'opération par laquelle Dieu éléve jusqu'a
lui une nature humaine déterminée, formée dans le sein de la
Vierge Marie, pour la faire subsister dans la seconde personne de
la Trinité » (Lacoste, 2007 : 1451). L'Incarnation, c'est Dieu fait
homme en Jésus-Christ. Les deux descriptions scripturaires les
plus saisissantes de I'Incarnation se tfrouvent, l'une dans le
prologue de saint Jean, 'autre dans I'épitre aux Philippiens.

Le prologue de saint Jean est d'une richesse dogmatique
inépuisable. Ce sur quoi il insiste avec emphase, c'est la dualité des
natures et l'unité de la personne : le méme qui est dans le sein du
Pére de toute éternité est venu dans le temps habiter parmi nous ;
le méme qui est Dieu, Créateur et Vivificateur, s'est fait chair et
homme comme nous.

Le texte christologique par excellence de toute I'économie de
I'incarnation est, de l'aveu de tous les exégetes, celui de I'épitre
aux Philippiens : « Le Christ qui avait la condition de Dieu (..) que
toute langue confesse que le Seigneur, c'est Jésus Christ d la gloire
de Dieu » (Ph 2, 5-11). Ici apparaissent deux natures et une seule
personne.



Pour les Péres de I'Eglise en tant que premiers théologiens de la
foi, Jésus est a la fois vrai homme et vrai Dieu. Ignace d'Antioche
a démontré que les attributs divins et les attributs humains
conviennent au Christ simultanément. Il a condensé tout le dogme
de I'Incarnation en ces formules mystiques : « Deux natures, la
divinité selon laquelle il est Dieu, spirituel et inengendré ;
I'humanité selon laquelle, il est Fils de Marie, etc.; une seule
personne, c'est le seul et méme médecin qui est a la fois inengendré
et engendré » (1998 : Lettre aux éphe’siens, VII, 2)

Le témoignage de I'Epitre & Barnabé (1971 : V, 5-12) évoque le
Seigneur, Fils de Dieu, apparu dans la chair afin de vaincre la mort
dans la chair, faire la preuve de la résurrection de la chair et
expier tous les péchés.

Dans les débats christologiques des premiers siécles, les
conciles ont contribué a la formation du dogme de I'Incarnation que
I’église, latine et grecque, a peu a peu regu comme définition de
foi. Au Concile de Nicée (325), I'Eglise proclame la divinité de
Jésus face aux ariens qui nient la divinité du Christ. Au Concile de
Constantinople (381), I'église proclame la divinité du Saint Esprit
face au pneumatomaques qui nient la divinité du Saint Esprit. Au
Concile d'éphése (431), I'église proclame Marie, Mére de Dieu
(grec : Théotokos) a la suite de la divinité du Christ. Au Concile de
Chalcédoine (451), I'église définit Jésus comme vrai Dieu et vrai
homme pour affirmer la dualité des natures contre les Eutychiens,
et l'unité des personnes contre les Nestoriens. Les conciles
ultérieurs (du concile de Constantinople IT en 553 jusqu'au concile
de Florence en 1439) affirmeront la méme réalité christologique :
une seule personne en deux natures.

Au sujet le Saint Esprit et la vie du Christ, les Ecritures
révelent que I'Esprit Saint a joué un réle central et multiple. Il est
présent des sa conception, le guide tout au long de son ministere
et joue un rdle crucial dans sa mort et sa réssurection.

Le Saint Esprit est mentionné dans la conception virginale de
Jésus, ol Marie est enceinte avec la puissance de Esprit Saint. (Cf.



Lc 1,26-32). L'Esprit Saint descend sur Jésus lors de son baptéme
dans les eaux du Jourdain par Jean le Baptiste, symbolisé par la
descente par une colombe, et une voie du ciel disait : « Celui-ci est
mon Fils bien-aimé, en qui je trouve ma joie. » (Mt 3, 17). L'Esprit
Saint est également mentionné durant la vie et le ministere de
Jésus. Apres son baptéme, I'Esprit Saint conduit Jésus au désert
ol il est tenté par le diable. (Cf. Lc 4, 1-2). Jésus, rempli de |'Esprit
Saint, exerce son ministére avec autorité et compassion. L'Esprit
Saint donne la puissance nécessaire a Jésus de précher, guérir les
malades et chasser les démons (Lc 4, 18-19), au point que sa
renommée était si grande. Cette puissance est si manifeste que ses
auditeurs « étaient frappés d'étonnement » (Mt 13, 54).

Sous l'action de I'Eprit Saint, Jésus accepte le sacrifice de la
Croix. Apres la célébration de la Sainte Céne, Jésus part avec ses
disciples pour le mont des Oliviers (Cf. Mt 13, 36-56). Ainsi,
I'Esprit Saint et le sacrifice de la Croix sont intiment liés dans la
théologie chrétienne. Le sacrifice de la Croix, ou Jésus meurt pour
les péchés de I'humanité, est rendu efficace par l'action de I'Esprit
Saint, qui donne la foi et permet aux croyants de vivre selon
I'évangile. En d'autres termes, I'Esprit Saint rend le sacrifice de la
Croix pertinent et applicable a la vie des croyants. En résumé, le
sacrifice de la Croix est un événement historique, mais I'Esprit
Saint est celui qui rend ce sacrifice pertinent et efficace dans la
vie de chaque croyant. La Croix du Christ se présente comme le
lieu indépassable du don de I'Esprit Saint aux hommes. En effet, a
partir du moment ou I'on apprend a comprendre la Croix du Christ
a la maniere des Apdtres, dans la lumiére de I'Esprit Saint, il
devient possible de comprendre [l'histoire entiére des hommes
d'une fagon théologique : sous le signe indépassable de la Croix.

Aprés la Croix intervient la Résurrection. L'Esprit Saint est
I'agent de la Résurrection du Christ. Ainsi, I'Esprit Saint et la
Résurrection sont intiment liés dans la foi chrétienne. La
Résurrection est le coeur de la foi chrétienne, et I'Esprit Saint est
celui qui révele et communique les fruits de cette Résurrection a



I'humanité. L'Esprit Saint, descendu sur les Apdtres a la Pentecote,
est le moyen par lequel les effets de la Résurrection sont
communiqués aux croyants. En outre, 'Esprit Saint est celui qui
permet aux chrétiens de témoigner de la Résurrection et de vivre
dans la puissance de cette victoire. De surcroit, la pensée biblique
souligne l'unité de I'étre humain, corps et esprit, dans la
Résurrection. L'Esprit Saint est donc aussi celui qui impliqué dans
la transformation du corps, le préparant pour la vie éternelle. En
somme, la Résurrection de Jésus Christ est le point de départ
d'une nouvelle création, et I'Esprit Saint est 'agent divin qui rend
cette nouvelle vie accessible et perceptible aux croyants.

La Pentecote comme achevement du mystere pascal du Christ
est la célébration de la venue de I'Esprit Saint sur les Apotres de
Jésus, dix jours aprés I'Ascension et cinquante jours aprés la Pdque
juive, Chavouot. Cet événement est considéré comme la naissance
de I'église chrétienne primitive. Jésus avait promis a ses disciples
qu'ils recevraient la force de I'Esprit Saint avant son Ascension (Cf.
Ac 1, 8), et la Pentecdte marque la réalisation de cette promesse.
L'Esprit Saint est le protagoniste de toute la mission ecclésiale :
son action ressort éminemment dans la mission ad gentes, comme
on le voit dans I'église primitive avec la conversion de Corneille (Cf.
Ac 10, 23-48), avec les décisions sur les problemes qui se font jour
(Cf. Ac 15, 1-31), avec le choix des territoires et des peuples (Cf.
Ac 16,6 -8). Dés lors, la Pentecote est liée a Jésus Christ a la
lumiere de la promesse, de la réalisation de la promesse, la
fondation de I'église et de son envoi en mission. « Allez | De toutes
les nations faites des disciples : baptisez-les au nom du Pére, et du
Fils, et du Saint-Esprit, apprenez-leur a observer tout ce que je
vous ai commandé. Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu'a
la fin du monde. » (Ac 28, 18-19).

Le rapport intime entre pneumatologie et christologie laisse
apparditre le rdle prépondérant de la pneumatologie dans la vie
chrétienne. Au regard de ce réle intime et central dans la vie de
foi, le théologien orthodoxe Nikos Nissiotis (1963 : 86) n'a pas



hésité a affirmer : « La pneumatologie est le cceur de la théologie
chrétienne ; elle touche tous les aspects de la foi en Christ ». Quel
commentaire pouvons-nous faire de cette affirmation ?
L'interprétation des dires du théologien orthodoxe Nikos Nissiotis
constitue le deuxieme axe de notre de notre article.

2. La pneumatologie : le cceur battant de la théologie

Affirmer que la pneumatologie est le cceur battant de la
théologie revient a montrer que I'étude de I'Esprit Saint est au
ceeur de la foi chrétienne. Cette démonstration s'appuiera
essentiellement sur l'action de ['Esprit dans la vocation
missionnaire de I'église, la liturgie et les sacrements, la vie
spirituelle et le témoignage chrétien dans le monde comme fruits
de I'Esprit Saint.

En ce qui concerne la vocation mission de l'église, I'Esprit Saint
se présente comme l'agent de cet envoi en mission puisqua la
Pentecéte, il donne naissance a l'église. Or, « I'église existe pour
évangéliser » comme le rappelle le Pape Paul VI (1975 : n° 14). Et
la Pentecote est une source d'inspiration pour cette mission. Pour
Jean-Paul IT (2001, n° 2), « l’église natt missionnaire parce qu'elle
natt du Pére, qui a envoyé le Christ dans le monde ; du Fils qui, mort
et ressuscité, a envoyé les Apdtres a toutes les nations ; de I'Esprit
Saint, qui leur communique la lumiére et la force nécessaires pour
accomplir cette mission ».

Pour Nissiotis, I'Esprit Saint est aussi le principe de la
communion ecclésiale. La théologie catholique enseigne que I‘église,
en tant que Corps du Christ, est animée et sanctifiée par I'Esprit
Saint, qui en fait une réalité vivante. Nissiotis (1993 : 87) souligne
cela lorsqu'il écrit : « L'Esprit Saint est celui qui crée l'unité dans
la diversité, qui fait de I'Eglise un seul Corps ». Cette idée rejoint
I'enseignement de Paul dans (1 Cor 12,12-13), ou il déclare que
I'Esprit distribue a chacun ses dons pour |'édification d'un seul
Corps. Nissiotis voit également la mission de I'Eglise comme étant



pleinement spirituelle et pneumatologique. En ce sens, il (1985 :
212) affirme : « L'église est missionnaire par essence, car elle vit
de I'Esprit, et I'Esprit I'envoie dans le monde pour témoigner de
I'amour de Dieu ». Cette affirmation rejoint Evangelii Nuntiandi de
Paul VI, qui souligne que I'Esprit est I'agent véritable de la mission
de I'église. Le Concile Vatican IT dans le Décret Ad Gentes (1964 :
n°> 4) confirme que la mission est une action de I'Esprit Saint,
appelant l'église a proclamer la Bonne Nouvelle du salut.

Nissiotis, en soulignant le rdle de I'Esprit Saint dans la mission,
renforce aussi la notion de communion. Il rappelle que l'unité de
I Egllse provient de l'adhésion a I'Esprit : « L' Egllse ne peut vivre et
grandir que si elle est totalement ouverte a I'Esprit, qui fait d'elle
une communauté missionnaire et eucharistique » (1994 : 95). Cela
rappelle les Paroles de Jésus dans l'évangile de Matthieu : « Allez,
de toutes les nations faites des disciples Allez! De toutes les
nations faites des disciples : baptisez-les au nom du Pére, et du
Fils, et du Saint-Esprit » (Mt 28,19). L'action de I'Esprit Saint est
fondamentale a la fois pour I'unité de l'église et pour sa mission
d'évangélisation.

La Pentecote rappelle a I'Eglise sa vocation essentielle :
transmettre la Bonne Nouvelle avec la puissance du Saint-Esprit.
Pour Jean Noél Dol (2016 : 31), I'Esprit Saint, troisieme hypothese
qui exprime la relation d'amour au sein de la Trinité se présente a
la fois comme un principe ecclésial et d'unité. Ce qui voudrait dire
que I'église est en rapport avec la Trinité, mieux elle tire son
origine de la communauté intra-trinitaire. En effet, c'est cette
communion intra-trinitaire qui rejaillie dans l'église faisant d'elle
le lieu ot I'Esprit Saint agit pour rassembler les croyants, faisant
d'eux des fils d'un méme Pere. Dans cet élan, Yves Congar (1979 :
127-128) rapporte que Saint Bonaventure avait écrit : « De méme
que le Pére et le Fils et le Saint-Esprit sont un seul principe de la
création en raison de la production de la hature, ainsi sont-ils aussi
un seul Pére en raison du don de la grdace ». En d'autres termes,
I'Esprit Saint fait de nous des enfants de Dieu parce qu'il est



I'Esprit du Fils. Nous devenons fils adoptifs par assimilation a la
filiation naturelle, selon Thomas d'Aquin (1993 : IV, 21), comme il
est dit en Rm 8, 29 ; nous sommes prédestinés a étre conformes a
I'image de son Fils, afin que celui-ci soit le premier-né d'une
multitude de fréres. C'est donc I'Esprit Saint qui nous établit dans
la filiation divine et fait de nous des freres pour le Christ.

En observant la christologie dans wune perspective
pneumatologique, on peut y voir la pertinence de I'action de I'Esprit
dans I‘église. En effet, I'Esprit Saint agit d toutes les étapes
importantes de la vie de Jésus ; des I'Incarnation (Cf. Lc 1, 35),
dans le baptéme du Christ (Cf. Mt 3,16), et a la résurrection (Cf.
Rm 8,11). Aussi, c'est par l'action de ce méme Esprit que ndit la foi
en Christ (Cf. 1 Co 12,3). Or, étre chrétien, c'est étre en Christ,
faire du Christ le principe de sa vie, mener sa vie au compte du
Christ. Yves Congar (1979 :129) laisse entendre que c'est I'Esprit
qui rend chrétien et nous assimile au Fils éternel, en nous octroyant
le titre de fils de Dieu. Par conséquent, nous sommes astreints par
une obligation de conversion a Jésus pour rester fidéle a cet Esprit
qui fait de nous des fils.

L'église sacrement universel de salut engendre a la foi par les
sacrements. Le salut opéré par I'Eglise trouve son expression dans
la liturgie et les rites sacramentels ol I'Esprit Saint joue un rdle
essentiel dans l'efficacité des sacrements.

Dans la tradition catholique, la liturgie et les sacrements sont
les moyens par lesquels les croyants rencontrent efficacement le
Christ. Nissiotis, fideéle a cette doctrine, place I'Esprit Saint au
ceeur de I'efficacité des sacrements. Pour lui, I'Esprit est celui qui
rend les signes sacramentels opérants, leur conférant la capacité
de sanctifier. Das cet élan, il affirme (1982 : 92) : « Cest par
I'Esprit que les signes sacramentels prennent leur efficacité et
deviennent le moyen de la grdce ». Cette vision s'accorde avec la
Constitution Sacrosanctum Concilium (1963 : n° 59) du Concile
Vatican IT, qui enseigne que I'Esprit Saint joue un réle central dans
la sanctification des rites liturgiques. La célébration eucharistique



devient un lieu ou, grdce a I'Esprit Saint, les éléments du pain et du
vin sont transformés en Corps et Sang du Christ. C'est ce que la
doctrine catholique appelle la transsubstantiation : elle affirme
que par la consécration opérée par le prétre et l'effusion de
I'Esprit (épiclése), les oblats deviennent réellement le Corps et le
Sang du Christ. Nissiotis, en soulignant la dimension vivante de
cette transformation, approfondit la compréhension de l'église sur
le mystére eucharistique. En outre, Nissiotis va au-dela de
I'efficacité des sacrements pour insister sur leur fonction
pédagogique. Dans cette optique, il affirme (1990 : 130): « La
liturgie, loin d'@tre un simple rituel, est l'outil par lequel I‘église
enseigne a ses membres a vivre dans I'Esprit Saint ». Cette idée
fait écho a la vision catholique de la liturgie comme une école de
vie chrétienne, ol les croyants sont formés a la priere et a la
communion. Pour Gilles Emery, I'Esprit Saint et sa présence active
dans le monde « est fondatrice de la vie chrétienne » (2009 : 143).

Aprés la réception des sacrements, les chrétiens prolonge
I'enracinement de leur relation a Dieu a travers la vie spirituelle.
Cest aussi le lieu ol I'Esprit Saint se présente comme un agent de
fertilité et de présence continuelle de Dieu dans I'histoire.

Dans la théologie catholique, la vie spirituelle repose sur |'union
intime avec Dieu, réalisée par I'Esprit Saint. Pour Nissiotis, I'Esprit
ne se limite pas a une présence diffuse ; il est le moteur de la
transformation intérieure du croyant. Cette sanctification
intérieure n'est pas simplement un acte extérieur, mais une
transformation profonde de ['étre chrétien. Nissiotis (1995 :
112) le souligne clairement en ces termes : « L'Esprit Saint ne nous
transforme pas de maniére extérieure, mais il pénétre notre tre
et fait de nous des participants actifs a la vie trinitaire ». Cette
centralité de I'Esprit Saint dans le processus de sanctification est
également présente dans la Constitution dogmatique Lumen
Gentium (1964 : n° 40) du Concile Vatican II, qui enseigne que
I'Esprit Saint sanctifie I'Eglise et chaque croyant. Nissiotis inclut
aussi l'aspect affectif dans la fransformation spirituelle, mettant



I'accent sur la priere. Pour lui (1984 : 157), « la priére chrétienne
ne prend tout son sens que dans |'action de I'Esprit, car c'est lui
qui nous permet de dire 'Abba, Pére' ». Cette idée rejoint celle de
I'ApStre Paul dans I'ép?fre aux Romains (Rm 8, 26) ot |'Esprit vient
au secours de notre faiblesse. L'Esprit Saint devient donc le
principe par lequel les croyants s'approchent de Dieu,
transformant la priére en une communion véritable avec le Pere. La
transformation spirituelle opérée par I'Esprit trouve son
expression le témoignage chrétien dans le monde, ot I'Esprit joue
un réle essentiel dans la fidélité & I'Evangile et & son message de
salut, et I'audace a témoigner de Jésus mort et ressuscité.

Le témoignage chrétien, dans le monde, prend une dimension
prophétique et universelle. Il est stimulé par I'Esprit Saint qui rend
possible le témoignage dans I'amour, la vérité et la liberté (Cf. Ga
5,22-23). Premierement, le témoignage se présente comme une
ceuvre de |'Esprit a travers I'Ecriture. En effet, le Christ méme
promettait déja I'Esprit Saint (Cf. Ac 1,8) comme force du
témoignage de sorte que ce n'est qu'aprés la Pentecdte que le
témoignage n'est possible. L'Esprit Saint transforme les disciples
craintifs en Apotres z¢élés par qui il parle. « Ce n'est pas vous qui
parlerez, mais I'Esprit de votre Pére parlera en vous » (Mt 10, 20).
De méme, dans la Tradition ecclésial, I'Esprit se présente comme
moteur de la mission et du martyre. Saint Irénée de Lyon (2002 :
AHTIII, 24, 1) affirme d ce titre : « La ot est l’église, la est I'Esprit
e Dieu ; et 14 ol est I'Esprit de Dieu, la est I'Eglise et toute gréce. »
Il en est de méme pour le martyre qui signifie témoin et pour
toutes les formes de témoignage dans I‘église. C'est dans l’église,
lieu de I'Esprit Saint, que coule la source d'eau vie et que
fructifient les fruits de IEsprit. L'Eglise est le corps méme du
Christ, d'ot coule la source limpide de l'esprit qui vivifie ses
membres, et le « vase excellent » de notre foi qui, sous I'action de
I'Esprit de Dieu, « rajeunit et fait rajeunir le vase méme qui la
contient » affirme Ysabel de Andia (1986 : 53). Elle est la mére
qui nourrit ses enfants a la mamelle en vue de la vie. C'est parce



qu'en elle se trouve I'Esprit vivifiant que I'Esprit est la nouvelle Eve,
mere des vivants. Aussi, c'est dans l'église que les charismes de
I'Esprit Saint se manifestent. Ceux-ci sont les signes et les fruits
de la vivification des membres et de la communion au Christ par
I'Esprit Saint. Autrement dit, I'Esprit Saint rythme les pas de
I'Eglise et conduit les membres & la vérité et & la vie.

Aussi, I'Esprit Saint se présente comme source de renouveau
ecclésial, d'unité, et de transformation du monde. Ainsi, professer
la foi au Saint Esprit peut &tre chargé d'un contenu majestueux.
« Je crois au Saint-Esprit. Cela veut dire encore : Je crois en Dieu
dans notre histoire. Il n'est pas une donnée exilée dans un au-dela.
Je crois en Son action, en Sa présence dans la communauté, dans
I'Eglise » affirme Odilo Lechner (1978 : 113). L'Esprit Saint n'est
donc pas entre les mains de I'Eglise, mais I| sinsére lui-méme dans
la Parole de Dieu, dans les ministéres, dans les sacrements de
I‘église. Ainsi, I'histoire de l'église peut se présenter comme une
histoire commune de I'Esprit Saint et des hommes, parce que
I'Esprit n'est pas séparable de ses dons. Dans cette optique, si les
dons de I'Esprit font vivre I'Eglise, c'est I'Esprit Saint méme qui
opére par ceux-ci et rempli l'univers.

L'Esprit du Seigheur est a I'ceuvre partout ; il remplit l'univers
« et lui, qui tient unies toutes choses, sait tout ce qui se dit » (Sg
1,7). Yves Congar (1979 : 279) rapporte que pour Saint Irénée de
Lyon, « le don de I'Esprit céleste a été envoyé « in omnem terram,
a toute la terre » ; qu'il a été « répandu aux derniers temps sur
tout le genre humain » ; qu'il « est descendu sur le Fils de Dieu
devenu Fils de 'homme ; par-la, avec lui, il s'accoutumait a habiter
dans I'ouvrage modelé par Dieu ». Yves Raguin (1978 : 65-72) laisse
entendre qu'ayant habité dans le Fils de Dieu, I'Esprit Saint promis
par le Fils repose sur l'église et donne a ses membres de vivre sous
sa mouvance pour s'épanouir comme créature de Dieu et se
présenter comme des instruments de I'amour de Dieu. Pour Il va
donc sans dire qu'on pourrait aisément multiplier les témoignages
sur la présence de I'Esprit et son travail dans la vie des dmes. En



définitive, nous saisissons alors que c'est I'Esprit Saint qui conduit
I'ceuvre de Dieu dans le monde.

En agissant au cceur du monde, I'Esprit manifeste I'actualité de
Dieu. La révélation est, certes, close avec Jésus Christ, mais
I'Esprit Saint prolonge la compréhension du mystére de Dieu dans
le monde. Si I'Esprit Saint peut révéler d chaque génération les
économies du Pere, c'est qu'il est 'Amour et qu'il met dans les
créatures un germe d'amour et d'espérance (Cf. Rm 5,5). Mieux,
« I'Esprit noue, en une doxologie, tout ce qui est pour Dieu dans le
monde » affirme Yves Congar (1979 : 284). A cet effet, toutes les
créatures chantent les louanges du Seigneur par I'Esprit Saint.
D'une maniere meilleure, d'aprés le Décret Ad gentes (1965 : n° 4)
du Concile Vatican IT, « c'est I'Esprit Saint qui pousse les fideles a
annoncer le Christ», leur donnant les dons nécessaires a
I'évangélisation. Le Pape Frangois (2013 : n° 119), a la suite du Pape
Jean-Paul II, soutient que « I'évangélisation est une ceuvre de
I'Esprit Saint » dont le chrétien n'est pas un protagoniste, mais un
témoin animé par I'amour de Dieu diffusé par I'Esprit Saint.

En somme, la pneumatologie de Nikos Nissiotis, tout en étant
enracinée dans la tradition chrétienne, propose une réévaluation
significative de la place de I'Esprit Saint dans la vie chrétienne et
la communion ecclésiale. Dans le fond, Nissiotis redonne a I'Esprit
Saint une place centrale, considérant la pneumatologie non comme
une doctrine marginale, mais comme le principe vivifiant de toute
la Révélation et de la vie chrétienne. A cet effet, il (1967 : 150)
affirme : « The Holy Spirit is the source of all life in the Church.
Without the Spirit, there is no Church, no Eucharist, no faith, no
love, no mission ». Cette affirmation peut &tre traduite comme
suit :"L'Esprit Saint est la source de toute vie dans I‘église. Sans
lui, il n'y ani église, ni Eucharistie, ni foi, ni amour, ni mission”. Ce
qui dénote de la nécessité de redécouvrir I'Esprit Saint comme
principe et agent de I'économie du salut chrétien. Aussi, cet Esprit
est intimement lié au Christ : il y a donc une interaction entre la
pneumatologie et la christologie.



Apres avoir mis en lumiere, d'une part, le rapport intime entre
la pneumatologie et la christologie et d'autre part, la place de
I'Esprit Saint dans tous les aspects de la foi en Christ, il convient
dans les lignes qui suivent de dégager les implications théologiques
de l'ultime interaction entre I'Esprit et le Christ pour la vie e foi
des chrétiens d'aujourd'hui. Cette tdche se présente comme le
troisiéme axe de notre article.

3. Le sens de l'interaction pneumatologie et christologie pour
les chrétiens d'aujourd'hui

L'actualité de I'Esprit Saint dans l'histoire des hommes indique
clairement la présence permanente de Dieu auprés de sa création.
Depuis la création de l'univers, Dieu a parlé aux prophétes, aux
hommes a travers le canal de I'Esprit-Saint. Ainsi, 'Esprit Saint se
présente comme l'agent ou le canal par lequel Dieu a parlé autrefois
jusqu'a I'Incarnation de son Fils, le Verge fait chair. Le lien entre
la pneumatologie et la christologie qui se traduit par une
interaction entre 'Esprit et le Christ est le signe que les chrétiens
d'aujourd'hui sont invités & devenir des canaux de Dieu par les
hommes. L'Esprit Saint, appelé sous divers noms, est celui qui
inspire et celui qui prend possession de I'nomme pour manifester la
volonté de Dieu. Ainsi, I'Esprit-Saint est le médiateur, et il a saisir
aussi comme co-créateur car dés le début de la création « I'Esprit
de Dieu planait au-dessus des eaux » (6n 1, 2).

Cetfte co-création doit animer les chrétiens d'aujourd'hui de
sorte a transformer le monde. Changer le monde est le titre d'un
ouvrage de Vincent Cosmao. Dans « cet essai présente 33
propositions sur la problématique du sous-développement et du
développement et sur le réle que peuvent jouer les églises dans
une telle situation : formation de I'opinion publique, combat pour la
justice contre les structures d'inégalité et participation a la
nécessaire transformation du systeme économique mondial »
rapporte Albert Gaillard (1984 : 292). Pour lui, Cosmao rappelle a



I'église sa vocation comme « mouvement historique, porteur de
I'espérance des pauvres et des opprimés » (Idem). L'interaction
entre la pneumatologie et la christologie indique aux chrétiens
d'aujourd'hui leur interaction avec le monde. Etre chrétien signifie
habiter convenable le monde. Dans cet habiter, foutes les
questions lices a I'homme doit linterpeller. Les chrétiens
d'aujourd'hui doivent tre des porteurs d'espérance. Face d la crise
écologique planétaire, aux multiples crises et conflits armés sur le
continent africain, a la fabrique de la médiocrité, aux
problématiques sanitaires, de justice et de paix, de corruption, de
mal gouvernance, de détournements de deniers publics, d'impunité,
de TIC et de I|Intelligence artificielle, d'éthiques, de sous-
développement, les chrétiens aujourd'hui se doivent d'ceuvrer pour
une transformation radicale de la société et des problématiques
auxquelles elle fait face. C'est d'ailleurs tout le sens du groupe de
chercheurs dominicains (religieux de 'Ordre des Précheurs) basé
a Yamoussoukro pour mener des enseignements, des ateliers, des
conférences et des productions scientifiques sur les
problématiques de développement de I'Afrique en lien avec la
théologie. Cette articulation qui donne la théologie du
développement se présente comme un pertinent outil pour
repenser le développement de I'Afrique a partir de I'humus africain
ou des paradigmes proprement africain ou encore de nouveaux
chemins africains.

L'interaction entre la pneumatologie et la christologie apparait
comme un véritable instrument aux mains des chrétiens
d'aujourd’hui pour véhiculer un message d'espérance : au regard
des défis actuel de I'numanité, I'action sécréte et permanente de
I'Esprit Saint au ceeur du monde exige d'espérer une victoire et un
triomphe du Christ sur le mal. L'Esprit Saint illumine et éclaire les
consciences humaines et octroyer les moyens nécessaires aux
chrétiens pour maditriser le monde dans lequel ils vivent.
L'interaction entre la pneumatologie et la christologie donne la
force aux chrétiens d'aujourd'hui de comprendre que I'nhumanité



n'est pas soumise a une fatalité, et plus encore, ils peuvent
transformer ce monde en agissant sur les événements et faire
progresser la justice et I'amour dans les relations humaines, y
compris dans le domaine social et économique, et méme dans une
période de crise comme celle que connait de nombreux pays
africains. Cette espérance se fonde sur une conviction: dans
I'univers, '€tre humain a une dimension particuliére qui lui permet
de n'étre pas soumis a la domination mécanique des phénomeénes,
qu'ils soient naturels ou économiques et sociaux. Il assume cette
dimension particuliere dans la mesure ot il reconnait qu'il se regoit
dans une relation a un plus grand que lui, un Absolu, plus grand que
chacune de nos existences.

Tout homme, qu'il soit croyant ou non, doit bien prendre
position sur la question d'un jugement moral qui dépasse ses
intéréts particuliers et dont sa conscience est le témoin. Pour les
croyants, cette référence a la franscendance porte le nom de Dieu.
Sans la référence a I'Absolu, d Dieu, le développement reste
incomplet : la clé du mal-développement, c'est 'homme sans Dieu.
En d'autres termes, le développement authentique n'est « possible
que si Dieu a sa place dans la sphére publique parce que Dieu est
au principe et d la fin de tout ce qui a de la valeur et qui libere »
affirme Benoit XVI (2009 : n° 78). Dans les sociétés totalitaires
ol I'nomme exclut Dieu et dans les sociétés matérialistes ol Dieu
a disparu de I'horizon humain, il ne peut y avoir de véritable
développement, car I'nomme a besoin de transcendance. Ainsi,
« I'numanisme qui exclut Dieu est un humanisme inhumain » affirme
Benoit XVI (2009 : n° 78). Des lors, le développement humain a
besoin d'hommes et de femmes tournés vers Dieu et ce
développement doit s'appuyer sur la charité et la vérité. Les
chrétiens d'aujourd’hui doivent vivre et pensent leur foi sur le
modeéle de libération qui émerge de l'interaction entre I'Esprit et
le Christ. Cette pratique pastorale est, en effet, un instrument de
développement humain intégral au sens ou elle permet la
"récréation” de |'€tre humain. Le modéle de la libération s'inscrit



dans la théologie de la création. Cette théologie permet le
renouvellement de toute chose en Jésus-Christ. « Si, donc
quelqu'un est dans le Christ, c'est une créature nouvelle ; le monde
ancien est passé, voici foutes choses sont devenues nouvelles » (2
Co 5, 17). Dans cette perspective, 'homme africain est de nouveau
créé par l'action libératrice du Christ. Ce qui lui donne accés a une
foi authentique. Le modéle de libération qu'enseigne le Christ dans
la force de I'Esprit Saint révele a I'Africain que Dieu continue son
ceuvre de création dans I'aujourd'hui de son histoire comme il a fait
jadis le ciel et la terre, et fout ce qui vit et respire en six jours :
la nouvelle humanité se créé avec des chrétiens engagés dans un
processus de libération. Celle-ci est un chemin de foi authentique
pour les chrétiens africains.

En opérant le redressement de I'nomme africain par la praxis
libératrice du Christ dans la force de I'Esprit, la conséquence
immédiate qui en découle est la vie en abondance. Jean,
I'évangéliste nous enseigne que le Christ est venu pour donner la
vie et en surabondance. La mission du Verbe se résume donc au don
de la vie. « Je suis venu pour les hommes aient la vie et qu'ils l'aient
en abondance » (IJn 10, 10). Cette vie en abondance nous est
offerte par le mystére de I'Incarnation. En assumant notre nature
humaine, Dieu se montre en Jésus-Christ a |'Africain d'abord
comme celui qui est proche de I'nhnomme et qui se donne a I'humanité
a tout prix, méme au prix de passer a travers la nuit de la
souffrance et de la mort. Ensuite, par ce don, Dieu offre la
possibilité a tous ceux qui accueillent le Verbe incarné de devenir
enfants de Dieu, d'étre engendrés par Dieu. Ainsi, 'Tncarnation du
Christ révéle a 'homme africain courbé que le Créateur de I'univers
visible et invisible est le Dieu de la Vie, celui qui engendre et
multiplie la Vie. Au matin de Paques, la Vie jaillit de la mort pour
signifier que Dieu est la Vie, et sa capacité créatrice est de tout
instant. L'Esprit Saint est donné a la Pentecéte comme force
libératrice et transformatrice de la société : « L'effusion de
I'Esprit est une force de transformation de la mort en vie, une



force qui constitue le peuple comme sujet libérateur de son
histoire » disait Bonnin Eduardo (1982 : 72). Cette libération ouvre
la voie de la foi évangélique et par conséquent, elle met un tferme a
I'écartélement du chrétien africain. L'Esprit Saint tient un réle
central dans la vie du croyant. Selon la doctrine chrétienne, il est
la troisieme Personne de la Sainte Trinité. L'Esprit Saint est
souvent ighoré ou mal compris par les croyants : ce qui fait de lui
un « Dieu inconnu» ou « le Grand Méconnu ». Dans son ceuvre
I'Esprit Saint, cet inconnu. Découvrir son expérience et sa
personne, René Laurentin (1997 : 4®™ de couverture) laisse
entendre que malgré I'obscurité qui recouvre la Personne I'Esprit
Saint, « depuis deux mille ans, des chrétiens et non-chrétiens
(récemment les juifs messianniques) découvrent sa lumiere et leur
vie en est changée... parfois sans avoir bien identifié la cause. »
Selon lui (Idem), « tout homme est appelé a faire cette
découverte, car I'Esprit Saint déborde les frontieres de l'églisa :
"Il remplit la face de la terre”, dit I'Ecriture ; il interpelle les
consciences au-dela méme du christianisme. Pour qui le capte, il
devient” une source jaillissante... ». Ce qui revient a dire que
I'Esprit Saint agit comme guide et consolateur, réles affirmés tout
au long des Ecritures. Dés I'Ancien Testament, la présence de
I'Esprit annonce déja le soutien divin envers son peuple (Cf. Isdie
61,1). Le Nouveau Testament, en particulier, détaille le réle majeur
de [I'Esprit Saint dans l'accompagnement des croyants aprés
I'Ascension de Christ. Jésus Christ, avant de monter au ciel, a
promis I'envoi de I'Esprit Saint & ses disciples. Dans I'Evangile de
Jean, Jésus déclare : « Quand le Consolateur sera venu, |'Esprit
de vérité, il vous guidera dans toute la vérité » (In 16 ,13). Cette
affirmation souligne la capacité de I'Esprit Saint a diriger les
croyants dans une compréhension approfondie des vérités divines,
sans les laisser succomber aux déceptions ou aux faux
enseignements. La guidance de |'Esprit est donc une navigation slire
dans la volonté de Dieu, aidant le croyant dans ses décisions et son
cheminement spirituel.



La promesse de Jésus d'envoyer un "autre consolateur” (Jn 14,
16) révele l'aspect réconfortant de [I'Esprit-Saint. Dans les
moments de doute, de souffrance, ou de solitude, I'Esprit est la
pour apporter la paix, le réconfort, et la persévérance. Il rappelle
aux croyants les promesses de Dieu et renforce leur foi face aux
épreuves. Ainsi, I'Esprit-Saint n'est pas seulement une force
guidante, mais aussi une présence constante qui console et soutient
le croyant durant sa marche avec Dieu. Il appert en toute clarté
que le réle du Paraclet, c'est de consoler et d'encourager. « Il est
appelé le Paraclet, parce qu'il console, qu'il donne du courage et qu'il
nous éléve au-dessus de notre faiblesse » mentionne Paul Galtier
(1996 : 106). Dans notre faiblesse, le Christ vient a nous pour
mettre un terme A notre écartélement religieux. Comme le
souligne I'Apotre Paul dans l'ép?fre aux Galates « C'est pour la
liberté que Christ nous a affranchis » (6a 5, 1). Cette liberté
s'exprime pleinement sous l'influence de I'Esprit Saint. En effet,
I'ép?‘rr‘e aux Romains (Rm 8, 2) nous enseigne que |'Esprit de vie, en
Jésus-Christ, nous a libérés de la loi du péché et de la mort. Par
conséquent, vivre selon I'Esprit est vivre une existence libérée des
chdines du péché, un cheminement ol la grdace remplace
rigoureusement l'observance légale. L'Esprit Saint favorise une
relation d'amour et de liberté avec Dieu, ot la peur et I'obligation
n'ont pas leur place. Aussi, I'Esprit Saint favorise l'ouverture d'un
chemin nouveau de foi évangélique pour les chrétiens africains.

La fréquentation et la participation a I'Eucharistie instituée par
le Christ, est un moment sacré de communion avec le Seigheur et
de rappel de Son sacrifice a la croix. Elle n'est pas liée a la
méritocratie chrétienne mais est un acte d'amour, de souvenir et
de reconnaissance envers |'ceuvre salvatrice de Jésus-Christ. En
participant a [I'Eucharistie, les croyants renouvellent leur
engagement envers Dieu et leur amour pour Lui, guidés par |'Esprit
Saint qui ravive en eux la signification profonde de ce sacrifice.
Dés lors, ils empruntent la voie de la foi authentique.



L'Esprit Saint, en tant que guide et consolateur, joue un réle
crucial dans la vie du croyant,
l'accompagnant dans sa marche de foi, le consolant dans les
épreuves, et lui enseignant la profondeur de la vérité divine. Sous
la nouvelle Alliance de grdce, Il offre la liberté de servir Dieu avec
un ceeur sincere, loin des contraintes de la loi. La présence de
I'Esprit Saint dans la vie des croyants est une source continue de
force, de consolation et de guidance. Dans la fréquentation et la
participation a I'Eucharistie et au-dela, le Christ nous rappelle
I'amour incommensurable de Dieu et nous incite a vivre selon ses
commandements, témoighant ainsi de notre amour pour Lui. De ce
pas, le chemin d'une foi évangélique est ouvert.

Comprendre le ministére du Saint-Esprit, c'est trouver de la
joie dans son réle de consolateur (Jn 16, 7 ; Ac 9, 31) qui non
seulement nous aide et nous réconforte, mais qui vient a notre
secours lorsque nos ceeurs sont si chargés que nous ne pouvons
méme pas prier pour €tre soulagés (Rm 8, 26). Lorsque nhous
cherchons a connditre le Saint Esprit, nous découvrons, a notre
grande joie, que non seulement il vit en nous, mais qu'il le fait pour
toujours, sans jamais nous quitter ni nous abandonner (Jn 14, 16).
Toutes ces vérités sont gravées dans nos ceceurs lorsque nous
étudions la pneumatologie. Or, la pneumatologie ou la théologie de
I'Esprit Saint est le coeur de la théologie chrétienne ; elle touche
tous les aspects de la vie chrétienne. Ce qui revient a dire que
I'Esprit Saint n'est pas une réalité secondaire dans I'économie du
salut, mais l'agent de la communion avec Dieu et de la
transformation des croyants, ce qui doit modifier profondément la
compréhension des chrétiens de la Sainte Trinité et la vie de foi
et la vie sacramentelle et la maniere de se situer dans le monde
comme témoin du Christ. L'Esprit et le Christ se présentent comme
des modéles pour la vie de foi des chrétiens d'aujourdhui. Ils
ouvrent la voie d'une foi évangélique. Cette ouverture permet donc
de mettre un terme a I'écartélement du chrétien africain.
L'interaction entre |'Esprit et le Christ est un pertinent et



efficace outil de foi authentique et de rupture de I'écartelement
du chrétien africain.

Conclusion

Au ferme de cette analyse, l'ultime interaction entre la
pneumatologie et la christologie se présente comme un véritable
chemin de guidance et de consolation pour les chrétiens
d'aujourd'hui. En analysant I'événement Pentecdte, il est ressorti
qu'il est impossible de mener une vie authentiguement chrétienne
sans I'Esprit Saint. Cette conclusion nous a conduit a nous a nous
intferroger sur le lien entre la pneumatologie et la christologie.
Ainsi, la question qui a guidé et orienté la présente étude s'énonce
comme suit : quelle est la portée théologique de l'interaction entre
la pneumatologie et la christologie ? La théologie systématique
comme méthode que nous avons proposé a l'insigne avantage d'étre
une approche plus rigoureuse, qui tient compte des dimensions
scripturaire, historique, systématique et pratique de la foi. Elle
permet une compréhension plus profonde de Dieu, et de son plan
de salut, et de la vie chrétienne. Elle donne de déceler de nouveaux
sens de l'interaction entre I'Esprit Saint et le Christ pour la vie de
foi des chrétiens d'aujourd'hui.

La portée socio-utilitaire de ce travail est de parvenir a une
compréhension de la Trinité. L'articulation entre pneumatologie et
christologie permet une meilleure entente de la Trinité, les trois
Personnes divines (Pére, Fils et Esprit Saint) étant interreliés et
agissant ensemble dans le plan du salut. En outre, elle permet un
approfondissement de la foi. Une étude conjointe et approfondie
de la pneumatologie et la christologie renforce la foi du croyant en
lui permettant de mieux saisir le mystere de Dieu et son action
dans le monde et dans sa vie personnelle. Ce qui revient a dire
qu'elle permet aux croyants de crottre dans leur foi, de mieux
comprendre leur identité en Christ et de vivre une vie tfransformée
par I'Esprit Saint. De plus, l'articulation entre pneumatologie et



christologie impacte la vie spirituelle et pratique. La
compréhension de l'ceuvre de I'Esprit Saint dans la vie du croyant,
inspirée par la christologie, permet une vie chrétienne plus
dynamique e transformée par la puissance de I'Esprit. Ce qui
revient a dire que la compréhension de I'ceuvre du Christ et de
I'Esprit Saint a un impact sur la maniére dont les croyants vivent
leur foi dans la société. L'Esprit Saint, en travaillant a la
transformation des individus, les appelle a étre des agents de
changement social, ceuvrant pour un monde plus juste, paisible et
en chemin vers le développement intégral. La compréhension de
'ceuvre du Christ et de ['Esprit Saint peut donc inspirer un
engagement social et éthique, encourageant les croyants a vivre
selon les valeurs du Royaume de Dieu et a ceuvrer pour la justice,
la paix, la réconciliation, la promotion humaine et la conscience
écologique. Aussi, la compréhension de l'ceuvre du Christ et de
'Esprit Saint favorise le dialogue interreligieux. Une
compréhension approfondie de la pneumatologie et de la
christologie peut faciliter le dialogue avec d'autres traditions et
cultures religieuses, en permettant de partager des richesses de
la foi chrétiennes et d'autres traditions et confessions religieuses.
Au demeurant, l'étude conjointe de la pneumatologie et la
christologie éclaire le réle de I'Eglise dans le monde, I'appelant a
€tre une communauté de foi, un signe de la présence de Dieu et un
instrument de transformation humaine, sociale, politique,
écologique et spirituelle. In fine, elle est essentielle pour une
compréhension complete de la théologie chrétienne. L'articulation
de la pneumatologie et la christologie éclaire la foi chrétienne et
son impact sur le monde. Dés lors, elle ouvre le chemin de
I'espérance aux chrétiens d'aujourd’hui en raison de la présence
continue du Paraclet, 'autre Défenseur. Aussi, elle donne accés a
I'Esprit d'étre notre guide et notre consolateur. C'est pourquoi le
cardinal Léon-Joseph Suenens exhorte les chrétiens a rester
ouvert a I'Esprit. Pour lui (1979 : 9), « un chrétien qui ne serait pas
charismatique dans le sens ample du mot, c'est-d-dire, disponible a



I'Esprit et docile a ces motions seraient un chrétien oublieux de
son baptéme, un chrétien qui ne serait pas social serait un chrétien
tronqué, méconnaissant les impératifs de l'évangile ». Faire
I'expérience de |'Esprit se présente comme un authentique chemin
qui ouvre la voie a l'intimité de Dieu. C'est pourquoi Séraphim de
Sarov (1985 : 156) disait : « Le vrai but de la vie chrétienne est
I'acquisition de I'Esprit Saint de Dieu »

Comme résultats de cette étude, le regard théologique et
systématique sur linteraction entre la pneumatologie et la
christologie a donné de voir que ces deux disciplines et domaines
de la théologie catholique ne sont pas isolées mais plutot des
aspects complémentaires de la foi chrétienne. L'articulation de ces
deux domaines de la théologie chrétienne permet une
compréhension plus riche et plus profonde du mystére de Dieu, de
Jésus Christ, et de l'eeuvre de I'Esprit Saint dans la vie des
croyants et de l'église. Elle donne de déceler comment I'Esprit
Saint, en tant que troisieme personne de la Trinité, agit dans la vie
de l'église et du croyant, et comment cette action est liée d la
Personne et a I'ceuvre salvatrice de Jésus Christ. En langage plus
simple, I'étude conjointe de la pneumatologie et la christologie a
laissé émerger que I'Esprit Saint est considéré comme l'agent de
I'Incarnation du Christ, de sa vie, de sa mort et de sa résurrection,
de la fondation de l'église et de l'animation de sa mission
évangélisatrice, jouant ainsi un rdle central dans la christologie.

L'Esprit Saint est intimement lié a la christologie au point qu'une
christologie pneumatologique ne peut que mettre en avant
I'importance de I'Esprit Saint dans la théologie de Jésus Christ :
une intuition théologique du Cardial dominicain Yves Congar. La
christologie est ainsi qualifiée de pneumatologique en raison de
I'intérét qu'elle porte a la place de I'Esprit Saint dans I'élaboration
d'une théologie du Christ.

Pour clore, comment pouvons-nous authentifier la présence de
I'Esprit Saint au cceur des multiples effusions qu'expérimentent,
de nos jours, les groupes et les communautés nouvelles d'obédience



charismatiques dans le catholicisme, et ailleurs, chez
Pentecdtistes et les Eglises du réveil ?

Références bibliographiques

ANDIA Ysabel de, « Saint, Seigneur et Donateur de vie », in
Communio, n° 63, Janvier-février, 1986, pp. 40-56

BARNABé, 1971. ép?tre de Barnabé, Paris, Cerf

BENOIT XVI, 2009. Lettre encyclique Caritas in Veritate, Paris,
Pierre TEQUI

BONNIN Eduardo, 1982. Espiritualidad y liberacion en America
latina, San José de Costa Rica

CONGAR Yves, 1979. Je crois en I'Esprit Saint, Vol II, Paris,
Cerf

COSMAO Vincent, 1981. Changer le monde. Paris, Cerf

DOL Jean-Noél, 2016. L'Esprit de Vérité et d'Amour, La
pneumatologie de H. U. von Balthasar Esprit subjectif - Esprit
objectif - Esprit Absolu ?, Paris, Lethielleux

EMERY Gilles, O.P., 2009. La Trinité, Introduction théologique a
la doctrine catholigue sur Dieu Trinité, Paris, Cerf

FERRER Vincent, 2005. Jésus-Christ notre sauveur. Initiation
théologique, Paris, Le Laurier.

FRANCOIS, 2013, Exhortation apostolique Evangelii Gaudium,
Paris, Pierre TEQUI

GAILLARD Albert, « V. Cosmao : Changer le monde. Paris 1981,
Cerf [compte-rendu] » in Etudes théologiques et religieuses, 1982,
Vol : 59-2, p. 292

GALTIER Paul, 1996. Le Saint Esprit en nous daprés les Péres
Grecs, Romae, Universitatis Gregorianae

HUGON Edouard, 2020. Le mystére de I'Incarnation, Bordeaux,
Quentin Moreau

IGNACE D'ANTIOCHE-POLYCARPE DE SMYRNE, 1998. Lettres.
Martyre de Polycarpe, Paris, Cerf



IRENEE DE LYON, 2003. Contre les hérésies, Livre IIT. Tome I,
Paris, Cerf

JEAN-PAUL IT, 2001. « Homélie du 03 juin : messe en la solennité
de pentecote et ftranslation de la dépouille mortelle du
bienheureux Jean XXIII, pape », Cité du Vatican, Libreria
Editrice Vaticana

LACOSTE Jean Yves, 2007, « Incarnation», In Dictionnaire
Critique de Théologie, J.Y. LACOSTE, pp. 676-780. Paris, PUF
LAURENTIN René, 1997. L'Esprit Saint, cet inconnu. Découvrir
son expérience et sa Personne, Paris, Fayard

NISSIOTIS Nikos, 1995. La vie dans I'Esprit Saint, Paris, Cerf
NISSIOTIS Nikos, 1994. L'église, Corps du Christ, Paris, Cerf
NISSIOTIS Nikos, 1990. L'Esprit et la vie sacramentelle, Paris,
Cerf

NISSIOTIS Nikos, 1985. La mission de IEglise, Paris, Cerf
NISSIOTIS Nikos, 1984.Pneumatologie et vie chrétienne, Paris,
Cerf

NISSIOTIS Nikos, 1982. L'Esprit et les sacrements, Paris, Cerf
NISSIOTIS Nikos, 1967. One in Christ, vol. 3,n° 2,1967, pp. 147-
159

NISSIOTIS Nikos, 1963, « Pneumatologie orthodoxe », In: Le
Saint-Esprit, PUBLICATIONS AUTONOME DE LA FACULTE DE
THEOLOGIE DE L'UNIVERSITE DE GENEVE, pp. 85-106, Labor
et Fides

PAUL VI, 1975. Exhortation apostolique Evangelii Nuntiandi, Paris,
Pierre TEQUI

PAUL VI, 1965. CONCILE VATICAN II, Décret Ad Gentes, Paris,
Cerf

PAUL VI, 1964. CONCILE VATICAN II, Constitution dogmatique
Lumen Gentium, Paris, Cerf

PAUL VI, 1963. CONCILE VATICAN II, Constitution dogmatique
SacroSanctum, Paris, Cerf

RAGUIN Yves, 1978. « évangélisa‘rion et religions mondiales », in
Concilium, n° 134, pp. 65-72



SAROV Séraphim de, 1985. Entretien avec Motovilov, Paris,
Desclée de Brouwer

SUENENS Cardinal Léon-Joseph et CAMARA Dom Helder,1979.
Renouveau dans I'Esprit et service de I'hnomme, Paris, Lumen vitae

THOMAS D'AQUIN, 1993. Somme contre les Gentils, Paris, Cerf



