
 

 

372 

 PNEUMATOLOGIE ET CHRISTOLOGIE : 

ARTICULATION ET PORTEE THEOLOGIQUE 

 

Mlan Kouakou Pierre ANZIAN 

Maître-Assistant 

UCAO-UUA /Institut Saint Thomas d’Aquin à Yamoussoukro 

anzian2009@yahoo.com 

 

Résumé 

  
Cet article voudrait déceler le lien entre la doctrine de l’Esprit Saint 

(pneumatologie) et la doctrine de la Personne et l’œuvre de Jésus Christ 

(christologie) et ses implications pour la vie de foi des chrétiens. De nos 

jours, la Pentecôte dévoile aux croyants qu’ils ne peuvent mener une vie 

authentiquement chrétienne sans l’Eprit Saint. Alors la question qui guide 

et oriente cette étude fondamentale et théorique s’énonce comme suit : 

quelle est la portée théologique de l’interaction entre la pneumatologie et 

la christologie ? En nous appuyant sur les Écritures, les Pères de l’Église 

et le Magistère via la théologie systématique comme méthode, nous avons 

démontré que l’Esprit est considéré comme l’agent de l’Incarnation du 

Christ, de sa vie, de sa mort et de sa résurrection, de la fondation de 

l’Église et de l’animation de sa mission évangélisatrice, jouant ainsi un rôle 

central dans la christologie. In fine, l’Esprit Saint est intimement lié à la 

christologie au point qu’une christologie pneumatologique a vu le jour en 

théologie chrétienne. Celle-ci ouvre le chemin d’une foi authentique. Du 

reste, malgré sa présence omniprésente et son rôle prépondérant dans la 

vie des chrétiens, l’Esprit Saint est souvent ignoré ou mal compris par les 

croyants : ce qui fait de lui un « Dieu inconnu ». Cette étude cherche donc 

à faire découvrir l’Esprit Saint, à révéler sa présence et son action dans 

la vie des hommes tant dans le passé que dans le présent, et montrer 

comment il peut être un guide et un consolateur pour chaque homme 

aujourd’hui.   

Mots-clés : Esprit Saint, Guide et consolateur, Jésus Christ, Passé et 

présent, Vie chrétienne.  

 

 

mailto:anzian2009@yahoo.com


 

 

373 

Abstract 

 
This article seeks to identify the link between the doctrine of the Holy 

Spirit (pneumatology) and the doctrine of the Person and work of Jesus 

Christ (Christology) and its implications for the life of faith of Christians. 

Today, Pentecost reveals to believers that they cannot lead an 

authentically Christian life without the Holy Spirit. So the question 

guiding and orienting this fundamental and theoretical study is : what is 

the theological significance of the interaction between pneumatology and 

Christology ? Drawing on Scripture, the Church Fathers and the 

Magisterium, using systematic theology as our method, we have 

demonstrated that the Spirit is considered the agent of Christ’s 

Incarnation, life, death and resurrection, of the founding of the Church 

and of the animation of its evangelizing mission, thus playing a central role 

in Christology. Ultimately, the Holy Spirit is so closely linked to 

Christology that a pneumatological Christology has emerged in Christian 

theology. This opens the way to authentic faith. Moreover, despite his 

omnipresent presence and preponderant role in the lives of Christians, the 

Holy Spirit is often ignored or misunderstood by believers: which makes 

him an “unknown God”. The aim of this study is to reveal the Holy Spirit’s 

presence and action in human life, both past and present, and to show how 

he can be a guide and comforter for everyone today. 

Keywords : Holy Spirit, Guide and Comforter, Jesus Christ, Past and 

Present, Christian life. 

 

Introduction 

 

 La pneumatologie et la christologie, bien que distinctes sont 

intimement liées dans la théologie chrétienne. Celle-ci est une 

tradition vive de pensée de plus de 2000 ans. De nos jours, la 

théologie se présente comme un savoir et l’on parle de « savoir 

théologique » dans la tradition catholique (Joseph Ratzinger, 1979 

; Karl Rahner, 1983 ; Jean Yves Lacoste, 2009). L’objet d’étude de 

ce savoir est Dieu. Par ailleurs, l’Église catholique considère que le 

savoir théologique est rationnel dont l’objet est donné par 

révélation (la Parole de Dieu), qui à son tour, est transmise et 



 

 

374 

interprétée par l’Église. La théologie chrétienne se subdivise en 

plusieurs disciplines. La pneumatologie et la christologie, deux 

disciplines, de la théologie chrétienne, s’articulent autour de la 

personne et l’œuvre de l’Esprit Saint et de Jésus Christ, 

respectivement. 

 La pneumatologie explore la nature et l’action de l’Esprit Saint, 

souvent décrit comme le souffle ou l’esprit de Dieu. Elle examine 

son rôle dans la création, la révélation, la sanctification et 

l’inspiration des Écritures. Elle interroge sa relation avec le Père, 

ainsi que son action dans la vie de l’Église et des croyants. Quant à 

la christologie, elle se concentre sur la personne et l’œuvre de 

Jésus Christ, sa divinité, son humanité. Elle interroge sa nature 

(vraiment Dieu et vraiment homme) et sa mission (salut, 

révélation). Concernant l’articulation entre pneumatologie et 

christologie, elle se manifeste dans la compréhension de l’œuvre 

salvatrice de Dieu. L’articulation théologique de la pneumatologie 

et la christologie révèle que le Saint Esprit joue un rôle essentiel 

dans la réalisation de l’œuvre salvatrice de Jésus Christ, et que la 

compréhension de l’un éclaire l’autre (Yves Congar, 1984 ; Walter 

Kasper, 1990 ; Jean Zizioulas, 1995). La portée théologique de 

cette articulation réside dans une compréhension plus complète de 

la Trinité et de l’économie du salut, en mettant en lumière l’unité 

et la distinction des personnes divines dans leur œuvre commune. 

En d’autres termes, la portée théologique de l’articulation entre 

pneumatologie et christologie donne de saisir la compréhension de 

l’action de Dieu dans le monde et dans la vie des croyants (Jürgen 

Moltmann, 1999 ; Henri de Lubac, 2003 ; Louis Brouyer, 2009).  

 Dans cet élan, la théologie postule que Dieu existe et qu’il nous 

a parlé à travers sa Parole. Dieu parle « sous maintes formes » : 

dans la création, à travers les prophètes et les sages, à travers les 

Saintes Écritures et, de la façon définitive, à travers la vie, la mort 

et la résurrection de Jésus Christ, le Verbe fait chair (Cf. Hb 1, 1-

2). Dans le mystère trinitaire sur lequel se fonde la foi et la vie 

chrétienne, c’est le Christ qui est au centre du dessein divin 



 

 

375 

concernant le salut : le Père réalise « le mystère de sa volonté » 

(Ep 1, 9) en envoyant son Fils bien-aimé pour le salut de tous, et en 

nous communiquant son Esprit grâce à lui. Selon Vincent Ferrer 

(2005 : 8), cet admirable dessein divin est le « mystère tenu caché 

depuis les siècles en Dieu » (Ep 3, 9), qui a été révélé et réalisé 

dans l’histoire par Jésus-Christ. En effet, le mystère trinitaire est 

la racine de la théologie chrétienne, mais c’est le Christ qui en est 

le centre. Il importe de souligner que dans l’histoire du salut, tout 

converge vers la Personne de Jésus Christ, et la théologie possède 

donc une structure christocentrique.   

 Au regard ce christocentrique, il apparaît pertinent de 

s’interroger sur la place et le rôle de l’Esprit Saint dans l’économie 

du salut. Si la Pentecôte dévoile aux chrétiens d’aujourd’hui 

qu’aucun fidèle ne peut mener une vie authentiquement chrétienne 

sans le Saint Esprit, alors il y a lieu de chercher à déceler 

l’interaction entre la pneumatologie qui étudie le Saint Esprit et la 

christologie qui examine la Personne et l’œuvre de Jésus Christ. 

Ainsi, la question qui émerge de cette recherche pourrait 

s’énoncer comme suit : quelle est la portée théologique de 

l’interaction entre la pneumatologie et la christologie ? Notre 

étude qui est à une recherche théorique et fondamentale voudrait 

faire progresser la connaissance non seulement sur le rôle crucial 

de l’Esprit Saint dans la Personne et l’œuvre de Jésus Christ mais 

aussi les implications de ce rapport dans la vie de foi des croyants 

aujourd’hui sans toutefois omettre de mettre en évidence sa 

portée sociale et utilitaire.   

   Comme objectif principal, notre étude vise à monter l’existence 

d’un rapport intrinsèque entre pneumatologie et christologie au 

point d’aboutir à une christologie pneumatologique. Quant à 

l’objectif spécifique, il voudrait mettre en lumière la portée 

théologique du lien crucial entre pneumatologie et christologie 

dans la vie de foi des chrétiens d’aujourd’hui. Montrer l’interaction 

intime entre pneumatologie et christologie, c’est mettre en avant, 

d’une part, l’importance de l’Esprit Saint dans la théologie de Jésus 



 

 

376 

Christ, et d’autre part, son rôle de guide et de consolateur pour 

chaque homme aujourd’hui. En définitive, la pneumatologie et la 

christologie sont deux disciples théologiques complémentaires 

dont l’étude conjointe permet une compréhension plus profonde de 

Dieu, et de son plan de salut, et de la vie chrétienne.     

 Pour atteindre ces objectifs, nous recourons à la théologie 

systématique comme méthode. Elle permet une approche plus 

structurée et organisée de la doctrine de la Trinité, de la 

christologie et de la pneumatologie, en intégrant les apports de 

l’exégèse et de l’histoire de la théologie. L’étude l’articulation 

entre pneumatologie et christologie implique une approche plus 

rigoureuse, qui tient compte des dimensions scripturaire, 

historique, systématique et pratique de la foi. Elle permet de 

cerner en profondeur la portée théologique de l’articulation entre 

la pneumatologie et la christologie pour les humains et la vie de foi 

des chrétiens actuels.  

 Cette démarche se déploiera suivant trois axes. Dans le 

premier, nous mettrons en lumière la corrélation entre la 

pneumatologie et la christologie. Dans le deuxième, il s’agit de 

montrer que la pneumatologie est le cœur battant de la théologie. 

Dans le troisième, nous esquisserons une lecture théologique du 

lien entre la pneumatologie et la christologie pour les chrétiens 

d’aujourd’hui. Cette lecture conduira les humains, d’une part, à se 

laisser modeler par l’Esprit Saint jour après jour en vue d’une union 

intime avec Dieu, et d’autre part, à une foi authentiquement 

chrétienne car l’Esprit Saint rend droit ce qui est faussé et 

installe le croyant dans la vérité tout entière. En définitive, la 

portée théologique de la corrélation entre la pneumatologie et la 

christologie donne de mettre un terme à l’écartèlement du 

chrétien africain et ouvre le chemin de l’authentique foi en la 

Personne de Jésus Christ.     

 Après cette annonce du plan de notre argumentation, il sied 

d’aborder le premier axe de notre article dans les lignes qui 

suivent.         



 

 

377 

1. L’interaction entre la pneumatologie et la christologie 

 

 Le rapport entre la pneumatologie et la christologie est crucial 

en théologie chrétienne. La pneumatologie étudie le Saint Esprit 

tandis que la christologie examine la Personne et l’œuvre de Jésus 

Christ. L’Esprit Saint est considéré comme l’agent de l’Incarnation 

du Christ, de sa vie, de sa mort et sa résurrection, de la fondation 

de l’Église et de l’animation de sa mission évangélisatrice, jouant 

ainsi un rôle central dans la christologie.  

 Concernant l’Esprit Saint et l’Incarnation, les Écritures 

dévoilent que l’Esprit Saint est considéré comme l’agent de 

l’Incarnation, c’est-à-dire que Jésus est conçu par l’Esprit et 

devient Fils de Dieu. L’Incarnation qui signifie littéralement 

« entrer dans la chair » ne se résume pas à une simple entrée dans 

la chair. C’est en effet « l’opération par laquelle Dieu élève jusqu’à 

lui une nature humaine déterminée, formée dans le sein de la 

Vierge Marie, pour la faire subsister dans la seconde personne de 

la Trinité » (Lacoste, 2007 : 1451). L’Incarnation, c’est Dieu fait 

homme en Jésus-Christ. Les deux descriptions scripturaires les 

plus saisissantes de l’Incarnation se trouvent, l’une dans le 

prologue de saint Jean, l’autre dans l’épître aux Philippiens.  

 Le prologue de saint Jean est d’une richesse dogmatique 

inépuisable. Ce sur quoi il insiste avec emphase, c’est la dualité des 

natures et l’unité de la personne : le même qui est dans le sein du 

Père de toute éternité est venu dans le temps habiter parmi nous ; 

le même qui est Dieu, Créateur et Vivificateur, s’est fait chair et 

homme comme nous.  

 Le texte christologique par excellence de toute l’économie de 

l’incarnation est, de l’aveu de tous les exégètes, celui de l’épître 

aux Philippiens : « Le Christ qui avait la condition de Dieu (…) que 

toute langue confesse que le Seigneur, c’est Jésus Christ à la gloire 

de Dieu » (Ph 2, 5-11). Ici apparaissent deux natures et une seule 

personne.    



 

 

378 

 Pour les Pères de l’Église en tant que premiers théologiens de la 

foi, Jésus est à la fois vrai homme et vrai Dieu. Ignace d’Antioche 

a démontré que les attributs divins et les attributs humains 

conviennent au Christ simultanément. Il a condensé tout le dogme 

de l’Incarnation en ces formules mystiques : « Deux natures, la 

divinité selon laquelle il est Dieu, spirituel et inengendré ; 

l’humanité selon laquelle, il est Fils de Marie, etc. ; une seule 

personne, c’est le seul et même médecin qui est à la fois inengendré 

et engendré » (1998 : Lettre aux Éphésiens, VII, 2)  

 Le témoignage de l’Épître à Barnabé (1971 : V, 5-12) évoque le 

Seigneur, Fils de Dieu, apparu dans la chair afin de vaincre la mort 

dans la chair, faire la preuve de la résurrection de la chair et 

expier tous les péchés.  

 Dans les débats christologiques des premiers siècles, les 

conciles ont contribué à la formation du dogme de l’Incarnation que 

l’Église, latine et grecque, a peu à peu reçu comme définition de 

foi. Au Concile de Nicée (325), l’Église proclame la divinité de 

Jésus face aux ariens qui nient la divinité du Christ. Au Concile de 

Constantinople (381), l’Église proclame la divinité du Saint Esprit 

face au pneumatomaques qui nient la divinité du Saint Esprit. Au 

Concile d’Éphèse (431), l’Église proclame Marie, Mère de Dieu 

(grec : Théotokos) à la suite de la divinité du Christ. Au Concile de 

Chalcédoine (451), l’Église définit Jésus comme vrai Dieu et vrai 

homme pour affirmer la dualité des natures contre les Eutychiens, 

et l’unité des personnes contre les Nestoriens. Les conciles 

ultérieurs (du concile de Constantinople II en 553 jusqu’au concile 

de Florence en 1439) affirmeront la même réalité christologique : 

une seule personne en deux natures.   

 Au sujet le Saint Esprit et la vie du Christ, les Écritures 

révèlent que l’Esprit Saint a joué un rôle central et multiple. Il est 

présent dès sa conception, le guide tout au long de son ministère 

et joue un rôle crucial dans sa mort et sa réssurection.  

 Le Saint Esprit est mentionné dans la conception virginale de 

Jésus, où Marie est enceinte avec la puissance de Esprit Saint. (Cf. 



 

 

379 

Lc 1, 26-32). L’Esprit Saint descend sur Jésus lors de son baptême 

dans les eaux du Jourdain par Jean le Baptiste, symbolisé par la 

descente par une colombe, et une voie du ciel disait : « Celui-ci est 

mon Fils bien-aimé, en qui je trouve ma joie. » (Mt 3, 17). L’Esprit 

Saint est également mentionné durant la vie et le ministère de 

Jésus. Après son baptême, l’Esprit Saint conduit Jésus au désert 

où il est tenté par le diable. (Cf. Lc 4, 1-2). Jésus, rempli de l’Esprit 

Saint, exerce son ministère avec autorité et compassion. L’Esprit 

Saint donne la puissance nécessaire à Jésus de prêcher, guérir les 

malades et chasser les démons (Lc 4, 18-19), au point que sa 

renommée était si grande. Cette puissance est si manifeste que ses 

auditeurs « étaient frappés d’étonnement » (Mt 13, 54).  

 Sous l’action de l’Eprit Saint, Jésus accepte le sacrifice de la 

Croix. Après la célébration de la Sainte Cène, Jésus part avec ses 

disciples pour le mont des Oliviers (Cf. Mt 13, 36-56).  Ainsi, 

l’Esprit Saint et le sacrifice de la Croix sont intiment liés dans la 

théologie chrétienne. Le sacrifice de la Croix, où Jésus meurt pour 

les péchés de l’humanité, est rendu efficace par l’action de l’Esprit 

Saint, qui donne la foi et permet aux croyants de vivre selon 

l’Évangile. En d’autres termes, l’Esprit Saint rend le sacrifice de la 

Croix pertinent et applicable à la vie des croyants. En résumé, le 

sacrifice de la Croix est un événement historique, mais l’Esprit 

Saint est celui qui rend ce sacrifice pertinent et efficace dans la 

vie de chaque croyant. La Croix du Christ se présente comme le 

lieu indépassable du don de l’Esprit Saint aux hommes. En effet, à 

partir du moment où l’on apprend à comprendre la Croix du Christ 

à la manière des Apôtres, dans la lumière de l’Esprit Saint, il 

devient possible de comprendre l’histoire entière des hommes 

d’une façon théologique : sous le signe indépassable de la Croix. 

 Après la Croix intervient la Résurrection. L’Esprit Saint est 

l’agent de la Résurrection du Christ. Ainsi, l’Esprit Saint et la 

Résurrection sont intiment liés dans la foi chrétienne. La 

Résurrection est le cœur de la foi chrétienne, et l’Esprit Saint est 

celui qui révèle et communique les fruits de cette Résurrection à 



 

 

380 

l’humanité. L’Esprit Saint, descendu sur les Apôtres à la Pentecôte, 

est le moyen par lequel les effets de la Résurrection sont 

communiqués aux croyants. En outre, l’Esprit Saint est celui qui 

permet aux chrétiens de témoigner de la Résurrection et de vivre 

dans la puissance de cette victoire. De surcroit, la pensée biblique 

souligne l’unité de l’être humain, corps et esprit, dans la 

Résurrection. L’Esprit Saint est donc aussi celui qui impliqué dans 

la transformation du corps, le préparant pour la vie éternelle. En 

somme, la Résurrection de Jésus Christ est le point de départ 

d’une nouvelle création, et l’Esprit Saint est l’agent divin qui rend 

cette nouvelle vie accessible et perceptible aux croyants.  

 La Pentecôte comme achèvement du mystère pascal du Christ 

est la célébration de la venue de l’Esprit Saint sur les Apôtres de 

Jésus, dix jours après l’Ascension et cinquante jours après la Pâque 

juive, Chavouot. Cet événement est considéré comme la naissance 

de l’Église chrétienne primitive. Jésus avait promis à ses disciples 

qu’ils recevraient la force de l’Esprit Saint avant son Ascension (Cf. 

Ac 1, 8), et la Pentecôte marque la réalisation de cette promesse. 

L’Esprit Saint est le protagoniste de toute la mission ecclésiale : 

son action ressort éminemment dans la mission ad gentes, comme 

on le voit dans l’Église primitive avec la conversion de Corneille (Cf. 

Ac 10, 23-48), avec les décisions sur les problèmes qui se font jour 

(Cf. Ac 15, 1-31), avec le choix des territoires et des peuples (Cf. 

Ac 16,6 -8). Dès lors, la Pentecôte est liée à Jésus Christ à la 

lumière de la promesse, de la réalisation de la promesse, la 

fondation de l’Église et de son envoi en mission. « Allez ! De toutes 

les nations faites des disciples : baptisez-les au nom du Père, et du 

Fils, et du Saint-Esprit, apprenez-leur à observer tout ce que je 

vous ai commandé. Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu’à 

la fin du monde. » (Ac 28, 18-19).  

 Le rapport intime entre pneumatologie et christologie laisse 

apparaître le rôle prépondérant de la pneumatologie dans la vie 

chrétienne. Au regard de ce rôle intime et central dans la vie de 

foi, le théologien orthodoxe Nikos Nissiotis (1963 : 86) n’a pas 



 

 

381 

hésité à affirmer : « La pneumatologie est le cœur de la théologie 

chrétienne ; elle touche tous les aspects de la foi en Christ ». Quel 

commentaire pouvons-nous faire de cette affirmation ? 

L’interprétation des dires du théologien orthodoxe Nikos Nissiotis 

constitue le deuxième axe de notre de notre article.  

 

2. ⁠La pneumatologie : le cœur battant de la théologie 

 

 Affirmer que la pneumatologie est le cœur battant de la 

théologie revient à montrer que l’étude de l’Esprit Saint est au 

cœur de la foi chrétienne. Cette démonstration s’appuiera 

essentiellement sur l’action de l’Esprit dans la vocation 

missionnaire de l’Église, la liturgie et les sacrements, la vie 

spirituelle et le témoignage chrétien dans le monde comme fruits 

de l’Esprit Saint.   

 En ce qui concerne la vocation mission de l’Église, l’Esprit Saint 

se présente comme l’agent de cet envoi en mission puisqu’à la 

Pentecôte, il donne naissance à l’Église. Or, « l’Église existe pour 

évangéliser » comme le rappelle le Pape Paul VI (1975 : n° 14). Et 

la Pentecôte est une source d’inspiration pour cette mission. Pour 

Jean-Paul II (2001, n° 2), « l’Église naît missionnaire parce qu’elle 

naît du Père, qui a envoyé le Christ dans le monde ; du Fils qui, mort 

et ressuscité, a envoyé les Apôtres à toutes les nations ; de l’Esprit 

Saint, qui leur communique la lumière et la force nécessaires pour 

accomplir cette mission ».  

 Pour Nissiotis, l’Esprit Saint est aussi le principe de la 

communion ecclésiale. La théologie catholique enseigne que l’Église, 

en tant que Corps du Christ, est animée et sanctifiée par l’Esprit 

Saint, qui en fait une réalité vivante. Nissiotis (1993 : 87) souligne 

cela lorsqu’il écrit : « L’Esprit Saint est celui qui crée l’unité dans 

la diversité, qui fait de l’Église un seul Corps ». Cette idée rejoint 

l’enseignement de Paul dans (1 Cor 12,12-13), où il déclare que 

l'Esprit distribue à chacun ses dons pour l'édification d'un seul 

Corps. Nissiotis voit également la mission de l’Église comme étant 



 

 

382 

pleinement spirituelle et pneumatologique. En ce sens, il (1985 : 

212) affirme : « L’Église est missionnaire par essence, car elle vit 

de l’Esprit, et l’Esprit l’envoie dans le monde pour témoigner de 

l’amour de Dieu ». Cette affirmation rejoint Evangelii Nuntiandi de 

Paul VI, qui souligne que l’Esprit est l’agent véritable de la mission 

de l’Église. Le Concile Vatican II dans le Décret Ad Gentes (1964 : 

n° 4) confirme que la mission est une action de l’Esprit Saint, 

appelant l’Église à proclamer la Bonne Nouvelle du salut. 

 Nissiotis, en soulignant le rôle de l’Esprit Saint dans la mission, 

renforce aussi la notion de communion. Il rappelle que l’unité de 

l’Église provient de l’adhésion à l’Esprit : « L’Église ne peut vivre et 

grandir que si elle est totalement ouverte à l’Esprit, qui fait d’elle 

une communauté missionnaire et eucharistique » (1994 : 95). Cela 

rappelle les Paroles de Jésus dans l’Évangile de Matthieu : « Allez, 

de toutes les nations faites des disciples Allez ! De toutes les 

nations faites des disciples : baptisez-les au nom du Père, et du 

Fils, et du Saint-Esprit » (Mt 28,19). L’action de l’Esprit Saint est 

fondamentale à la fois pour l’unité de l’Église et pour sa mission 

d’évangélisation.  

 La Pentecôte rappelle à l’Église sa vocation essentielle : 

transmettre la Bonne Nouvelle avec la puissance du Saint-Esprit. 

Pour Jean Noël Dol (2016 : 31), l’Esprit Saint, troisième hypothèse 

qui exprime la relation d’amour au sein de la Trinité se présente à 

la fois comme un principe ecclésial et d’unité. Ce qui voudrait dire 

que l’Église est en rapport avec la Trinité, mieux elle tire son 

origine de la communauté intra-trinitaire. En effet, c’est cette 

communion intra-trinitaire qui rejaillie dans l’Église faisant d’elle 

le lieu où l’Esprit Saint agit pour rassembler les croyants, faisant 

d’eux des fils d’un même Père. Dans cet élan, Yves Congar (1979 : 

127-128) rapporte que Saint Bonaventure avait écrit : « De même 

que le Père et le Fils et le Saint-Esprit sont un seul principe de la 

création en raison de la production de la nature, ainsi sont-ils aussi 

un seul Père en raison du don de la grâce ». En d’autres termes, 

l’Esprit Saint fait de nous des enfants de Dieu parce qu’il est 



 

 

383 

l’Esprit du Fils. Nous devenons fils adoptifs par assimilation à la 

filiation naturelle, selon Thomas d’Aquin (1993 : IV, 21), comme il 

est dit en Rm 8, 29 ; nous sommes prédestinés à être conformes à 

l’image de son Fils, afin que celui-ci soit le premier-né d’une 

multitude de frères. C’est donc l’Esprit Saint qui nous établit dans 

la filiation divine et fait de nous des frères pour le Christ.  

 En observant la christologie dans une perspective 

pneumatologique, on peut y voir la pertinence de l’action de l’Esprit 

dans l’Église. En effet, l’Esprit Saint agit à toutes les étapes 

importantes de la vie de Jésus ; dès l’Incarnation (Cf. Lc 1, 35), 

dans le baptême du Christ (Cf. Mt 3,16), et à la résurrection (Cf. 

Rm 8,11). Aussi, c’est par l’action de ce même Esprit que naît la foi 

en Christ (Cf. 1 Co 12,3). Or, être chrétien, c’est être en Christ, 

faire du Christ le principe de sa vie, mener sa vie au compte du 

Christ. Yves Congar (1979 :129) laisse entendre que c’est l’Esprit 

qui rend chrétien et nous assimile au Fils éternel, en nous octroyant 

le titre de fils de Dieu. Par conséquent, nous sommes astreints par 

une obligation de conversion à Jésus pour rester fidèle à cet Esprit 

qui fait de nous des fils. 

 L’Église sacrement universel de salut engendre à la foi par les 

sacrements. Le salut opéré par l’Église trouve son expression dans 

la liturgie et les rites sacramentels où l’Esprit Saint joue un rôle 

essentiel dans l’efficacité des sacrements.   

 Dans la tradition catholique, la liturgie et les sacrements sont 

les moyens par lesquels les croyants rencontrent efficacement le 

Christ. Nissiotis, fidèle à cette doctrine, place l’Esprit Saint au 

cœur de l’efficacité des sacrements. Pour lui, l’Esprit est celui qui 

rend les signes sacramentels opérants, leur conférant la capacité 

de sanctifier. Das cet élan, il affirme (1982 : 92) : « C’est par 

l’Esprit que les signes sacramentels prennent leur efficacité et 

deviennent le moyen de la grâce ». Cette vision s’accorde avec la 

Constitution Sacrosanctum Concilium (1963 : n° 59) du Concile 

Vatican II, qui enseigne que l’Esprit Saint joue un rôle central dans 

la sanctification des rites liturgiques. La célébration eucharistique 



 

 

384 

devient un lieu où, grâce à l’Esprit Saint, les éléments du pain et du 

vin sont transformés en Corps et Sang du Christ. C’est ce que la 

doctrine catholique appelle la transsubstantiation : elle affirme 

que par la consécration opérée par le prêtre et l’effusion de 

l’Esprit (épiclèse), les oblats deviennent réellement le Corps et le 

Sang du Christ. Nissiotis, en soulignant la dimension vivante de 

cette transformation, approfondit la compréhension de l’Église sur 

le mystère eucharistique. En outre, Nissiotis va au-delà de 

l’efficacité des sacrements pour insister sur leur fonction 

pédagogique. Dans cette optique, il affirme (1990 : 130) : « La 

liturgie, loin d’être un simple rituel, est l’outil par lequel l’Église 

enseigne à ses membres à vivre dans l’Esprit Saint ». Cette idée 

fait écho à la vision catholique de la liturgie comme une école de 

vie chrétienne, où les croyants sont formés à la prière et à la 

communion. Pour Gilles Emery, l’Esprit Saint et sa présence active 

dans le monde « est fondatrice de la vie chrétienne » (2009 : 143). 

 Après la réception des sacrements, les chrétiens prolonge 

l’enracinement de leur relation à Dieu à travers la vie spirituelle. 

C’est aussi le lieu où l’Esprit Saint se présente comme un agent de 

fertilité et de présence continuelle de Dieu dans l’histoire.  

 Dans la théologie catholique, la vie spirituelle repose sur l’union 

intime avec Dieu, réalisée par l’Esprit Saint. Pour Nissiotis, l’Esprit 

ne se limite pas à une présence diffuse ; il est le moteur de la 

transformation intérieure du croyant. Cette sanctification 

intérieure n’est pas simplement un acte extérieur, mais une 

transformation profonde de l’être chrétien. Nissiotis (1995 : 

112) le souligne clairement en ces termes : « L’Esprit Saint ne nous 

transforme pas de manière extérieure, mais il pénètre notre être 

et fait de nous des participants actifs à la vie trinitaire ». Cette 

centralité de l’Esprit Saint dans le processus de sanctification est 

également présente dans la Constitution dogmatique Lumen 

Gentium (1964 : n° 40) du Concile Vatican II, qui enseigne que 

l’Esprit Saint sanctifie l’Église et chaque croyant. Nissiotis inclut 

aussi l’aspect affectif dans la transformation spirituelle, mettant 



 

 

385 

l’accent sur la prière. Pour lui (1984 : 157), « la prière chrétienne 

ne prend tout son sens que dans l'action de l’Esprit, car c’est lui 

qui nous permet de dire ‘Abba, Père’ ». Cette idée rejoint celle de 

l’Apôtre Paul dans l’Épître aux Romains (Rm 8, 26) où l’Esprit vient 

au secours de notre faiblesse. L’Esprit Saint devient donc le 

principe par lequel les croyants s’approchent de Dieu, 

transformant la prière en une communion véritable avec le Père. La 

transformation spirituelle opérée par l’Esprit trouve son 

expression le témoignage chrétien dans le monde, où l’Esprit joue 

un rôle essentiel dans la fidélité à l’Évangile et à son message de 

salut, et l’audace à témoigner de Jésus mort et ressuscité. 

 Le témoignage chrétien, dans le monde, prend une dimension 

prophétique et universelle. Il est stimulé par l’Esprit Saint qui rend 

possible le témoignage dans l’amour, la vérité et la liberté (Cf. Ga 

5,22-23). Premièrement, le témoignage se présente comme une 

œuvre de l’Esprit à travers l’Écriture. En effet, le Christ même 

promettait déjà l’Esprit Saint (Cf. Ac 1,8) comme force du 

témoignage de sorte que ce n’est qu’après la Pentecôte que le 

témoignage n’est possible. L’Esprit Saint transforme les disciples 

craintifs en Apôtres zélés par qui il parle. « Ce n’est pas vous qui 

parlerez, mais l’Esprit de votre Père parlera en vous » (Mt 10, 20). 

De même, dans la Tradition ecclésial, l’Esprit se présente comme 

moteur de la mission et du martyre. Saint Irénée de Lyon (2002 : 

AH III, 24, 1) affirme à ce titre : « Là où est l’Église, là est l’Esprit 

e Dieu ; et là où est l’Esprit de Dieu, là est l’Église et toute grâce. » 

Il en est de même pour le martyre qui signifie témoin et pour 

toutes les formes de témoignage dans l’Église. C’est dans l’Église, 

lieu de l’Esprit Saint, que coule la source d’eau vie et que 

fructifient les fruits de l’Esprit. L’Église est le corps même du 

Christ, d’où coule la source limpide de l’esprit qui vivifie ses 

membres, et le « vase excellent » de notre foi qui, sous l’action de 

l’Esprit de Dieu, « rajeunit et fait rajeunir le vase même qui la 

contient » affirme Ysabel de Andia (1986 : 53). Elle est la mère 

qui nourrit ses enfants à la mamelle en vue de la vie. C’est parce 



 

 

386 

qu’en elle se trouve l’Esprit vivifiant que l’Esprit est la nouvelle Ève, 

mère des vivants. Aussi, c’est dans l’Église que les charismes de 

l’Esprit Saint se manifestent. Ceux-ci sont les signes et les fruits 

de la vivification des membres et de la communion au Christ par 

l’Esprit Saint. Autrement dit, l’Esprit Saint rythme les pas de 

l’Église et conduit les membres à la vérité et à la vie. 

 Aussi, l’Esprit Saint se présente comme source de renouveau 

ecclésial, d’unité, et de transformation du monde. Ainsi, professer 

la foi au Saint Esprit peut être chargé d’un contenu majestueux. 

« Je crois au Saint-Esprit. Cela veut dire encore : Je crois en Dieu 

dans notre histoire. Il n’est pas une donnée exilée dans un au-delà. 

Je crois en Son action, en Sa présence dans la communauté, dans 

l’Église » affirme Odilo Lechner (1978 : 113). L’Esprit Saint n’est 

donc pas entre les mains de l’Église, mais Il s’insère lui-même dans 

la Parole de Dieu, dans les ministères, dans les sacrements de 

l’Église. Ainsi, l’histoire de l’Église peut se présenter comme une 

histoire commune de l’Esprit Saint et des hommes, parce que 

l’Esprit n’est pas séparable de ses dons. Dans cette optique, si les 

dons de l’Esprit font vivre l’Église, c’est l’Esprit Saint même qui 

opère par ceux-ci et rempli l’univers. 

 L’Esprit du Seigneur est à l’œuvre partout ; il remplit l’univers 

« et lui, qui tient unies toutes choses, sait tout ce qui se dit » (Sg 

1,7). Yves Congar (1979 : 279) rapporte que pour Saint Irénée de 

Lyon, « le don de l’Esprit céleste a été envoyé « in omnem terram, 

à toute la terre » ; qu’il a été « répandu aux derniers temps sur 

tout le genre humain » ; qu’il « est descendu sur le Fils de Dieu 

devenu Fils de l’homme ; par-là, avec lui, il s’accoutumait à habiter 

dans l’ouvrage modelé par Dieu ». Yves Raguin (1978 : 65-72) laisse 

entendre qu’ayant habité dans le Fils de Dieu, l’Esprit Saint promis 

par le Fils repose sur l’Église et donne à ses membres de vivre sous 

sa mouvance pour s’épanouir comme créature de Dieu et se 

présenter comme des instruments de l’amour de Dieu. Pour Il va 

donc sans dire qu’on pourrait aisément multiplier les témoignages 

sur la présence de l’Esprit et son travail dans la vie des âmes. En 



 

 

387 

définitive, nous saisissons alors que c’est l’Esprit Saint qui conduit 

l’œuvre de Dieu dans le monde. 

 En agissant au cœur du monde, l’Esprit manifeste l’actualité de 

Dieu. La révélation est, certes, close avec Jésus Christ, mais 

l’Esprit Saint prolonge la compréhension du mystère de Dieu dans 

le monde. Si l’Esprit Saint peut révéler à chaque génération les 

économies du Père, c’est qu’il est l’Amour et qu’il met dans les 

créatures un germe d’amour et d’espérance (Cf. Rm 5,5). Mieux, 

« l’Esprit noue, en une doxologie, tout ce qui est pour Dieu dans le 

monde » affirme Yves Congar (1979 : 284). À cet effet, toutes les 

créatures chantent les louanges du Seigneur par l’Esprit Saint. 

D’une manière meilleure, d’après le Décret Ad gentes (1965 : n° 4) 

du Concile Vatican II, « c’est l’Esprit Saint qui pousse les fidèles à 

annoncer le Christ », leur donnant les dons nécessaires à 

l’évangélisation. Le Pape François (2013 : n° 119), à la suite du Pape 

Jean-Paul II, soutient que « l’évangélisation est une œuvre de 

l’Esprit Saint » dont le chrétien n’est pas un protagoniste, mais un 

témoin animé par l’amour de Dieu diffusé par l’Esprit Saint. 

 En somme, la pneumatologie de Nikos Nissiotis, tout en étant 

enracinée dans la tradition chrétienne, propose une réévaluation 

significative de la place de l’Esprit Saint dans la vie chrétienne et 

la communion ecclésiale. Dans le fond, Nissiotis redonne à l’Esprit 

Saint une place centrale, considérant la pneumatologie non comme 

une doctrine marginale, mais comme le principe vivifiant de toute 

la Révélation et de la vie chrétienne. À cet effet, il (1967 : 150) 

affirme : « The Holy Spirit is the source of all life in the Church. 

Without the Spirit, there is no Church, no Eucharist, no faith, no 

love, no mission ». Cette affirmation peut être traduite comme 

suit :‘‘L’Esprit Saint est la source de toute vie dans l’Église. Sans 

lui, il n’y a ni Église, ni Eucharistie, ni foi, ni amour, ni mission’’. Ce 

qui dénote de la nécessité de redécouvrir l’Esprit Saint comme 

principe et agent de l’économie du salut chrétien. Aussi, cet Esprit 

est intimement lié au Christ : il y a donc une interaction entre la 

pneumatologie et la christologie.    



 

 

388 

 Après avoir mis en lumière, d’une part, le rapport intime entre 

la pneumatologie et la christologie et d’autre part, la place de 

l’Esprit Saint dans tous les aspects de la foi en Christ, il convient 

dans les lignes qui suivent de dégager les implications théologiques 

de l’ultime interaction entre l’Esprit et le Christ pour la vie e foi 

des chrétiens d’aujourd’hui. Cette tâche se présente comme le 

troisième axe de notre article.     

   

3. ⁠Le sens de l’interaction pneumatologie et christologie pour 

les chrétiens d’aujourd’hui 

 

 L’actualité de l’Esprit Saint dans l’histoire des hommes indique 

clairement la présence permanente de Dieu auprès de sa création. 

Depuis la création de l’univers, Dieu a parlé aux prophètes, aux 

hommes à travers le canal de l’Esprit-Saint. Ainsi, l’Esprit Saint se 

présente comme l’agent ou le canal par lequel Dieu a parlé autrefois 

jusqu’à l’Incarnation de son Fils, le Verge fait chair. Le lien entre 

la pneumatologie et la christologie qui se traduit par une 

interaction entre l’Esprit et le Christ est le signe que les chrétiens 

d’aujourd’hui sont invités à devenir des canaux de Dieu par les 

hommes. L’Esprit Saint, appelé sous divers noms, est celui qui 

inspire et celui qui prend possession de l’homme pour manifester la 

volonté de Dieu. Ainsi, l’Esprit-Saint est le médiateur, et il a saisir 

aussi comme co-créateur car dès le début de la création « l’Esprit 

de Dieu planait au-dessus des eaux » (Gn 1, 2).  

 Cette co-création doit animer les chrétiens d’aujourd’hui de 

sorte à transformer le monde. Changer le monde est le titre d’un 

ouvrage de Vincent Cosmao. Dans « cet essai présente 33 

propositions sur la problématique du sous-développement et du 

développement et sur le rôle que peuvent jouer les Églises dans 

une telle situation : formation de l’opinion publique, combat pour la 

justice contre les structures d’inégalité et participation à la 

nécessaire transformation du système économique mondial » 

rapporte Albert Gaillard (1984 : 292). Pour lui, Cosmao rappelle à 



 

 

389 

l’Église sa vocation comme « mouvement historique, porteur de 

l’espérance des pauvres et des opprimés » (Idem). L’interaction 

entre la pneumatologie et la christologie indique aux chrétiens 

d’aujourd’hui leur interaction avec le monde. Être chrétien signifie 

habiter convenable le monde. Dans cet habiter, toutes les 

questions liées à l’homme doit l’interpeller. Les chrétiens 

d’aujourd’hui doivent être des porteurs d’espérance. Face à la crise 

écologique planétaire, aux multiples crises et conflits armés sur le 

continent africain, à la fabrique de la médiocrité, aux 

problématiques sanitaires, de justice et de paix, de corruption, de 

mal gouvernance, de détournements de deniers publics, d’impunité, 

de TIC et de l’Intelligence artificielle, d’éthiques, de sous-

développement, les chrétiens aujourd’hui se doivent d’œuvrer pour 

une transformation radicale de la société et des problématiques 

auxquelles elle fait face. C’est d’ailleurs tout le sens du groupe de 

chercheurs dominicains (religieux de l’Ordre des Prêcheurs) basé 

à Yamoussoukro pour mener des enseignements, des ateliers, des 

conférences et des productions scientifiques sur les 

problématiques de développement de l’Afrique en lien avec la 

théologie. Cette articulation qui donne la théologie du 

développement se présente comme un pertinent outil pour 

repenser le développement de l’Afrique à partir de l’humus africain 

ou des paradigmes proprement africain ou encore de nouveaux 

chemins africains. 

 L’interaction entre la pneumatologie et la christologie apparaît 

comme un véritable instrument aux mains des chrétiens 

d’aujourd’hui pour véhiculer un message d’espérance : au regard 

des défis actuel de l’humanité, l’action sécrète et permanente de 

l’Esprit Saint au cœur du monde exige d’espérer une victoire et un 

triomphe du Christ sur le mal. L’Esprit Saint illumine et éclaire les 

consciences humaines et octroyer les moyens nécessaires aux 

chrétiens pour maîtriser le monde dans lequel ils vivent. 

L’interaction entre la pneumatologie et la christologie donne la 

force aux chrétiens d’aujourd’hui de comprendre que l’humanité 



 

 

390 

n’est pas soumise à une fatalité, et plus encore, ils peuvent 

transformer ce monde en agissant sur les événements et faire 

progresser la justice et l’amour dans les relations humaines, y 

compris dans le domaine social et économique, et même dans une 

période de crise comme celle que connait de nombreux pays 

africains. Cette espérance se fonde sur une conviction : dans 

l’univers, l’être humain a une dimension particulière qui lui permet 

de n’être pas soumis à la domination mécanique des phénomènes, 

qu’ils soient naturels ou économiques et sociaux. Il assume cette 

dimension particulière dans la mesure où il reconnaît qu’il se reçoit 

dans une relation à un plus grand que lui, un Absolu, plus grand que 

chacune de nos existences. 

  Tout homme, qu’il soit croyant ou non, doit bien prendre 

position sur la question d’un jugement moral qui dépasse ses 

intérêts particuliers et dont sa conscience est le témoin. Pour les 

croyants, cette référence à la transcendance porte le nom de Dieu. 

Sans la référence à l’Absolu, à Dieu, le développement reste 

incomplet : la clé du mal-développement, c’est l’homme sans Dieu. 

En d’autres termes, le développement authentique n’est « possible 

que si Dieu a sa place dans la sphère publique parce que Dieu est 

au principe et à la fin de tout ce qui a de la valeur et qui libère » 

affirme Benoît XVI (2009 : n° 78). Dans les sociétés totalitaires 

où l’homme exclut Dieu et dans les sociétés matérialistes où Dieu 

a disparu de l’horizon humain, il ne peut y avoir de véritable 

développement, car l’homme a besoin de transcendance. Ainsi, 

« l’humanisme qui exclut Dieu est un humanisme inhumain » affirme 

Benoît XVI (2009 : n° 78). Dès lors, le développement humain a 

besoin d’hommes et de femmes tournés vers Dieu et ce 

développement doit s’appuyer sur la charité et la vérité. Les 

chrétiens d’aujourd’hui doivent vivre et pensent leur foi sur le 

modèle de libération qui émerge de l’interaction entre l’Esprit et 

le Christ. Cette pratique pastorale est, en effet, un instrument de 

développement humain intégral au sens où elle permet la 

‘‘récréation’’ de l’être humain. Le modèle de la libération s’inscrit 



 

 

391 

dans la théologie de la création. Cette théologie permet le 

renouvellement de toute chose en Jésus-Christ. « Si, donc 

quelqu’un est dans le Christ, c’est une créature nouvelle ; le monde 

ancien est passé, voici toutes choses sont devenues nouvelles » (2 

Co 5, 17). Dans cette perspective, l’homme africain est de nouveau 

créé par l’action libératrice du Christ.  Ce qui lui donne accès à une 

foi authentique. Le modèle de libération qu’enseigne le Christ dans 

la force de l’Esprit Saint révèle à l’Africain que Dieu continue son 

œuvre de création dans l’aujourd’hui de son histoire comme il a fait 

jadis le ciel et la terre, et tout ce qui vit et respire en six jours : 

la nouvelle humanité se créé avec des chrétiens engagés dans un 

processus de libération. Celle-ci est un chemin de foi authentique 

pour les chrétiens africains.   

 En opérant le redressement de l’homme africain par la praxis 

libératrice du Christ dans la force de l’Esprit, la conséquence 

immédiate qui en découle est la vie en abondance. Jean, 

l’évangéliste nous enseigne que le Christ est venu pour donner la 

vie et en surabondance. La mission du Verbe se résume donc au don 

de la vie. « Je suis venu pour les hommes aient la vie et qu’ils l’aient 

en abondance » (Jn 10, 10). Cette vie en abondance nous est 

offerte par le mystère de l’Incarnation. En assumant notre nature 

humaine, Dieu se montre en Jésus-Christ à l’Africain d’abord 

comme celui qui est proche de l’homme et qui se donne à l’humanité 

à tout prix, même au prix de passer à travers la nuit de la 

souffrance et de la mort. Ensuite, par ce don, Dieu offre la 

possibilité à tous ceux qui accueillent le Verbe incarné de devenir 

enfants de Dieu, d’être engendrés par Dieu. Ainsi, l’Incarnation du 

Christ révèle à l’homme africain courbé que le Créateur de l’univers 

visible et invisible est le Dieu de la Vie, celui qui engendre et 

multiplie la Vie. Au matin de Pâques, la Vie jaillit de la mort pour 

signifier que Dieu est la Vie, et sa capacité créatrice est de tout 

instant. L’Esprit Saint est donné à la Pentecôte comme force 

libératrice et transformatrice de la société : « L’effusion de 

l’Esprit est une force de transformation de la mort en vie, une 



 

 

392 

force qui constitue le peuple comme sujet libérateur de son 

histoire » disait Bonnin Eduardo (1982 : 72). Cette libération ouvre 

la voie de la foi évangélique et par conséquent, elle met un terme à 

l’écartèlement du chrétien africain. L’Esprit Saint tient un rôle 

central dans la vie du croyant. Selon la doctrine chrétienne, il est 

la troisième Personne de la Sainte Trinité. L’Esprit Saint est 

souvent ignoré ou mal compris par les croyants : ce qui fait de lui 

un « Dieu inconnu » ou « le Grand Méconnu ». Dans son œuvre 

l’Esprit Saint, cet inconnu. Découvrir son expérience et sa 

personne, René Laurentin (1997 : 4ème de couverture) laisse 

entendre que malgré l’obscurité qui recouvre la Personne l’Esprit 

Saint, « depuis deux mille ans, des chrétiens et non-chrétiens 

(récemment les juifs messianniques) découvrent sa lumière et leur 

vie en est changée... parfois sans avoir bien identifié la cause. » 

Selon lui (Idem), « tout homme est appelé à faire cette 

découverte, car l’Esprit Saint déborde les frontières de l’Église : 

‘‘Il remplit la face de la terre’’, dit l’Écriture ; il interpelle les 

consciences au-delà même du christianisme. Pour qui le capte, il 

devient’’ une source jaillissante... ». Ce qui revient à dire que 

l’Esprit Saint agit comme guide et consolateur, rôles affirmés tout 

au long des Écritures. Dès l’Ancien Testament, la présence de 

l’Esprit annonce déjà le soutien divin envers son peuple (Cf. Isaïe 

61, 1). Le Nouveau Testament, en particulier, détaille le rôle majeur 

de l’Esprit Saint dans l’accompagnement des croyants après 

l’Ascension de Christ. Jésus Christ, avant de monter au ciel, a 

promis l’envoi de l’Esprit Saint à ses disciples. Dans l’Évangile de 

Jean, Jésus déclare : « Quand le Consolateur sera venu, l'Esprit 

de vérité, il vous guidera dans toute la vérité » (Jn 16 ,13). Cette 

affirmation souligne la capacité de l’Esprit Saint à diriger les 

croyants dans une compréhension approfondie des vérités divines, 

sans les laisser succomber aux déceptions ou aux faux 

enseignements. La guidance de l’Esprit est donc une navigation sûre 

dans la volonté de Dieu, aidant le croyant dans ses décisions et son 

cheminement spirituel.  



 

 

393 

 La promesse de Jésus d’envoyer un ‘‘autre consolateur’’ (Jn 14, 

16) révèle l’aspect réconfortant de l’Esprit-Saint. Dans les 

moments de doute, de souffrance, ou de solitude, l’Esprit est là 

pour apporter la paix, le réconfort, et la persévérance. Il rappelle 

aux croyants les promesses de Dieu et renforce leur foi face aux 

épreuves. Ainsi, l’Esprit-Saint n’est pas seulement une force 

guidante, mais aussi une présence constante qui console et soutient 

le croyant durant sa marche avec Dieu. Il appert en toute clarté 

que le rôle du Paraclet, c’est de consoler et d’encourager. « Il est 

appelé le Paraclet, parce qu’il console, qu’il donne du courage et qu’il 

nous élève au-dessus de notre faiblesse » mentionne Paul Galtier 

(1996 : 106). Dans notre faiblesse, le Christ vient à nous pour 

mettre un terme à notre écartèlement religieux.  Comme le 

souligne l’Apôtre Paul dans l’Épître aux Galates « C'est pour la 

liberté que Christ nous a affranchis » (Ga 5, 1). Cette liberté 

s’exprime pleinement sous l’influence de l’Esprit Saint. En effet, 

l’Épître aux Romains (Rm 8, 2) nous enseigne que l’Esprit de vie, en 

Jésus-Christ, nous a libérés de la loi du péché et de la mort. Par 

conséquent, vivre selon l’Esprit est vivre une existence libérée des 

chaînes du péché, un cheminement où la grâce remplace 

rigoureusement l’observance légale. L’Esprit Saint favorise une 

relation d’amour et de liberté avec Dieu, où la peur et l’obligation 

n’ont pas leur place. Aussi, l’Esprit Saint favorise l’ouverture d’un 

chemin nouveau de foi évangélique pour les chrétiens africains.  

 La fréquentation et la participation à l’Eucharistie instituée par 

le Christ, est un moment sacré de communion avec le Seigneur et 

de rappel de Son sacrifice à la croix. Elle n’est pas liée à la 

méritocratie chrétienne mais est un acte d’amour, de souvenir et 

de reconnaissance envers l’œuvre salvatrice de Jésus-Christ. En 

participant à l’Eucharistie, les croyants renouvellent leur 

engagement envers Dieu et leur amour pour Lui, guidés par l’Esprit 

Saint qui ravive en eux la signification profonde de ce sacrifice. 

Dès lors, ils empruntent la voie de la foi authentique.  



 

 

394 

 L’Esprit Saint, en tant que guide et consolateur, joue un rôle 

crucial dans la vie du croyant, 

l’accompagnant dans sa marche de foi, le consolant dans les 

épreuves, et lui enseignant la profondeur de la vérité divine. Sous 

la nouvelle Alliance de grâce, Il offre la liberté de servir Dieu avec 

un cœur sincère, loin des contraintes de la loi. La présence de 

l’Esprit Saint dans la vie des croyants est une source continue de 

force, de consolation et de guidance. Dans la fréquentation et la 

participation à l’Eucharistie et au-delà, le Christ nous rappelle 

l’amour incommensurable de Dieu et nous incite à vivre selon ses 

commandements, témoignant ainsi de notre amour pour Lui. De ce 

pas, le chemin d’une foi évangélique est ouvert.    

 Comprendre le ministère du Saint-Esprit, c’est trouver de la 

joie dans son rôle de consolateur (Jn 16, 7 ; Ac 9, 31) qui non 

seulement nous aide et nous réconforte, mais qui vient à notre 

secours lorsque nos cœurs sont si chargés que nous ne pouvons 

même pas prier pour être soulagés (Rm 8, 26). Lorsque nous 

cherchons à connaître le Saint Esprit, nous découvrons, à notre 

grande joie, que non seulement il vit en nous, mais qu’il le fait pour 

toujours, sans jamais nous quitter ni nous abandonner (Jn 14, 16). 

Toutes ces vérités sont gravées dans nos cœurs lorsque nous 

étudions la pneumatologie. Or, la pneumatologie ou la théologie de 

l’Esprit Saint est le cœur de la théologie chrétienne ; elle touche 

tous les aspects de la vie chrétienne. Ce qui revient à dire que 

l’Esprit Saint n’est pas une réalité secondaire dans l’économie du 

salut, mais l’agent de la communion avec Dieu et de la 

transformation des croyants, ce qui doit modifier profondément la 

compréhension des chrétiens de la Sainte Trinité et la vie de foi 

et la vie sacramentelle et la manière de se situer dans le monde 

comme témoin du Christ. L’Esprit et le Christ se présentent comme 

des modèles pour la vie de foi des chrétiens d’aujourd’hui. Ils 

ouvrent la voie d’une foi évangélique. Cette ouverture permet donc 

de mettre un terme à l’écartèlement du chrétien africain. 

L’interaction entre l’Esprit et le Christ est un pertinent et 



 

 

395 

efficace outil de foi authentique et de rupture de l’écartèlement 

du chrétien africain.      

 

Conclusion 

 

 Au terme de cette analyse, l’ultime interaction entre la 

pneumatologie et la christologie se présente comme un véritable 

chemin de guidance et de consolation pour les chrétiens 

d’aujourd’hui. En analysant l’événement Pentecôte, il est ressorti 

qu’il est impossible de mener une vie authentiquement chrétienne 

sans l’Esprit Saint. Cette conclusion nous a conduit à nous à nous 

interroger sur le lien entre la pneumatologie et la christologie. 

Ainsi, la question qui a guidé et orienté la présente étude s’énonce 

comme suit : quelle est la portée théologique de l’interaction entre 

la pneumatologie et la christologie ? La théologie systématique 

comme méthode que nous avons proposé à l’insigne avantage d’être 

une approche plus rigoureuse, qui tient compte des dimensions 

scripturaire, historique, systématique et pratique de la foi. Elle 

permet une compréhension plus profonde de Dieu, et de son plan 

de salut, et de la vie chrétienne. Elle donne de déceler de nouveaux 

sens de l’interaction entre l’Esprit Saint et le Christ pour la vie de 

foi des chrétiens d’aujourd’hui.    

 La portée socio-utilitaire de ce travail est de parvenir à une 

compréhension de la Trinité. L’articulation entre pneumatologie et 

christologie permet une meilleure entente de la Trinité, les trois 

Personnes divines (Père, Fils et Esprit Saint) étant interreliés et 

agissant ensemble dans le plan du salut. En outre, elle permet un 

approfondissement de la foi. Une étude conjointe et approfondie 

de la pneumatologie et la christologie renforce la foi du croyant en 

lui permettant de mieux saisir le mystère de Dieu et son action 

dans le monde et dans sa vie personnelle. Ce qui revient à dire 

qu’elle permet aux croyants de croître dans leur foi, de mieux 

comprendre leur identité en Christ et de vivre une vie transformée 

par l’Esprit Saint. De plus, l’articulation entre pneumatologie et 



 

 

396 

christologie impacte la vie spirituelle et pratique. La 

compréhension de l’œuvre de l’Esprit Saint dans la vie du croyant, 

inspirée par la christologie, permet une vie chrétienne plus 

dynamique e transformée par la puissance de l’Esprit. Ce qui 

revient à dire que la compréhension de l’œuvre du Christ et de 

l’Esprit Saint a un impact sur la manière dont les croyants vivent 

leur foi dans la société. L’Esprit Saint, en travaillant à la 

transformation des individus, les appelle à être des agents de 

changement social, œuvrant pour un monde plus juste, paisible et 

en chemin vers le développement intégral. La compréhension de 

l’œuvre du Christ et de l’Esprit Saint peut donc inspirer un 

engagement social et éthique, encourageant les croyants à vivre 

selon les valeurs du Royaume de Dieu et à œuvrer pour la justice, 

la paix, la réconciliation, la promotion humaine et la conscience 

écologique. Aussi, la compréhension de l’œuvre du Christ et de 

l’Esprit Saint favorise le dialogue interreligieux. Une 

compréhension approfondie de la pneumatologie et de la 

christologie peut faciliter le dialogue avec d’autres traditions et 

cultures religieuses, en permettant de partager des richesses de 

la foi chrétiennes et d’autres traditions et confessions religieuses. 

Au demeurant, l’étude conjointe de la pneumatologie et la 

christologie éclaire le rôle de l’Église dans le monde, l’appelant à 

être une communauté de foi, un signe de la présence de Dieu et un 

instrument de transformation humaine, sociale, politique, 

écologique et spirituelle. In fine, elle est essentielle pour une 

compréhension complète de la théologie chrétienne. L’articulation 

de la pneumatologie et la christologie éclaire la foi chrétienne et 

son impact sur le monde. Dès lors, elle ouvre le chemin de 

l’espérance aux chrétiens d’aujourd’hui en raison de la présence 

continue du Paraclet, l’autre Défenseur. Aussi, elle donne accès à 

l’Esprit d’être notre guide et notre consolateur. C’est pourquoi le 

cardinal Léon-Joseph Suenens exhorte les chrétiens à rester 

ouvert à l’Esprit. Pour lui (1979 : 9), « un chrétien qui ne serait pas 

charismatique dans le sens ample du mot, c’est-à-dire, disponible à 



 

 

397 

l’Esprit et docile à ces motions seraient un chrétien oublieux de 

son baptême, un chrétien qui ne serait pas social serait un chrétien 

tronqué, méconnaissant les impératifs de l’Évangile ». Faire 

l’expérience de l’Esprit se présente comme un authentique chemin 

qui ouvre la voie à l’intimité de Dieu. C’est pourquoi Séraphim de 

Sarov (1985 : 156) disait : « Le vrai but de la vie chrétienne est 

l’acquisition de l’Esprit Saint de Dieu » 

 Comme résultats de cette étude, le regard théologique et 

systématique sur l’interaction entre la pneumatologie et la 

christologie a donné de voir que ces deux disciplines et domaines 

de la théologie catholique ne sont pas isolées mais plutôt des 

aspects complémentaires de la foi chrétienne. L’articulation de ces 

deux domaines de la théologie chrétienne permet une 

compréhension plus riche et plus profonde du mystère de Dieu, de 

Jésus Christ, et de l’œuvre de l’Esprit Saint dans la vie des 

croyants et de l’Église. Elle donne de déceler comment l’Esprit 

Saint, en tant que troisième personne de la Trinité, agit dans la vie 

de l’Église et du croyant, et comment cette action est liée à la 

Personne et à l’œuvre salvatrice de Jésus Christ. En langage plus 

simple, l’étude conjointe de la pneumatologie et la christologie a 

laissé émerger que l’Esprit Saint est considéré comme l’agent de 

l’Incarnation du Christ, de sa vie, de sa mort et de sa résurrection, 

de la fondation de l’Église et de l’animation de sa mission 

évangélisatrice, jouant ainsi un rôle central dans la christologie.  

 L’Esprit Saint est intimement lié à la christologie au point qu’une 

christologie pneumatologique ne peut que mettre en avant 

l’importance de l’Esprit Saint dans la théologie de Jésus Christ : 

une intuition théologique du Cardial dominicain Yves Congar. La 

christologie est ainsi qualifiée de pneumatologique en raison de 

l’intérêt qu’elle porte à la place de l’Esprit Saint dans l’élaboration 

d’une théologie du Christ.  

 Pour clore, comment pouvons-nous authentifier la présence de 

l’Esprit Saint au cœur des multiples effusions qu’expérimentent, 

de nos jours, les groupes et les communautés nouvelles d’obédience 



 

 

398 

charismatiques dans le catholicisme, et ailleurs, chez 

Pentecôtistes et les Églises du réveil ?   

 

Références bibliographiques 

 

ANDIA Ysabel de, « Saint, Seigneur et Donateur de vie », in 

Communio, n° 63, Janvier-février, 1986, pp. 40-56 

BARNABÉ, 1971. Épître de Barnabé, Paris, Cerf 

BENOÎT XVI, 2009. Lettre encyclique Caritas in Veritate, Paris, 

Pierre TEQUI  

BONNIN Eduardo, 1982. Espiritualidad y liberacion en America 

latina, San José de Costa Rica 

CONGAR Yves, 1979. Je crois en l’Esprit Saint, Vol II, Paris, 

Cerf  

COSMAO Vincent, 1981. Changer le monde. Paris, Cerf 

DOL Jean-Noël, 2016. L’Esprit de Vérité et d’Amour, La 

pneumatologie de H. U. von Balthasar Esprit subjectif - Esprit 

objectif – Esprit Absolu ?, Paris, Lethielleux 

EMERY Gilles, O.P., 2009. La Trinité, Introduction théologique à 

la doctrine catholique sur Dieu Trinité, Paris, Cerf  

FERRER Vincent, 2005. Jésus-Christ notre sauveur. Initiation 

théologique, Paris, Le Laurier.  

FRANÇOIS, 2013, Exhortation apostolique Evangelii Gaudium, 

Paris, Pierre TEQUI 

GAILLARD Albert, « V. Cosmao : Changer le monde. Paris 1981, 

Cerf [compte-rendu] » in Études théologiques et religieuses, 1982, 

Vol : 59-2, p. 292  

GALTIER Paul, 1996. Le Saint Esprit en nous d’après les Pères 

Grecs, Romae, Universitatis Gregorianae 

HUGON Edouard, 2020. Le mystère de l’Incarnation, Bordeaux, 

Quentin Moreau 

IGNACE D’ANTIOCHE-POLYCARPE DE SMYRNE, 1998. Lettres. 

Martyre de Polycarpe, Paris, Cerf  



 

 

399 

IRENÉE DE LYON, 2003. Contre les hérésies, Livre III. Tome I, 

Paris, Cerf 

JEAN-PAUL II, 2001. « Homélie du 03 juin : messe en la solennité 

de pentecôte et translation de la dépouille mortelle du 

bienheureux Jean XXIII, pape », Cité du Vatican, Libreria 

Editrice Vaticana 

LACOSTE Jean Yves, 2007, « Incarnation », In Dictionnaire 

Critique de Théologie, J.Y. LACOSTE, pp. 676-780. Paris, PUF 

LAURENTIN René, 1997. L’Esprit Saint, cet inconnu. Découvrir 

son expérience et sa Personne, Paris, Fayard   

NISSIOTIS Nikos, 1995. La vie dans l’Esprit Saint, Paris, Cerf 

NISSIOTIS Nikos, 1994. L’Église, Corps du Christ, Paris, Cerf 

NISSIOTIS Nikos, 1990. L’Esprit et la vie sacramentelle, Paris, 

Cerf 

NISSIOTIS Nikos, 1985. La mission de l’Église, Paris, Cerf 

NISSIOTIS Nikos, 1984.Pneumatologie et vie chrétienne, Paris, 

Cerf 

NISSIOTIS Nikos, 1982. L’Esprit et les sacrements, Paris, Cerf 

NISSIOTIS Nikos, 1967. One in Christ, vol. 3, n° 2, 1967, pp. 147-

159 

NISSIOTIS Nikos, 1963, « Pneumatologie orthodoxe », In : Le 

Saint-Esprit, PUBLICATIONS AUTONOME DE LA FACULTÉ DE 

THÉOLOGIE DE L’UNIVERSITÉ DE GENÈVE, pp. 85-106, Labor 

et Fides 

PAUL VI, 1975. Exhortation apostolique Evangelii Nuntiandi, Paris, 

Pierre TEQUI  

PAUL VI, 1965. CONCILE VATICAN II, Décret Ad Gentes, Paris, 

Cerf 

PAUL VI, 1964. CONCILE VATICAN II, Constitution dogmatique 

Lumen Gentium, Paris, Cerf 

PAUL VI, 1963. CONCILE VATICAN II, Constitution dogmatique 

SacroSanctum, Paris, Cerf 

RAGUIN Yves, 1978. « Évangélisation et religions mondiales », in 

Concilium, n° 134, pp. 65-72 



 

 

400 

SAROV Séraphim de, 1985. Entretien avec Motovilov, Paris, 

Desclée de Brouwer 

SUENENS Cardinal Léon-Joseph et CAMARA Dom Helder,1979. 

Renouveau dans l’Esprit et service de l’homme, Paris, Lumen vitae 

THOMAS D’AQUIN, 1993. Somme contre les Gentils, Paris, Cerf  

 

 

 

 


