
Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

34 

Le Rôle des Captives Troyennes dans l’Hécube 
d’Euripide  

 
Hugues marcel BOTEMA 
Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d’Ivoire 
botemahugues@yahoo.fr 
0787466688 
+1(254)3506439 

 
Résume : 
 
            La défaite et la prise de Troie par les Grecs finit par seller le destin des 
Troyens et des Troyennes. Pour la plupart, la mort est le sort qui leur est 
réservé. A côté de ce destin tragique, on note la constitution de butin par les 
vainqueurs. Parmi ces trophées on retrouve les troyennes faites prisonnières. 
Ce sont ces nouvelles esclaves que met en scène Euripide dans l’Hécube, dont 
la première représentation se situe autour de 424/3.  
            Au sein de cette assemblée d’esclaves, trois personnages vont retenir 
notre attention : d’abord Polyxène, la fille du roi de Troie, ensuite le chœur 
des captives et enfin Hécube, dont la tragédie porte le même nom. La fatalité 
qui les rassemble cache mal la singularité de chacune d’elles. C’est cette 
particularité qui sera traitée dans la contribution qui tournera autour de la 
question suivante : quelle fonction exercent désormais ces esclaves 
troyennes, dans l’Hécube d’Euripide ? 

La tragédie qui constitue le point de départ de cette analyse les 
présente sous différents aspects. Ainsi Polyxène devient l’incarnation du 
courage de la victime, devant le destin d’une mort imminente, tragique et 
violente. A la seconde catégorie représentée par le Chœur, il revient d’une 
part, de rappeler et de regretter la vie à Troie, opposée à celle désormais de 
captives des Grecs, et d’autre part d’appuyer les actions d’Hécube. Avec la 
dernière catégorie représentée par Hécube, c’est le rôle de la reine mère des 
captives, mais surtout celui de la vengeresse rusée qui nous est présenté. 
Mots clés : Troie, captives, sacrifice, vengeance, Hécube. 

 
 
 

mailto:botemahugues@yahoo.fr


Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

35 

 
Abstract:   
 

 The defeat and fall of Troy by the Greeks ultimately sealed the fate 
of the Trojan men and women. For most, death was their destined end. 
Alongside this tragic fate, we see victors amassing their spoils. Among these 
trophies were the captured Trojan women, who became prisoners. It is these 
new slaves that Euripides portrays in Hecuba, first performed around 424/3 
BCE. 

Within this assembly of enslaved women, three figures will hold our 
attention: first, Polyxena, the daughter of the King of Troy; then, the Chorus 
of captives women; and finally, Hecuba, after whom the tragedy is named. 
The shared doom that unites them does little to conceal around the following 
question: What role do these enslaved Trojan women now play in Euripides’ 
Hecuba. 

The tragedy, which serves as the starting point for this analysis, 
presents them in different aspects. Polyxen becomes the embodiment of a 
victim’s courage in the face of imminent, tragic, and violent death. The 
second category, represented by the Chorus, serves both to recall and lament 
their past lives in Troy — now contrasted with their existence as Greek 
captives — and to support Hecuba’s actions. As for the final category, 
embodied by Hecuba herself, we see her role as the mother-queen if the 
captives, but above all, that of a cunning avenger.  
Keywords: Troy, captives, sacrifice, revenge, Hecuba.   
 

Introduction 
 

Le rôle des esclaves, dans la société en générale et en 
période de guerre en particulier, demeure une préoccupation 
pertinente, quelle que soit la période historique étudiée. Si les 
Temps Modernes apparaissent comme les siècles où le 
phénomène a connu son plein essor, il n’en demeure pas moins 
que les autres périodes et surtout l’antiquité, en a porté les 
traces. Chez Euripide par exemple, ce sont les Troyennes 
captives et désormais esclaves qui sont mises en avant. 
L’évocation de leur situation permet d’apprécier d’une manière 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

36 

générale les conséquences de cette terrible guerre, mais 
surtout de se faire une idée du sort réservé aux non-
combattants que sont ces femmes, ces épouses ou encore ces 
jeunes filles, pendant les conflits.   

A travers l’Hécube, tragédie qui met en scène les 
conséquences de la guerre de Troie, et jouée en pleine guerre 
du Péloponnèse1, Euripide dépeint le destin des filles de Troie 
dorénavant aux mains des Grecs. Face au tableau qu’il 
présente, un sentiment pointe en avant et se présente comme 
suit : depuis le statut de femmes libres qu’elles étaient 
auparavant à Troie, à la condition de captives qu’elles occupent 
à présent dans les camps grecs, quelles fonctions exercent 
désormais ces esclaves troyennes dans l’Hécube d’Euripide ? 

Formulé ainsi, il ne sera pas question des conditions des 
esclaves troyennes, mais plutôt du rôle qu’Euripide leur 
attribue dans sa tragédie. Le recoupement et l’analyse du texte 
de l’auteur a permis la constitution d’un considérable recueil 
d’extraits. Celui-ci permet de distinguer trois catégories 
d’esclaves aux fonctions bien spécifiques. Ce sont d’abord 
Polyxène, la fille de Priam roi de Troie, ensuite le chœur 
constitué des captives et enfin Hécube, l’épouse du roi troyen 
vaincu. 

 
I. Polyxène, la captive au destin tragique   

 
1. L’esclave courageuse et insoumise 
 

La tragédie qui s’abat sur la fille de Priam et d’Hécube 
révèle sa personnalité. En premier lieu, il se dégage sa force de 
caractère. Celle-ci se mesure à la hauteur du sort qui lui est 

                                                           
1 Rappelons juste que la guerre du Péloponnèse a duré de 431 à 404/3. La première représentation de 

l’Hécube se situe autour de 424/423.  



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

37 

réservé. En effet, c’est à partir des songes de sa mère qu’on est 
informé sur sa destinée. Hécube voit ce qui suit : « […] au 
sommet de son tertre funèbre est apparu le fantôme d’Achille ; 
il réclamait pour sa part d’honneur une des Troyennes tant 
éprouvées. De ma fille, ah ! de ma fille éloignez cette menace, 
divinités, je vous en conjure[…] »2. Il est question d’honorer la 
mémoire du Héros grec, Achille, tombé pendant la guerre. Le 
sacrifice que réclame le fantôme ce dernier est la mort de la fille 
d’Hécube, Polyxène.  

La première réaction de la concernée elle-même est 
déconcertante. En effet, elle adresse la réponse suivante à sa 
mère :  

 
« […] Tu n’auras plus, tu n’auras donc plus ta fille pour 
partager misérablement la servitude avec ta misérable 
vieillesse. Moi ton enfant, comme une jeune génisse 
nourrie dans la montagne, tu me verras, misérable, 
misérablement arrachée à ton bras, et, la gorge coupée, 
envoyée vers l’Hadès dans les ténèbres souterraines, 
pour y reposer avec les morts, malheureuse ! […] »3.  
 
Loin d’afficher des lamentions ou une crainte par 

rapport au sort qui lui est destiné, Polyxène prend de la hauteur 
et se représente autrement la fatalité qui l’attend. Les raisons 
de son attitude face à sa mort prochaine se dessinent à partir 
de l’échange qu’elle a avec Ulysse.   

En effet, les fondements de sa résilience prennent 
source d’abord dans son désir et sa volonté d’accomplir le 
destin qui lui est affecté. Selon elle, agir dans le sens contraire 

                                                           
2 Euripide, V 70-95. 

3 Euripide, V 195-210. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

38 

en se dérobant, la présentera comme une «[…] lâche attachée 
à la vie[…] »4. Sa décision d’être la victime de ce sacrifie 
s’explique ensuite par le nouveau statut dont elle jouit 
désormais. Et elle le souligne bien en ces termes : « […] Et 
aujourd’hui, je suis esclave. Ce nom, d’abord, me fait désirer la 
mort : je n’en ai pas l’habitude[…] »5. Polyxène fait allusion à 
ses origines princières ainsi qu’à tous les honneurs dus à son 
rang qu’elle recevait auparavant. De fille du célèbre roi Priam, 
la voilà aujourd’hui réduite à une insignifiante esclave, aux 
mains de personne qui naguère, pouvaient être comptées 
parmi les nombreux prétendants qui se disputaient sa main. 
Dans ces conditions, comment ne pas désirer la mort ? Elle 
craint également les corvées liées à cette vie nouvelle qui lui 
réservent « […]une vie de douleurs[…] »6.  

 
L’autre raison qui la consolide dans sa décision, c’est la 

peur de se voir, un jour, abuser par le premier esclave venu, et 
acheté à vil prix, comme elle le soutient. Et de conclure que : 
« … […] vivre sans honneur est bien grande misère[…] »7. France 
Marchal-Ninosque n’a pas manqué de le relever. L’auteur 
souligne, en effet, que « […] la fierté de l’homme libre, 
qu’incarne la généreuse Polyxène qui accepte la mort, ici 
perçue comme une voie généreuse pour échapper à 
l’esclavage »8. C’est ce qui pousse Christopher Collard à 
conclure que : « […] Polyxène accepte sa mort pour éviter les 
humiliations d’une vie d’esclave […] »9. 

L’intransigeance de Polyxène à l’annonce de son 
exécution n’a pas connu une évolution contraire, au moment 

                                                           
4 Euripide, V 345. 
5 Euripide, V 355. On retrouve cette répugnance du statut d’esclave aux vers V 420.  
6 Euripide, V 360-365. 
7 Euripide, V 375. 
8 Marchal-Ninosque, 2009, p.304. 
9 Collard, 1991, p.23. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

39 

même du passage à l’acte. Cette attitude n’a pas échappé à 
Talthybios. Ce dernier souligne qu’elle s’exprime avec des « […] 
mots d’une incomparable bravoure […] »10. C’est donc en 
victime résignée, mais avec une détermination sans pareil, 
doublée d’aucun faux fuyant, que Polyxène demande à Ulysse 
de l’emmener pour le chemin du non-retour.  

 
2. L’esclave sacrificielle 
 

Le sacrifice de Polyxène est l’un des actes principaux de 
cette tragédie. Il constitue le point de départ de toute la suite 
de la pièce. Les principaux acteurs impliqués dans cette 
séquence sont Hécube, Ulysse (sans doute), Talthybios11, la 
foule des Achéens rassemblés pour l’exécution et bien sûr la 
victime, Polyxène. Précisons que l’infortunée mère n’a pas 
assisté à l’offrande des Grecs. C’est la raison pour laquelle elle 
interroge Talthybios sur le déroulement du forfait en ces 
termes : « […] l’avez-vous exécutée ? Est-ce avec compassion ? 
Ou bien vous êtes-vous montrés impitoyables en la tuant, 
vieillard, comme une ennemie ? Parle, si cruel que doive être 
ton récit […] »12. L’interrogation d’Hécube peut paraître 
insensée, puisque, quelle que soit la voie employée, le résultat 
est le même. Mais pour elle, la façon dont son héritière est tuée 
compte beaucoup et contribuera soit à apaiser sa douleur, ou 
bien à la rendre encore plus atroce. C’est alors que Talthybios 
lui raconte le déroulement du sacrifice. 

Le compte rendu de ce dernier sera analysé à partir des 
deux interrogations d’Hécube. Il s’agira de rechercher dans cet 
exposé macabre, la part de compassion d’une part, puis d’autre 
part, de relever les actions qu’on peut qualifier d’impitoyables. 

                                                           
10 Euripide, V 560. 
11 Ce dernier se présente comme le serviteur des fils de Danaos, voir V 500. 
12 Euripide, V 510-515. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

40 

Le premier signe de compassion se distingue après que 
Polyxène ait tenu les propos suivants : « « […] Voici ma poitrine, 
jeune homme ; si c’est là que tu veux frapper, frappe ; si c’est 
au cou voici ma gorge prête […] »13. Cette réplique de la victime 
à son bourreau qui s’apprête à lui porter le coup a fini par le 
déconcerter. A tel point que Euripide souligne que ce dernier 
est «[…] partagé entre deux volontés contraires par pitié pour 
la jeune fille […] »14.  

La seconde manifestation de la compassion se dégage 
de l’acte des Argiens, après que le coup fatal ait été asséné. En 
effet, « […] quand elle eut rendu l’âme sous le coup mortel, 
aucun des Argiens n’eut la même besogne. Les uns, de leurs 
mains, jetaient des feuillages sur la morte […] »15. Ce geste 
revêt un caractère et signification profonde. Le jet de feuillage 
rappelle en Grèce les scènes qu’on accorde aux vainqueurs lors 
des jeux. Pris dans ce sens, c’est tout comme s’il s’agissait d’un 
véritable hommage qui est rendu à Polyxène. Hommage et 
victoire sur qui ou sur quoi ? On peut avancer plusieurs 
réponses. Cependant celle qui mérite d’être soulignée, nous 
semble la célébration du courage et de la bravoure de Polyxène.  

La dernière manifestation de la compassion s’observe 
dans les reproches que les Argiens s’adressent. En effet, 
pendant que chacun d’entre eux s’affairait à rendre un 
« hommage » à Polyxène morte, ceux qui restaient inactifs se 
font réprimander de la manière suivante : « […] Tu restes là, 
misérable, sans voile ni parure pour la jeune fille, les mains 
vides ? N’iras-tu rien offrir à ce cœur si vaillant, à cette âme 
d’élite ? […] »16. Ces actes de compassion ne cachent pas toute 
la cruauté dans laquelle s’est déroulé le sacrifice. 

                                                           
13  Euripide, V 560-565 
14 Euripide, V 565 
15 Euripide, V 570 
16 Euripide, V 575-580 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

41 

Celle-ci se manifeste dès le début du rituel. En effet, on 
lit que le sacrificateur, c’est-à-dire le fils d’Achille en personne, 
commence par se saisir de la victime par la main. L’on peut 
imaginer que cette prise est loin d’être la plus douce et la plus 
amicale. Pour l’aider dans l’accomplissement de l’offrande à 
Achille, sont sélectionnés des jeunes gens de l’élite achéenne. 
Le rôle qui leur est confié laisse présager de l’atrocité de l’acte 
à accomplir. En effet, ce sont eux qui doivent contenir de leurs 
bras, sans doute vigoureux, les bonds de la fille d’Hécube17. 
Mais « […] Polyxène avait demandé, juste avant d’être sacrifiée, 
qu’on épargne à son corps de vierge le contact des mains des 
hommes […] ».18  

Après avoir donné l’ordre de se saisir de la victime, 
l’héritier d’Achille s’apprête à entrer de plein pied dans 
l’atrocité du sacrifice. En effet, « […] prenant par la poignée le 
glaive garni d’or, il le tira du fourreau, … tranche avec le fer le 
passage du souffle ; et un jet de sang se mit à couler […] »19. Le 
tableau de la barbarie perpétrée s’achève par la victime 
expirante. Celle-ci dans un dernier effort fait montre de sa 
décence, nous dit Euripide, « […] en cachant ce qu’il faut cacher 
aux yeux des mâles […] »20. Pour France Marchal-Ninosque,  

 
« […] la vierge qu’il ne faut pas souiller, pudique jusque 
dans la mort, est sans doute une allégorie de Troie que 
les vainqueurs peuvent détruire, mais non corrompre. 
Troie est bien à l’image de sa reine Hécube, digne dans 
sa douleur infinie ; elle est aussi à l’image de sa 
princesse à jamais vierge de toute corruption. Sénèque 

                                                           
17 Euripide, V 525 
18 Marchal-Ninosque, 2009, p. 306. 
19 Euripide, V 540 ; V 565. 
20 Euripide, V 565-570. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

42 

retient d’Euripide, comme Ovide, cette image de la 
vierge belle, courageuse et pudique […] »21.  
 
Ainsi du récit de Talthybios à Hécube, il se mêle tant bien 

compassion que barbarie. Exposé qui selon Talthybios fait 
d’Hécube « […] la plus heureuse des mères et la plus infortunée 
des femmes […] »22. Le grand absent de l’exécution de 
Polyxène, c’est bien le chœur des captives. 
 
II. Le coryphée23,  le soutien permanent des captives 

 
1. L’expression de la solidarité des captives face aux 
souffrances et aux lamentations collectives 
 

La prise de Troie transforme le destin des vaincus, 
surtout les vaincues troyennes. C’est à la vie d’esclaves quelles 
sont désormais toutes soumises, avec les conditions qui vont 
avec. Le chœur des captives constitué pour le besoin de la pièce 
dresse le tableau du passage de la vie de luxe à celle de captives 
dorénavant, puis esclaves. Il rappelle ainsi que c’est au milieu 
d’une nuit après une soirée festive, que la perte de la cité a eu 
lieu24. C’est l’expression du regret qui sous-tend tout l’exposé. 
Du corpus euripidien composé, on observe que le rôle de ce 
chœur se situe à deux niveaux. Le premier concerne sa 
présence et son soutien à Hécube. 
 Le chœur est présent aux côtés d’Hécube pendant les 
deux moments tragiques et douloureux qu’elle traverse. En 
premier lieu, viennent les moments précédant le sacrifice de 
Polyxène. A cet instant et envers la vieille esclave, le chœur se 

                                                           
21 Marchal-Ninosque, 2009, p. 306. 
22 Euripide, V 580. 
23 Il est présenté dans la pièce comme étant composé de quinze captives. 
24 Euripide, V 906-950. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

43 

présente d’abord comme un conseiller face au malheur qui les 
unit toutes. En effet, bien avant le sacrifice de Polyxène, le 
chœur adresse à l’infortunée reine une série d’actions à mener 
envers les dieux et Agamemnon, pour sauver sa fille. Ainsi, le 
chœur lui demande de se rentre aux sanctuaires, aux autels 
également et assise en suppliante, d’invoquer la clémence des 
dieux25. C’est que le Coryphée est convaincu de la portée d’un 
tel agissement. Raison pour laquelle il soutient ce qui suit : « 
[…] Il n’est point d’être humain au naturel assez dur pour ouïr 
tes sanglots et tes longues plaintes gémissantes sans répandre 
de larmes […] »26. 
 Le deuxième soutien à Hécube se dessine avant et après 
l’annonce, par une servante, de la mort de son fils, Polydore en 
Thrace27. Avant de lui porter la nouvelle, le chœur conseille à la 
messagère de ménager la reine, vu que celle-ci vient à peine de 
subir la mort de Polyxène28. Une fois l’annonce faite, le chœur 
partage le désarroi de la reine esclave en s’exprimant de la 
sorte : « […] Affreux, infortunée ! Affreux sont nos malheurs 
[…] »29. Et de renchérir plus loin qu’: « […] Il est étrange de voir 
comme tout arrive aux mortels. Les lois déterminent les 
nécessités, changeant en amis les pires ennemis, et en hostilité 
l’ancienne bienveillance […] »30. L’ultime secours à Hécube se 
manifeste après le meurtre de Polyxène.  

En effet, Hécube sollicite l’une des membres du chœur 
pour lui apporter de quoi à effecteur la toilette mortuaire de sa 
fille : « […] Pour toi, prends un vase, vieille esclave, plonge-le 
dans l’eau de la mer et l’apporte ici ; que je donne le bain 

                                                           
25 Euripide, V 140-150. 
26 Euripide, V 295. 
27 Euripide, V 660-680. 
28 Euripide, V 660-665. 
29 Euripide, V 690. 
30 Euripide, V 845. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

44 

suprême à ma fille […] »31. Les rites funéraires constituent une 
étape importante qui ont pour but d’honorer le défunt, tout en 
lui assurant une vie meilleure dans l’au-delà. Plusieurs gestes 
sont accomplis, dont entre autres, des pratiques symboliques, 
des offrandes matérielles (armes, bijoux, poteries, aliments…). 
Mais dans ce cas-ci, il est impossible à la mère éplorée 
d’effectuer tous ces rites. Pour pallier cette situation, elle 
envisage faire le tour des tentes des autres captives, pour 
recueillir quelques bijoux32. Une fois de plus, c’est le chœur qui 
lui apporte le réconfort. Ainsi, c’est en véritable consolateur de 
la reine éplorée que le chœur des captives agit en premier à ses 
côtés. Le second rôle du chœur se dessine dans la solidarité 
qu’il entretient au sein même du groupe. 

L’entraide à l’intérieur du chœur est guidée par le sort 
commun qui le destine. Celui-ci apparait premièrement dans 
les conditions de vie communes. L’auteur souligne, en effet, 
que les captives sont logées tout à fait au fond du camp semble-
t-il, dans des baraquements qui leurs sont réservés33. Euripide 
ne s’étend pas longuement sur la description de ces 
cantonnements. Cependant une chose est sûre et certaine, 
c’est que ceux-ci sont loin du confort des demeures où vivaient 
ces troyennes auparavant. L’expression de la solidarité du 
chœur se distingue en outre dans la misère liée à leur statut 
d’esclave. Misère qualifiée parfois de calamité. Polyxène 
énumère entre autres quelques tâches qui leur incombent 
désormais : « […] faire le pain…, balayer […], (se) tenir devant la 
navette […] »34. Cette solidarité au sein du chœur se traduit 
enfin par la haine qu’il nourrit à l’égard des Grecs, leurs 

                                                           
31 Euripide, V 605-610. 
32 Euripide, V 615. 
33 Euripide, V 3-4. Voir également Euripide, V 1016. 
34 Euripide, V 360-365. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

45 

nouveaux bourreaux. L’occasion pour l’exprimer lui sera très 
bientôt offerte.  
 
2. L’implication dans la vengeance de l’infortunée reine 
esclave 
 

Le nouveau statut des captives troyennes, ainsi que les 
nouvelles conditions de vie dans lesquelles elles se retrouvent, 
ont fini par créer un sentiment d’antipathie à l’égard des Grecs. 
Stella Chrysikou souligne dans le même sens que « […] peu 
avant que la vengeance légitime d’Hécube s’accomplisse, la 
colère des femmes Troyennes rejoint celle de la reine captive, 
en éveillant davantage la sympathie pour elle […] »35. Cette 
rancœur trouve sa réalisation dans le projet d’Hécube. 

Pour l’exécution de son plan, Hécube révèle à 
Agamemnon le soutien sur lequel elle compte. En effet, elle lui 
rappelle que « […] ces tentes cachent une foule de Troyennes 
[…] »36. La réponse de l’ex-reine situe sur le niveau de 
complicité auquel elle est parvenue avec les troyennes. A 
l’entendre, on déduit que les autres captives épousent 
totalement son plan. En effet, Stella Chrysikou n’a pas manqué 
de le relever comme suit : « […] Elles approuvent également et 
soutiennent son choix de redresser l’injustice subie […] »37.  
Martin Hose et Kenneth Reckford se penchent quant à eux sur 
l’évolution de l’état d’âme du chœur. Le premier remarque que 
« […] l’état psychologique du chœur évolue avec celui du 
personnage principal […] »38. Quant au second, il « […] note que 
tout au long des trois chants du chœur (stasima) non seulement 
l’ambiance, mais aussi l’état d’âme du chœur changent 

                                                           
35 Chrysikou, 2018, p. 110. 
36 Euripide, V 880. Voir également, Chrysikou, 2018, p. 110. 
37 Chrysikou, 2018, p. 110. 
38 Hose, 2011, p. 144. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

46 

progressivement car petit à petit le chagrin et la sympathie se 
transforment en colère […] »39. C’est ce qui pousse Stella 
Chrysikou à conclure que : « […] le chœur ne se contente pas 
seulement de commenter les faits en les intégrant  souvent  
dans un contexte universel, mais en plus il vit, partage et 
participe plus aux sentiments qu’à l’action même de son ex-
reine […] »40. Cependant le soutien des captives dépasse cet 
aspect moral, pour faire place à la participation active dans la 
réalisation du projet d’Hécube. La contribution du chœur 
apparait à deux niveaux essentiellement. D’abord dans 
l’exécution des fils de Polymestor.  

 
 Le récit que Polymestor fait de cette mésaventure 

permet de jauger la dextérité des esclaves. Elles entrent en 
action comme suit : 

 
 « […] en grand nombre, […] Celles qui étaient mères, 
s’extasiaient sur mes enfants et les faisaient sauter dans 
leurs bras, se les passant de l’une à l'autre pour les 
éloigner de leur père. Puis, après ces paroles, paisibles 
Dieu sait comme! soudain, tirant des glaives cachés je 
ne sais où dans leurs vêtements, elles en percent mes 
fils […] »41.  
 
La première partie de la ruse des captives a permis de 

séparer les fils de leur père, favorisant ainsi leur vulnérabilité. 
A partir de cet instant, il devient facile de leur porter le coup 
fatal. 

Le second volet de l’artifice de la reine s’applique à 
Polymestor lui-même. Les captives s’y illustrent de fort belle 

                                                           
39 Reckford, 1991, p. 34. 
40 Chrysikou, 2018, p. 113. 
41 Euripide, V 1150-1161. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

47 

manière une fois de plus. Hécube ne manque pas de souligner, 
sans ambiguïté, leur implication dans l’exécution de 
Polymestor. En effet, elle l’annonce à Agamemnon comme suit 
: « […] avec elles (les captives) je châtierai mon meurtrier 
[…] »42. Ainsi, la présence des captives aux côtés de leur 
maitresse, comme elles la nomment souvent, ne souffre 
d’aucun doute. Les propos du Coryphée au vers 1040 en sont la 
preuve : « […] Voulez-vous que nous tombions sur lui ? L’instant 
presse ; à Hécube, aux Troyennes, il faut prêter main forte 
[…] ». L’engagement est donc volontaire. Leur implication 
débute très tôt. En effet, une fois que le Thrace a pris place sous 
la tente, elles se précipitent à ses côtés, trompent sa vigilance 
en appréciant la qualité de ses vêtements. Ayant gagné sa 
confiance, elles en profitent pour lui dérober ses deux piques. 
La question des piques soulève quelques réflexions.   

En effet, d’après la description qu’Eugène d’Eichthal en 
donne, elles mesurent « […] dix coudées […] »43, qu’il évalue à 
environ 6m. Mettons de côté la question relative à l’équivalent 
d’une coudée. Comment Polymestor a pu garder sur lui deux 
piques de 6m de long et les porter jusque sous la tente ? Cela 
parait invraisemblable. Laissons là cette affirmation, pour 
revenir aux captives et Polymestor. Une fois désarmé par ces 
dernières, elles le saisissent en maintenant ses bras et ses 
jambes, de sorte à l’immobiliser. Sa tête même est retenue au 
sol par sa chevelure. C’est dans l’impossibilité d’esquisser 
aucun mouvement que le coup lui est porté. Le chœur, en plus 
de partager le malheur d’Hécube, joue un rôle déterminant 
dans la vengeance de celle-ci. Marquons à présent un arrêt sur 
le châtiment en lui-même.  

 

                                                           
42 Euripide, V 880-885. 
43 D’Eichthal, 1902, p. 127. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

48 

 
III. Hécube, la justicière des captives esclaves 

             
1. La figure maternelle et l’expression de la douleur collective 
 

Le rôle premier dans lequel on retrouve Hécube est bien 
celui d’une mère. En effet, c’est la génitrice de Polyxène qui 
assiste impuissante au sacrifice de sa fille, au point où celle-ci 
s’exprime en ces termes : « […] ô mère à la vie déplorable, quel 
outrage odieux, indicible, a encore contre toi soulevé quelque 
génie […] »44. Hécube joue un rôle important auprès de sa fille, 
avant que celle-ci ne soit offerte en sacrifice au tombeau 
d’Achille, qui la réclame. En effet, après lui avoir annoncé elle-
même la terrible rumeur désormais confirmée, c’est une mère 
désemparée et troublée qui se bat comme elle le peut, 
notamment auprès d’Ulysse, pour éviter le supplice à sa fille45. 
Elle va jusqu’à se proposer à la place de celle-ci. Malgré l’échec 
de ses supplications, elle encourage Polyxène à œuvrer dans le 
même sens, c’est-à-dire chercher à obtenir par des paroles 
sensibles, la clémence d’Ulysse.  

Hécube c’est également la maman du pauvre Polydore, 
mis à mort par la cupidité d’un prince thrace. Une fois de plus 
c’est une mère éplorée qui est présentée. Son rôle dans cette 
situation sera abordé au point suivant. Toutefois cette qualité 
de mère qui est reconnue à Hécube ne se limite pas 
uniquement à ses propres enfants. Cela apparait lorsque cette 
dernière s’adresse aux Troyennes. Elle les appelle « ses filles » : 
« […] Conduisez, mes filles, la vieille femme devant la demeure 
[…] »46. En réponse, la reine mère est assimilée à la maîtresse 
par les esclaves. Le constat est que malgré sa condition nouvelle 

                                                           
44 Euripide, V 195-210. 
45 Euripide, V 215-330. 
46 Euripide, V 60-65. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

49 

dans les camps grecs, Hécube conserve toujours, dans 
l’entendement des troyennes, son statut social. Ce pourrait 
être aussi l’expression de leur espoir, quant à une évolution de 
leur situation. A côté du statut de mère des captives troyennes 
en général s’ajoute la douleur commune qui est désormais leur 
quotidien.    

Hécube est également associée au drame collectif des 
troyennes. En effet, elle rappelle aux autres captives qu’elle 
demeure leur compagne de servitude, malgré qu’elle ait été 
leur reine auparavant47. Cette remarque, Polyxène la souligne 
également à sa mère en ces termes : « […] tu n’auras donc plus 
ta fille pour partager misérablement la servitude avec ta 
misérable vieillesse […] »48.  Les peines qu’endurent les 
détenues troyennes sont de divers ordres. Elles sont dans un 
premier temps de nature morale. En effet, le changement du 
cadre de vie les affecte moralement. On peut les voir regretter 
leur vie passée. C’est ce qui ressort de l’exposé du chœur49. 
Leurs difficultés ont aussi un caractère physique. Hécube en 
donne la teneur dans les Troyennes :  

 
« […] enfin, pour mettre le comble à mon malheur, je 
deviens dans ma vieillesse, esclave des Grecs, ils 
m’imposeront les services les plus humiliants pour mon 
grand âge ; moi, la mère d’Hector, on me chargera de 
veiller aux portes et de garder les clefs, ou de faire le 
pain ; réduite à coucher sur la terre mon corps épuisé, 
qui fut habitué à la couche royale, et à revêtir mes 
membres déchirés des lambeaux déchirés de la misère 
[…] »50.  

                                                           
47 Euripide, V 60-65. 
48 Euripide, V 195-210. 
49 Euripide, V 445-482. 
50 Euripide, Troyennes, 491 et suivant. Ce sont à quelques détails près les mêmes difficultés que souligne 
Polyxène dans l’Hécube, V 360-370.   



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

50 

 
Les difficultés que traverse la reine mère auxquelles 

s’ajoutent les pertes de ses deux enfants, conduisent à une 
réaction inattendue de cette dernière. Elle passe ainsi aisément 
du statut de victime à celui de bourreau impitoyable.  
 
2. La vengeance d’Hécube  
 

La punition de Polymestor envisagée par Hécube est le 
fruit d’une machination bien orchestrée. François Jouan note à 
ce propos que Hécube « […] trame en quelques instants un plan 
complexe pour se venger de la trahison de Polymestor, elle 
s’assure habilement la neutralité d’Agamemnon et elle réussit, 
avec ses compagnes d’esclavage, une vengeance atroce sur le 
roi thrace […] »51. Elle joue sur la sensibilité du Thrace ; sa 
cupidité. Ayant pris place sous la tente de la vieille esclave, elle 
l’informe de l’existence d’une prétendue cache d’or des 
Priamides à Troie. Cela a amplement suffi pour capter 
l’attention de Polymestor, et l’empêcher de se douter du piège 
qui lui est tendu. François Jouan souligne que « […] la fictive 
cachette d’or des Priamides imaginée par Hécube pour pièger 
Polymestor avait dû être constituée en fait par Priam, mais était 
destinée à ses fils […] »52. C’est après cette étape que 
l’infortuné subit le châtiment à lui réservé, par une Hécube 
totalement métamorphosée. C’est ce que dit en substance 
François Jouan. En effet, l’auteur relève que « […] cette vieille 
femme qui semble au bout de ses forces, qui dit n’attendre que 
la mort (505-509), recouvre une vigueur insoupçonnée pour 
atteindre les moyens d’une vengeance que la loi des hommes 
ne lui offre plus […] »53. Si la paternité de ce subterfuge ne 

                                                           
51 Jouan, 2007, p. 167. 
52 Jouan, 2007, p. 168. 
53 Jouan, 2007, p. 166-167. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

51 

souffre de l’ombre d’aucun doute, l’identité précise de la main 
qui aveugle Polymestor, par contre, est au centre d’une 
polémique, qu’il importe à présent de dissiper. 

Selon la victime, ce sont les « […] Troyennes homicides, 
qui ont consommé […] » sa perte. Un peu plus loin, le Thrace 
renchérit en ces termes : « […] Pour finir, elles mirent le comble 
à mon malheur par un forfait horrible. De mes yeux, à coups 
d'agrafes, elles percent, elles ensanglantent les pauvres 
prunelles. Puis, à travers la tente elles prennent la fuite […] »54. 
Pour Hécube, au contraire, c’est bel et bien elle qui, non 
seulement élimine les fils de Polymestor, mais également lui 
crève les yeux : « […] Heurte, n’épargne rien, fais donc sauter la 
porte! Jamais tu ne rendras le jour à tes prunelles ; tes fils, tu 
ne les verras plus vivants : je les ai tués55 […] »56. Quelques vers 
plus loin, la reine d’ajouter : « […] Tu vas le voir, devant la tente, 
aveugle avancer un pied aveugle, à l'aventure ; et tu verras les 
corps de ses deux fils que j'ai tués avec les braves Troyennes. 
De lui j'ai fait justice […] »57. Ra’Anana Meridor fait la précision 
suivante :  

 
« […] Even so, according to her own plan and contrary 
to Agamemenon’s expectations (876 ff), not she herself 
but the Trojan woman will be the executioners of her 
revenge (882). And indeed, when her plan is carried out, 
Hecuba does not with her own hand perpetrate either 
the killing of Polymestor’s children (1161-62) or his 
blinding (1167-71) […] »58.  
 

                                                           
54 Euripide, V 1165-1170. 
55 Comprendre « tu ne verras plus tes fils : tu es aveugle : ils ne vivent plus : je les ai tués ». Mais les deux 
idées sont réunies dans un tour qui semblerait impliquer que Polymestor a encore l’usage de ses yeux.   
56 Euripide, V 1040. 
57 Euripide, V 1045-1055. 
58 Meridor, 1978, p. 30-31. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

52 

Cette conclusion a le mérite de mettre fin à toute 
spéculation. C’est la complémentarité entre l’action et des 
esclaves et de leur reine qui vient à bout de Polymestor.  

La vengeance d’Hécube soulève en outre la question de 
la légitimité et de la légalité de sa riposte. Le plaidoyer59 qu’elle 
adresse à Agamemnon révèle sa volonté de placer son action 
dans l’esprit d’une légitime défense, que les dieux eux-mêmes 
approuvent. En effet, dans le souci de montrer la justesse de 
son intervention, Hécube relève toutes les violations dont 
Polymestor est l’auteur. Dans un premier temps, elle le qualifie 
d’homme « le plus impie des hôtes ». Son impiété le pousse à 
n’avoir aucune crainte des divinités, car le plus facilement du 
monde, il commet selon la reine esclave, « le dernier des 
sacrilèges » : refuser d’accorder la sépulture à sa victime. Pour 
Hécube tous ces actes tombent sous le coup de la Loi, qu’elle 
demande à Agamemnon de faire appliquer. La réponse de ce 
dernier est sans ambages.  

En effet, le roi, relevant Hécube, s’exprime ainsi : « 
[…] J'ai pitié de toi et de ton fils, de tes infortunes, Hécube, et 
de ta main suppliante. Et je désire, dans l'intérêt des dieux 
comme de la justice, la punition de l'hôte impie […] »60. 
Ra’Anana Meridor, s’inscrit dans la droite ligne de l’avis 
d’Agamemnon, en analysant comme suit le texte d’Euripide :  

 
« […] It thus seems that in presenting the story of 
Hecuba’s revenge on Polymestor Euripides guided his 
audience to distinguish between the death of Polyena in 
the aftermath of the war and the murder of Polydorus. 
By doing so he intended them to understand with 
Hecuba that there was nothing to be done in the first 

                                                           
59 Euripide, V 785-810. 
60 Euripide, V 850. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

53 

case, but that in the latter revenge was not only 
permissible but required. He wished them to see in 
Hecuba’s revenge on Polymestor, the punishment 
appropriate to the crime and to realize that the 
execution of this revenge was the last duty, and thus the 
only positive action left to Hecuba in the circumstances 
of ther life […] »61.  
 
Hécube est bel bien dans son rôle de justicière, en toute 

légalité. 
 

Conclusion     
 

L’Hécube d’Euripide a réussi à mettre en scène les 
conditions nouvelles dans lesquelles se retrouvent les captives 
troyennes. Désormais esclaves, c’est à la vie de servitude 
qu’elles sont confrontées. Ces nouvelles réalités, ainsi que le 
destin particulier des principaux personnages que sont 
Polyxène, le chœur et Hécube, conditionnent leurs rôles dans 
les camps grecs. Ainsi Polyxène fait montre de son honneur et 
de sa dignité en acceptant de mourir au lieu de cette vie 
d’esclave. Le chœur, constitué des autres esclaves, 
accompagne non seulement l’ensemble des Troyennes, mais 
surtout et plus particulièrement Hécube, face à l’infortune qui 
s’abat sur cette dernière. L’acharnement du destin sur la reine 
éveille en elle la vengeance qui seule redonne du goût à son 
existence.     
 
 
 
 

                                                           
61 Meridor, 1978, p. 34. 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

54 

 
Source 
 
Euripide, 1989, Tragédie, tome 2, Hippolyte, Andromaque, 
Hécube. Texte établi et traduit par L. Méridier., Les Belles 
Lettres, Paris. 

 
Bibliographie 
 
CHRYSIKOU Styliani, 2018, « Femmes en état de guerre : nature 
et condition des esclaves troyennes dans l’Hécube d’Euripide », 
In : Bulletin de l’Association Guillaume Budé, n°2, p. 97-115.   
COLLARD Christopher, 1991, Euripides. Hecuba, with 
Introduction, Translation and Commentary by CC, Warminster, 
Aris et Philipps, 1 vol. England. 
D’EICHTHAL Eugène, 1902, « Hérodote et Victor Hugo (à propos 
du poème : Les trois cents) »., In : Revue des Etudes Grecques, 
tome 15, fascicule 64, pp. 119-131. 
HOSE Martin, 2011, Ευριπίδης Ο ποιητής των παθών, traduit de 
l’allemand Euripides, Der Dichter der Leidenschaften, 
(Athènes).  
JOUAN François, 2007, « Priam, sa cité et sa famille dans 
l’œuvre d’Euripide ». In : Troïka Troïka. Parcours antiques. 
Mélanges offerts à Michel Woronoff, volume 1. Besançon : 
Institut des Sciences et Techniques de l'Antiquité, pp. 155-174. 
MARCHAL-Ninosque France, 2009, « Polyxène, une figure 
mythique sur la scène française », In Reconstruire Troie. 
Permanence et renaissances d’une cité emblématique. 
Besançon : Institut des Sciences Techniques de l’Antiquité, pp. 
301-312 (Collection « ISTA). 



Vol 2 N° Spécial, 10 ans – ACAREF Août 2025, Relecture d’Afrique 

55 

MERIDOR Ra’ Anana, 1987, «Hecuba’s Revenge. Somme 
observations on Euripides’ Hecuba», The Americain Journal of 
Philology, 99 (1), pp. 28-35. 
RECKFORD Kenneth, 1991, « Pity and terror in Euripides’ 
Hecuba », Arion, 1, 2, pp. 22-43. 
 


