JUSTICE CLIMATIQUE ET RESILIENCE FEMININE :
LES FEMMES AU CCEUR DE LA TRANSFORMATION
ENVIRONNEMENTALE AU SAHEL

Thérése SAMAKE

Enseignante-chercheure, Maitre-Assistant en Philosophie
Université Catholique de I'Afrique de I'Ouest-Unité Universitaire
a Bamako

E-mail : mathere@hotmail.fr

Tel : +223 76 05 49 57

Résumé

Dans les contextes sahéliens du Mali et du Burkina Faso, les femmes, bien
qu'en premiére ligne face aux effets du changement climatique, restent
exclues des politiques environnementales. Cet article articule la justice
climatique, I'éthique de la reconnaissance et la résilience féminine, en
s'‘appuyant sur des enquétes de terrain et des cadres théoriques critiques.
I/ met en lumiére les savoirs endogénes, les pratiques collectives et les
stratégies dadaptation portées par les femmes. L'étude révéle les
obstacles structurels a leur résilience mais aussi leur pouvoir d'agir
transformateur. Elle plaide pour une gouvernance climatique inclusive,
éthique et démocratique. La justice climatique devient ici un levier de
reconnaissance et d'émancipation.

Mots clés : Justice climatique - Résilience féminine - Savoirs endogenes
- Gouvernance inclusive - éthique de la reconnaissance

Abstract

In the Sahelian contexts of Mali and Burkina Faso, women are among the
most affected by climate change but remain excluded from environmental
policies. This article combines climate justice, recognition ethics, and
female resilience through fieldwork and critical theoretical frameworks.
It highlights women’s endogenous knowledge, collective practices, and
adaptive strategies. The study exposes structural barriers to their
resilience but also their transformative agency. It calls for inclusive,


mailto:mathere@hotmail.fr

ethical, and democratic climate governance. Climate justice emerges here
as a path toward recognition and empowerment.

Keywords: Climate Justice - Female Resilience - Endogenous Knowledge -
Inclusive Governance - Ethics of Recognition

Introduction

Situé a la lisiere sud du Sahara, le Sahel se définit par une
vulnérabilité climatique aigué, ou désertification, raréfaction de
I'eau, dégradation des sols et catastrophes naturelles accentuent
des fragilités économiques et sociales profondes. Au cceur de ces
tensions, les femmes sahéliennes, en particulier au Mali et au
Burkina Faso, assument la gestion des ressources naturelles ainsi
que le maintien de la cohésion sociale, tout en restant
particulierement exposées aux aléas climatiques et largement
écartées des sphéres décisionnelles.

Pour appréhender la spécificité de cette situation, cet article
adopte un cadre théorique interdisciplinaire construit pour
dépasser les lectures purement techniques et redistributives, en
tenant compte des rapports de pouvoir, des enjeux de
reconnaissance et de l'innovation sociale propre au contexte
sahélien. Cette approche intégrée mobilise la justice climatique, la
résilience féminine, I'¢thique de la reconnaissance et l'analyse de
genre, non comme des notions paralléles mais comme des axes en
dialogue qui permettent de saisir la complexité des défis
rencontrés par les femmes.

D'abord, la justice climatique permet d'interroger la distribution
équitable des charges, responsabilités et bénéfices liés a la lutte
contre le changement climatique, en s'appuyant sur le principe de
responsabilité différenciée (Caney, Shue, Larrére) et en tenant
compte, comme le montrent Fatma Denton et Moise Tsayem
Demaze, de la spécificité des inégalités vécues par les femmes
africaines dans la gouvernance environnementale. Cette réflexion
éclaire la maniere dont I'exclusion institutionnelle croise l'injustice
écologique, produisant une double vulnérabilité.



En écho, la résilience féminine - telle que pensée par Fatma
Denton, Ana Romero, Adama Belemvire et Saya Sauliere -
n'appardit pas seulement comme une capacité d'ajustement mais
comme un processus d'innovation, d'émancipation et de valorisation
des savoirs endogenes. Les stratégies locales d'adaptation portées
par les femmes puisent dans la solidarité active, la connaissance
fine de I'environnement et I'engagement collectif, fondant le socle
de la résilience communautaire.

Or, transformer ces pratiques en leviers effectifs suppose de
reconnditre la valeur des savoirs et des expériences féminines.
Cest ici qu'intervient I'éthique de la reconnaissance, formulée par
Nancy Fraser, Axel Honneth mais aussi Ana Romero et Saya
Sauliére dans le contexte ouest-africain, qui questionne
l'invisibilisation institutionnelle et sociale des femmes et défend
leur pleine Iégitimité dans I'élaboration des politiques publiques.
L'approche genre et intersectionnelle (Agarwal, Tronto, Crenshaw,
Denton) vient, enfin, offrir des outils pour comprendre comment
les structures de pouvoir, les normes sociales et I'exclusion
institutionnelle fagonnent la vulnérabilité spécifique des femmes
au Sahel. Elle révele, dans le méme temps, le potentiel
d'émancipation issu de la mobilisation collective autour des défis
environnementaux.

Ainsi articulés, ces cadres théoriques dépassent toute simple
addition et répondent a la spécificité du contexte sahélien, ou le
croisement entre inégalités de genre et injustices écologiques
produit une invisibilisation plurielle. Analyser ce systéme signifie
lier la répartition inégale des charges climatiques, la
reconnaissance des savoirs locaux et I'innovation sociale portée par
les femmes, afin d'éclairer comment l'inclusion, la solidarité et la
valorisation des expériences féminines peuvent ouvrir la voie d une
gouvernance climatique plus juste et inclusive.

L'article s'attache des lors a comprendre comment les femmes du
Mali et du Burkina Faso, en premiere ligne face a la crise
climatique, mobilisent leurs expériences, savoirs collectifs et



solidarités pour renforcer la résilience communautaire; il
interroge également la fagon dont la justice climatique, articulée
a la reconnaissance et a l'innovation sociale, peut devenir un levier
concret de  fransformation des politiques  publiques
environnementales. Deux hypothéses structurent cette réflexion :
la premiere est que la résilience féminine se construit autour de
savoirs et de solidarités encore largement sous-valorisés par les
décideurs; la seconde, que la justice climatique, enrichie par
I'exigence de reconnaissance, peut impulser une transformation
inclusive de la gouvernance au Sahel.

Pour répondre a ces enjeux, l'article s'appuie sur une méthodologie
mixte, combinant enquéte de terrain et analyse critique. D'une
part, des entretiens semi-directifs et des observations
participatives ont été menés auprés de femmes rurales et
urbaines, tant au Mali qu'au Burkina Faso, afin de recueillir des
expériences, des pratiques et des trajectoires de résilience face
aux crises climatiques. D'autre part, la réflexion s'adosse a une
analyse philosophique approfondie des théories contemporaines de
la justice climatique, de la reconnaissance, du genre, de la
résilience et de la gouvernance inclusive, mobilisant aussi bien la
littérature africaine qu'internationale. Ce double ancrage permet
de croiser les cadres d'analyse et les réalités vécues, afin
d'articuler concepts et observations de terrain.

L'article s'organise ainsi en trois parties complémentaires: la
premiére explicite le cadre théorique et conceptuel qui sous-tend
I'étude ; la deuxiéme analyse les vulnérabilités différenciées et
met en lumiere les stratégies d'adaptation développées par les
femmes sahéliennes a la lumiére des données empiriques
collectées; la tfroisieme propose une lecture critique de la
gouvernance environnementale, en formulant des pistes pour une
meilleure reconnaissance et une intégration effective des femmes
dans les politiques climatiques de la région.



I. Fondements théoriques: justice climatique et résilience
féminine au service d'une transformation environnementale

Penser la résilience féminine face au changement climatique dans
le Sahel suppose de dépasser les lectures purement
environnementales pour interroger la fagon dont les inégalités
historiques, institutionnelles et de genre modeélent la répartition
des vulnérabilités et des ressources. La justice climatique s'impose
comme cadre de référence, en articulant responsabilité historique,
équité dans la distribution des charges, et reconnaissance des
savoirs et des voix traditionnellement marginalisés, notamment
ceux des femmes rurales. Dans cette perspective, I'approche genre
révele la persistance des exclusions dans les politiques
environnementales, en montrant que, malgré leur rdle essentiel
dans la gestion des ressources, les femmes du Sahel restent
fréquemment écartées des espaces décisionnels et des stratégies
d'adaptation. La dynamique de résilience, loin de se limiter a
l'ajustement face aux crises, désigne ici un processus
d'émancipation: elle s'exprime a travers l'innovation sociale, la
mutualisation des savoirs endogenes, et la construction de
nouvelles formes d'action collective féminine. Ainsi, penser la
justice climatique et la résilience féminine dans le contexte
sahélien, c'est mettre en lumiére a la fois les obstacles structurels
a la participation et la capacité des femmes a transformer leur
environnement, ouvrant la voie d une gouvernance véritablement
inclusive et éthique.

1.1. La justice climatique : principes, enjeux et déclinaisons
dans les contextes du Sud global
La justice climatique s'impose aujourd'hui comme un champ
théorique et politique central pour analyser les inégalités
environnementales a I'échelle mondiale et locale. Elle se définit
comme I'ensemble des principes et des pratiques visant a assurer
une répartition équitable des charges, des responsabilités et des



bénéfices liés d la lutte contre le changement climatique, tout en
tenant compte des inégalités historiques, sociales et
géographiques (Caney, 2016, p. 7 ; Shue, 1999, p. 531 ; Larrére,
2015, p. 75). Selon S. Caney, «les impacts du changement
climatique menacent des droits humains fondamentaux : le droit a
la vie, & la santé, & la subsistance. [...] Sur la base de cette
définition des droits, il découle des devoirs de réduction des
émissions de gaz a effet de serre, d'aide a I'adaptation aux effets
du changement climatique, et de compensation des violations des
droits fondamentaux n'‘ayant pu étre évitées » (Caney, 2016, p. 7).
Cette approche montre que la justice climatique ne se limite pas a
la distribution matérielle des ressources, mais engage aussi la
reconnaissance des droits fondamentaux et la réparation des
injustices globales.

Pour appréhender cette pluralité d'enjeux, la justice climatique
s'articule autour de plusieurs courants philosophiques: la justice
distributive, I'éthique de la reconnaissance, les approches
capacitaires et délibératives, ainsi que les théories des droits
humains et de la responsabilité collective.

D'abord, la tradition de la justice distributive vise a corriger les
déséquilibres entre ceux qui contribuent le plus au réchauffement
climatique et ceux qui en subissent les conséquences les plus
séveres (Shue, 1999, p. 537 ; Larrere, 2015, p. 75). Dans les
sociétés sahéliennes, ce déséquilibre se traduit par le fait que les
femmes rurales, bien qu'étant parmi les moins responsables des
émissions, subissent en premiére ligne les effets du changement
climatique et voient leurs besoins spécifiques négligés dans les
politiques publiques (Denton, 2002, p. 11 ; Romero, Belemvire &
Sauliere, 2011, p. 18).

Cependant, une telle approche reste insuffisante si elle n'integre
pas I'éthique de la reconnaissance. Selon A. Honneth, « le mépris,
c'est-a-dire le refus de reconnaissance, blesse I'individu dans son
intégrité et entrave sa participation a la vie sociale» (Honneth,
2000, p. 15). N. Fraser souligne que la justice exige d'articuler



redistribution et reconnaissance, afin de visibiliser, Iégitimer et
valoriser les identités et contributions des groupes
historiguement minorés (Fraser, 2008, p. 17). Dans le contexte du
Sahel, il s'agit ainsi de dépasser la logique de redistribution
matérielle pour rendre justice aux savoirs endogénes féminins et
réparer une invisibilisation structurelle. S. Harding et B. de Sousa
Santos montrent également que lutter contre [injustice
climatique, c'est aussi lutter contre [invisibilisation
institutionnelle et épistémique des femmes, valoriser leurs
pratiques et garantir leur pleine participation a la gouvernance
environnementale (Harding, 2008, p. 138 ; Santos, 2011, p. 41).

A cette exigence de reconnaissance sajoutent les approches
capacitaires et délibératives (Sen, 2010, p. 334 ; Nussbaum, 2012,
p. 25 ; Young, 2000, p. 52), qui placent la capacité effective d'agir
et de participer au ceeur de la justice climatique. Cela implique de
garantir aux femmes un accés réel aux ressources, a I'information
et a la prise de décision sur les stratégies d'adaptation, afin
qu'elles ne soient plus de simples objets de politiques climatiques,
mais de véritables actrices de la résilience communautaire.

Enfin, la justice climatique s'appuie sur les droits humains et la
responsabilité collective, postulant que la réduction des injustices
exige la reconnaissance d'obligations morales transnationales,
intergénérationnelles et intracommunautaires (Pogge, 2002, p. 19
; Paoli, 2017, p. 44). Cette question est cruciale au Sahel, ol la
« dette écologique » du Nord global et les rapports de domination
locaux se croisent.

Croiser ces perspectives distributive, de reconnaissance,
capacitaire et de responsabilité permet d'éclairer les multiples
dimensions de la vulnérabilité féminine face au changement
climatique au Mali et au Burkina Faso. La justice climatique,
comprise ainsi, devient un impératif moral global et un levier de
transformation institutionnelle pour reconnattre pleinement les
femmes sahéliennes comme actrices politiques majeures au coeur
de la transition environnementale et sociale.



1.2. L'approche genre dans les politiques climatiques :

analyse des inégalités structurelles
La crise climatique, loin d'étre un phénoméne purement
environnemental, agit comme un puissant révélateur des rapports
sociaux de pouvoir, exacerbant les inégalités économiques, sociales
et politiques déja existantes. Parmi les grilles de lecture
permettant de comprendre cette réalité, I'approche genre occupe
une place essentielle: elle permet de déconstruire l'apparente
neutralité des politiques climatiques et de mettre au jour les
mécanismes sociaux, institutionnels et culturels qui contribuent a
marginaliser les femmes, notamment dans les contextes du Sud
global.
Au plan théorique, les études féministes et les analyses de genre
appliquées a I'environnement ont montré depuis plusieurs décennies
que femmes et hommes n'ont ni les mémes responsabilités, ni les
mémes vulnérabilités, ni les mémes capacités d'adaptation face au
changement climatique. B. Agarwal souligne ainsi que « les relations
des femmes et des hommes avec la nature sont ancrées dans leur
réalité matérielle et dans leurs formes spécifiques d'interaction
avec l'environnement» (B. Agarwal, 1992, p. 119). F. Denton
rappelle que «les femmes, en particulier dans les zones rurales,
subissent une triple exclusion: matérielle, politique et
épistémique » (F. Denton, 2002, p. 11). Matérielle, car elles ont un
acces limité aux ressources (terre, eau, crédit, technologie);
politique, car elles sont souvent absentes des espaces
décisionnels; épistémique, car leurs savoirs locaux sont
systématiquement dévalorisés ou ignorés dans la formulation des
politiques publiques.
Dans la littérature sur la gouvernance environnementale, S.
MacGregor note que les politiques climatiques sont encore
largement élaborées selon des logiques « top-down» dominées par
des visions technocratiques et masculines du développement
durable, ot « le theme dominant dans la recherche sur le genre et
le changement climatique reste la vulnérabilité des femmes du



Sud» (S. MacGregor, 2010, p. 227). Les femmes, pergues soit
comme des «victimes passives» a protéger, soit comme des
« relais communautaires » instrumentalisés pour la mise en ceuvre
des projets, restent largement exclues des processus délibératifs
réels. Cette absence de participation n'est pas seulement un
probléme de représentation, mais une faille éthique majeure qui
reproduit des rapports de domination et de dépendance.

Dans les pays sahéliens tels que le Mali et le Burkina Faso, cette
marginalisation prend des formes spécifiques. Les normes sociales
patriarcales limitent la mobilité des femmes, restreignent leur
droit a la propriété fonciére et les excluent des espaces
institutionnels ol se négocient les politiques agricoles, hydriques
et environnementales. Malgré leur réle central dans la gestion
quotidienne des ressources naturelles, les femmes ne sont que trés
rarement consultées lors de la conception des plans nationaux
d'adaptation au changement climatique. Les dispositifs de
financement climatique, qu'il s'agisse des Fonds Vert pour le Climat
ou d'autres mécanismes multilatéraux, demeurent souvent
inaccessibles aux initiatives portées par les femmes rurales, faute
de reconnaissance institutionnelle et de médiation politique
adaptée.

Sur le plan philosophique, ces constats renvoient a des formes
d'injustice structurelle que N. Fraser qualifie d'«injustices de
reconnaissance et de représentation» (N. Fraser, 2008). En effet,
la non-prise en compte des intéréts et des savoirs féminins dans
les politiques climatiques n'est pas seulement une erreur d'analyse
technique, mais le symptome d'une logique plus profonde de déni de
reconnaissance. Ce déficit de reconnaissance engendre un
déséquilibre dans la distribution des voix Iégitimes, privant les
femmes des moyens de faire valoir leurs besoins et leurs
expertises dans I'espace public.

Les travaux de J. Tronto sur |'éthique du care offrent un éclairage
supplémentaire sur cette problématique. Tronto définit le care
comme «une activité générique qui comprend tout ce que hous



faisons pour maintenir, perpétuer et réparer notre “monde”, de
sorte que nous puissions y vivre aussi bien que possible» (J.
Tronto, 1993, p. 40). La gestion des risques climatiques nécessite
aujourd'hui  une relecture éthique des responsabilités
environnementales, centrée sur la prise en charge des
vulnérabilités et sur la reconnaissance de I'interdépendance sociale
et écologique. Intégrer les femmes dans les politiques climatiques
ne releve donc pas d'un simple impératif d'équité statistique, mais
d'une nécessité morale visant a faire émerger un modeéle de
gouvernance fondé sur le soin porté aux écosystémes et aux
communautés humaines.

Enfin, I'approche genre appliquée aux politiques climatiques invite
a dépasser les catégories binaires et a intégrer une lecture
intersectionnelle des inégalités. K. Crenshaw, a l'origine du concept
d'intersectionnalité, rappelle que «du fait de leur identité
intersectionnelle en tant que femmes et personnes de couleur, ces
dernieres ne peuvent généralement que constater la
marginalisation de leurs intéréts et de leurs expériences dans les
discours forgés pour répondre d I'une ou 'autre de ces dimensions »
(K. Crenshaw, 1989). Les discriminations subies par les femmes
sahéliennes s'entrelacent ainsi avec dautres formes de
vulnérabilité : pauvreté, ruralité, analphabétisme, marginalisation
ethnique. Une lecture philosophique et politique de ces
croisements de dominations oblige donc a repenser les dispositifs
d'adaptation climatique & partir des réalités plurielles vécues par
les femmes concernées.

L'intégration d'une approche genre dans les politiques climatiques,
loin de se réduire a des ajustements techniques ou a des quotas de
participation, suppose ainsi une transformation plus profonde des
logiques de gouvernance. Elle implique une redéfinition des critéres
de légitimité politique, une reconnaissance institutionnelle des
savoirs situés, et un engagement éthique en faveur de la réparation
des injustices environnementales et sociales historiques.



1.3. La résilience comme catégorie d'analyse : de la capacité

d'adaptation a I'empowerment politiqgue des femmes
Longtemps mobilisée dans les sciences de la nature et de
I'ingénierie pour désigner la capacité d'un systéme a retrouver un
équilibre aprés un choc, la notion de résilience a progressivement
investi les sciences sociales, la philosophie politique et I'éthique
environnementale. Dans le contexte du changement climatique au
Sahel, repenser la résilience des femmes impose de dépasser une
lecture strictement adaptative du concept, pour en explorer les
dimensions sociales, politiques et éthiques. Dans sa définition
institutionnelle, popularisée par 'ONU et la Banque mondiale, la
résilience désigne la capacité des individus ou des communautés a
absorber les chocs et a s'adapter aux changements. Toutefois,
cette acception tend a réduire les acteurs a de simples agents
d'ajustement, en occultant les causes structurelles de leur
vulnérabilité. Appliquée aux femmes sahéliennes, une telle
perspective risquerait de renforcer une approche passive de
I'adaptation, et d'invisibiliser les rapports de domination ou de
marginalisation qui enserrent leur trajectoire.
Pour échapper a cet écueil, de nombreux travaux critiques invitent
a reconfigurer la notion de résilience dans une perspective plus
émancipatrice. J. Butler, a travers sa réflexion sur la vulnérabilité
et sur 'agency — la capacité d'agir, de choisir et de transformer
sa condition, méme en contexte de contrainte (Butler, 2009, p. 23 ;
Batliwala, 1993, p. 8) — souligne que la vulnérabilité humaine est
toujours socialement construite. Elle écrit: «Il n'y a pas de vie
sans les conditions de vie qui soutiennent la vie, et ces conditions
sont profondément sociales, établissant non pas ['ontologie
discréte de la personne, mais plutdt linterdépendance des
personnes» (Butler, 2009, p. 23). Ainsi, pour les femmes, la
résilience ne saurait étre comprise comme une simple capacité de
survie, mais bien comme une dynamique de résistance, de
négociation et de reconfiguration des rapports de pouvoir.



Dans la méme lignée, A. Sen, par son approche des capabilités,
propose de lier la résilience a I'expansion des libertés réelles,
c'est-a-dire d la possibilité concrete pour les individus de choisir
les formes d'adaptation et de vie qui correspondent a leurs
aspirations (Sen, 2010, p. 334). Pour les femmes sahéliennes, la
résilience doit ainsi se traduire par un élargissement de l'acces a
la terre, a la formation, a linformation et aux spheres
décisionnelles. Cependant, cette expansion effective des libertés
reste conditionnée par le degré de reconnaissance sociale et
institutionnelle: les parcours d'émancipation, de solidarité et
d'innovation féminine ne prennent sens que si droits, réles et
savoirs des femmes sont pleinement légitimés dans la société et
par les institutions.

Dans cette optique, la résilience devient un levier de justice sociale
et un processus de synthése entre conscientisation individuelle et
collective. L'empowerment — ou processus d'autonomisation —
appardit alors comme la dynamique par laquelle les femmes
acquierent, a la fois individuellement et collectivement, les moyens
matériels, cognitifs et politiques de transformer leur existence et
le fonctionnement des structures sociales (Batliwala, 1993, p. 8).
Il ne s'agit donc pas seulement dadaptation, mais de
transformation: par la mobilisation de leurs expériences, savoirs
endogenes et réseaux, les femmes inventent de nouvelles formes
de résistance et construisent des alternatives aux modéles
dominants de gouvernance.

Enfin, dans une perspective éco-philosophique, la résilience
féminine interpelle la responsabilité éthique collective. H. Jonas,
dans Le Principe responsabilité, rappelle le devoir moral des
sociétés de protéger les générations futures contre les effets de
leurs choix: « Agis de fagon que les effets de ton action soient
compatibles avec la permanence d'une vie authentiquement
humaine sur terre» (Jonas, 1979, p. 30). Repenser la résilience au
Sahel revient ainsi A& articuler endurance, agency et



empowerment®: non pas endurer en silence, mais lutter pour la
reconnaissance, la justice sociale et la co-construction de
politiques climatiques qui reconnaissent pleinement les droits, les
savoirs et les capacités d'agir des femmes.

2.Vulnérabilité différenciée et stratégies de résilience féminine
face au changement climatique au Sahel

L'analyse des vulnérabilités féminines face au changement
climatique au Sahel ne peut se limiter a une approche théorique :
elle exige de confronter les concepts de justice climatique et
d'approche genre aux réalités vécues par les femmes rurales du
Mali et du Burkina Faso. Dans ces régions particuliéerement
exposées, les femmes cumulent les effets de la dégradation des
ressources haturelles, de la raréfaction de l'eau et de I'instabilité
climatique, auxquels s'ajoutent des inégalités persistantes d'acces
ala terre, au crédit, a la formation et aux espaces de décision.

Si leur charge de travail s'alourdit a mesure que les crises
écologiques fragilisent les moyens d'existence, il serait réducteur
de les considérer comme de simples victimes. Les femmes
sahéliennes, actrices centrales de la production alimentaire et de
la gestion des ressources, développent au quotidien des stratégies
d'adaptation et de résilience: diversification des activités
économiques, innovation agricole, création de réseaux de solidarité
et de coopératives. Ces initiatives, souvent invisibles dans les
politiques publiques, participent activement a la sécurité
alimentaire, a la cohésion sociale et a la gestion durable des
ressources.

1. L'empowerment (autonomisation) désigne le processus par lequel un individu ou un groupe
acquiert les ressources, droits, confiance et capacités nécessaires pour exercer un
contrdle sur sa vie et transformer les structures sociales et politiques ; voir S. Batliwala,
1993.

2. L'agency (capacité d'agir) se traduit par le pouvoir pour un individu ou un groupe de faire
des choix, d'initier des actions et d'influencer son environnement, méme dans la contrainte
; voir J. Butler, 2009, et S. Batliwala, 1993



Comprendre la résilience féminine au Sahel suppose donc
darticuler l'analyse des vulnérabilités structurelles qui limitent
leurs marges de manceuvre et I'étude des réponses locales et
endogenes qui témoignent de leur capacité d'innovation et
d'organisation collective. Cest a cette intersection que se
construit la résilience des femmes sahéliennes, qui apparaissent,
non seulement, comme des actrices incontournables de la sécurité
alimentaire, mais aussi comme des moteurs de la transition
écologique et sociale dans la région.

2.1. Impacts spécifiques du changement climatique sur les

femmes rurales au Mali et au Burkina Faso
La crise climatique, loin d'€tre un phénomene uniforme, amplifie les
vulnérabilités existantes et touche de fagon différenciée les
femmes rurales du Sahel, en particulier au Mali et au Burkina Faso.
Comme I'a montré U. Beck, le changement climatique agit comme un
amplificateur des risques et des inégalités, créant des zones de
fragilité ol certaines catégories de population, en raison de leur
position sociale, économique et politique, sont plus exposées que
d'autres (U. Beck, 2001, p. 22).
Dans ces territoires, la diminution progressive des terres arables,
la perte de biodiversité, la raréfaction des ressources hydriques
et la fréquence accrue des événements climatiques extrémes
(sécheresses prolongées, inondations soudaines) perturbent
directement les activités agricoles de subsistance, secteur dans
lequel les femmes sont majoritairement impliquées. Par exemple,
au Burkina Faso, les femmes cultivent souvent des parcelles de
moindre qualité, sans acceés a la propriété fonciere ni aux intrants
agricoles modernes. Les techniques d'adaptation comme le zai ou
les cordons pierreux, qui permettent de restaurer la fertilité des
sols, sont généralement réservées aux champs des hommes, ce qui
fragilise I'autonomie alimentaire des ménages et réduit les revenus
issus de la vente des surplus sur les marchés locaux (A. Romero, A.
Belemvire, S. Sauliere, 2011, p. 18).



Dans le village de Koubri, au Burkina Faso, une enquétée, MK,
témoigne : « Nous avons perdu la moitié de nos récoltes a cause de
la sécheresse. Les hommes gardent les meilleures terres, et nous,
les femmes, nous cultivons la ol la terre est pauvre. Quand il n'y a
pas assez d'eau, hous devons marcher plus loin, parfois jusqu'a deux
heures, pour ftrouver un puits qui n‘est pas a sec.» Ce témoighage
illustre la double contrainte de la dégradation des terres et de la
raréfaction de l'eau, qui pese spécifiqguement sur les femmes.

La gestion de l'eau constitue une autre dimension critique de la
vulnérabilité féminine. En raison de leur réle traditionnel de
pourvoyeuses d'eau pour les besoins domestiques, les femmes se
refrouvent directement confrontées aux défis liés au stress
hydrique. Dans la région de Kaya, au Burkina Faso, la raréfaction
des points d'eau oblige les femmes da parcourir jusqu'a 10
kilométres par jour pour s'approvisionner, ce qui accroit leur
charge de travail et limite leur participation a d'autres activités
économiques ou éducatives (Alliance Sahel, 2022, p. 4). A Diéma,
au Mali, I'assechement des puits a conduit d I'abandon de certains
périmetres mardichers, forgant les femmes a se réorienter vers
I'¢levage ou d'autres activités de substitution.

A Diéma, au Mali, AM, une mardichére interrogée lors de I'enquéte,
confie: « Depuis que le puits du village est a sec, nous avons dii
laisser nos jardins. Maintenant, je m'occupe de quelques cheévres,
mais les revenus sont moindres et la nourriture manque plus
souvent.» Ce cas met en lumiére la réorientation forcée des
activités économiques et la précarisation des moyens d'existence.
Les sécheresses, inondations et mauvaises récoltes obligent les
femmes a multiplier les activités pour garantir l'alimentation
familiale. Pendant la période de soudure, elles doivent trouver des
revenus alternatifs pour acheter de la nourriture, ce qui les pousse
a s'engager dans le petit commerce, la transformation de produits
agricoles ou l'exploitation de produits forestiers non ligneux,
comme le beurre de karité ou la gomme arabique. Cette surcharge
de travail a aussi des conséquences indirectes: les filles sont



souvent retirées de I'école pour aider a la maison ou aller chercher
de l'eau (CECT, 2022, p. 7).

La dégradation des ressources naturelles exacerbe également les
tensions autour de l'accés a la terre, a l'eau et aux foréts. Les
femmes, gestionnaires informelles de ces ressources, se
retrouvent en premiere ligne des conflits communautaires, mais
restent largement exclues des mécanismes formels de gestion et
de résolution des conflits, qui sont dominés par des instances
masculines. Les travaux de B. Agarwal sur la gouvernance locale et
la gestion des ressources forestieres en Afrique et en Asie ont
montré que l'exclusion des femmes des mécanismes formels de
gestion des ressources accenfue leur exposition aux violences
environnementales et sociales (B. Agarwal, 2010, p. 145).

Sur le plan sanitaire, la multiplication des épisodes de sécheresse
et d'inondation entrdine une recrudescence des maladies
hydriques, des infections respiratoires dues da la poussiére et a la
dégradation de la qualité de l'air, ainsi que des risques nutritionnels
accrus en cas de disette. Les femmes, responsables de
I'alimentation et du soin au sein des ménages, voient leur charge
mentale et physique considérablement alourdie.

Par ailleurs, les savoirs locaux des femmes sur les cycles de pluie,
la gestion des sols ou la préservation des semences sont rarement
pris en compte dans les diagnostics officiels et les politiques
d'adaptation. Cette invisibilité institutionnelle renforce leur
marginalisation politique et limite I'efficacité des réponses aux
crises climatiques. S. Harding parle a ce sujet d«injustice
épistémique», c'est-a-dire l'exclusion structurelle des savoirs
féminins des processus officiels de production de connaissances
(S. Harding, 2008, p. 138).

Il convient enfin de souligner que la vulnérabilité des femmes
sahéliennes face au changement climatique n'est pas une fatalité
naturelle, mais bien une construction sociale et politique. Comme le
rappellent M. Leach et R. Mearns, les rapports inégalitaires d'acces
aux ressources et aux espaces décisionnels sont au cceur de la



production de la vulnérabilité (M. Leach, R. Mearns, 1996, p. 12).
Penser les impacts spécifiques du changement climatique sur les
femmes du Mali et du Burkina Faso nécessite donc de croiser les
dimensions écologiques, économiques, sociales et politiques, en
évitant les approches victimaires pour privilégier une lecture
systémique et critique des rapports de pouvoir.

Dans l'ensemble, les impacts du changement climatique sur les
femmes rurales du Mali et du Burkina Faso révelent une
accumulation de vulnérabilités écologiques, économiques et
sociales, mais aussi une capacité d'adaptation remarquable, souvent
sous-estimée par les politiques publiques. Les exemples concrets
de gestion de l'eau, d'innovation agricole, de diversification
économique et de mobilisation communautaire montrent que les
femmes ne se contentent pas de subir les crises: elles inventent,
expérimentent et transmettent des solutions adaptées a leur
environnement.

Cependant, la reconnaissance institutionnelle de ces savoirs et
pratiques reste limitée, et les obstacles structurels - qu'il s'agisse
de l'accés a la terre, a I'eau, a la formation ou a la gouvernance -
freinent encore le plein déploiement de leur résilience. Cette
réalité met en lumiére la nécessité d'analyser, au-dela des impacts,
les réponses locales et endogenes élaborées par les femmes
sahéliennes, ainsi que les conditions qui permettraient de valoriser
et de renforcer leur réle dans la gestion durable des ressources
et l'adaptation aux changements climatiques.

2.2. Pratiques locales et savoirs endogénes féminins :

réponses innovantes face aux crises climatiques
Face a l'intensification des crises environnementales, les femmes
rurales du Sahel, notamment au Mali et au Burkina Faso, ne se
limitent pas a des stratégies de survie immédiate. Elles mobilisent
un ensemble de savoirs endogeénes, de pratiques agricoles adaptées
et de réseaux de solidarité qui constituent de véritables leviers
d'adaptation locale. Ces réponses, souvent invisibles dans les



politiques publiques, témoignent d'une intelligence écologique
incarnée, qui mérite d'@tre reconnue et institutionnalisée dans les
stratégies nationales de résilience climatique.

La notion de savoirs endogenes, telle que définie par M. Prieur,
désigne « I'ensemble des connaissances pratiques, des savoir-faire
et des représentations que les communautés locales développent
en interaction étroite avec leur environnement » (M. Prieur, 2006,
p. 45). Cette approche, reprise dans les épistémologies du Sud, met
I'accent sur la nécessité de «décoloniser la connaissance » et de
reconnditre la pluralité des rationalités locales (B. de Sousa
Santos, 2011, p. 32). Chez les femmes sahéliennes, ces savoirs
touchent a l'agriculture (sélection de semences résistantes a la
sécheresse, rotation culturale, jachére contrélée), a la gestion de
I'eau (captage et stockage de l'eau de pluie, puits temporaires,
irrigation goutte-a-goutte), a la conservation des semences, a la
préservation des sols et a la fransformation des produits
agroalimentaires.

En matiere agricole, les femmes adaptent leurs techniques
culturales aux nouvelles réalités climatiques. Elles privilégient
I'usage de semences locales sélectionnées pour leur résistance a la
sécheresse et pratiquent la rotation culturale ou la jachére
contrdlée pour maintenir la fertilité des sols. Les recherches de C.
Tacoli montrent que ces innovations sont le fruit de processus
d'apprentissage collectif, transmis de génération en génération a
travers des réseaux féminins informels: «Les stratégies
d'adaptation des femmes rurales reposent sur la transmission
intergénérationnelle de savoirs et sur I'expérimentation
collective» (C. Tacoli, 2011, p. 24).

Dans le village de Dissine, au Burkina Faso, I'enquéte a mis en
lumiere l'initiative d'un groupement de femmes qui a mis en place
une banque de semences locales. Grace a la sélection et a I'échange
de variétés ftraditionnelles résistantes da la sécheresse, ces
femmes ont pu maintenir la production de mil et de sorgho malgré
la baisse des précipitations. L'une d'elles, Fatimata, explique:



«Nous avons appris a conserver nos propres semences et a les
partager entre nous. Cela nous permet de ne pas dépendre des
semences du marché, souvent inadaptées a notre sol.» Cette
pratique, fondée sur la solidarité et la transmission des savoirs,
illustre la capacité d'innovation collective et la résilience face a
I'incertitude climatique.

Dans la gestion de I'eau, les femmes expérimentent des techniques
de captage et de stockage de I'eau de pluie, créent des puits de
surface temporaires et optimisent lirrigation goutte-d-goutte
dans les jardins mardichers communautaires. Ces pratiques locales
de gestion de [l'hydrologie a petite échelle constituent des
réponses pragmatiques aux aléas climatiques, en l'absence de
grands équipements publics (Alliance Sahel, 2022, p. 4).

La diversification économique est également une dimension
majeure de la résilience féminine. Face a la baisse des rendements
agricoles, les femmes se tournent vers la transformation
agroalimentaire (farines locales, condiments, produits de
conservation), I'exploitation des produits forestiers non ligneux
(beurre de karité, gomme arabique, plantes médicinales) ou encore
le petit commerce sur les marchés ruraux et urbains. Ces
stratégies, loin d'étre de simples réponses ponctuelles, traduisent
une capacité d'innovation économique et sociale (CECI, 2022, p. 7).
A Ségou, au Mali, I'enquéte a permis de documenter I'expérience
d'une association féminine qui gére un périmétre mardicher irrigué
par pompage solaire. Grdce a la mutualisation des ressources et a
la formation en techniques d'irrigation économe en eau, ces
femmes ont pu diversifier leur production (légumes, oignons,
tomates) et vendre une partie de la récolte sur le marché local.
Aminata, membre du groupement, témoighe: «Avant, nous
dépendions uniquement de la pluie. Maintenant, avec lirrigation
solaire, nous pouvons cultiver toute l'année et gagner un peu
d'argent pour la scolarité des enfants.» Ce cas illustre comment
I'innovation technique, alliée a l'organisation collective, permet
d'accrottre la sécurité alimentaire et I'autonomie économique.



Au-dela des savoir-faire techniques, ces pratiques reposent sur
des formes spécifiques de gouvernance communautaire, souvent
portées par des collectifs féminins: associations villageoises,
groupes de tontines, coopératives agricoles. Comme le souligne S.
Harding, «les formes de gouvernance locales incarnent une
rationalité pratique située, qui combine gestion des risques,
prévoyance collective et solidarité sociale» (S. Harding, 2008, p.
138).

La non-reconnaissance institutionnelle de ces savoirs reléve de ce
que B. de Sousa Santos nomme la «monoculture de la
connaissance», ol seuls les savoirs experts, académiques et
masculins sont considérés comme légitimes dans les processus de
décision (B. de Sousa Santos, 2011, p. 41). Pourtant, les savoirs
situés des femmes rurales constituent des formes d'expertise
environnementale a part entiére, fondées sur une connaissance
fine des écosystemes locaux et des cycles climatiques.

Malgré leur capacité d'innovation et d'organisation collective,
I'impact des pratiques féminines reste limité par des obstacles
structurels persistants, tels que I'accés restreint d la terre, a l'eau
ou d la formation, et par une reconnaissance institutionnelle encore
marginale. Cette situation souligne I'urgence d'intégrer pleinement
les savoirs endogenes féminins dans les politiques et la
gouvernance environnementale, condition indispensable pour une
justice climatique réellement inclusive et durable.

2.3. Obstacles structurels a la résilience féminine : acces

aux ressources, a la formation et a la gouvernance
Malgré leur remarquable capacité d'adaptation, les femmes
sahéliennes se heurtent a des obstacles structurels persistants
qui freinent, voire compromettent, le déploiement de leur
résilience. Ces obstacles ne relévent pas seulement de difficultés
matérielles, mais s'inscrivent dans des logiques institutionnelles,
économiques et culturelles qui reproduisent, de maniere
systémique, des rapports de domination et d'exclusion.



L'inégalité d'acces aux ressources naturelles constitue le premier
frein majeur. Au Burkina Faso, par exemple, I'enquéte menée dans
la commune de Dapelgo a révélé que les femmes n'ont acceés qu'a
des parcelles marginales, souvent éloignées des points d'eau et peu
fertiles. MZ, une agricultrice interrogée, explique : « La terre que
j'exploite appartient a la famille de mon mari. Je ne peux ni
I'aménager, ni demander un crédit, car je n'ai aucun papier. Si la
famille décide de la reprendre, je n'ai aucun recours.» Cette
insécurité fonciere limite l'adoption de pratiques agricoles
innovantes et l'accés aux programmes d'adaptation, qui exigent
souvent une preuve de propriété fonciere.

L'accés a l'eau et aux ressources forestiéres est également
entravé par des structures de gouvernance dominées par des
comités masculins, ce qui empéche les femmes de participer
pleinement & la gestion durable des ressources. A Falajé-Kati, au
Mali, des femmes membres dun groupement mardicher ont
témoigné des difficultés rencontrées pour obtenir |'autorisation
d'utiliser un puits collectif : « Nous devons demander la permission
au chef duvillage, et parfois attendre plusieurs jours. Cela retarde
nos cultures et nous décourage d'investir dans de nouvelles
techniques », confie FT, présidente du groupement.

L'inégalité daccés da la formation et a [linformation
environnementale constitue un second obstacle. Les politiques
nationales d'adaptation et les programmes internationaux de
renforcement des capacités restent largement inaccessibles aux
femmes rurales, en raison de barrieres linguistiques, éducatives et
logistiques. A Ouahigouya, au Burkina Faso, l'enquéte a montré que
seules 2 femmes sur 15 interrogées avaient bénéficié d'une
formation sur les techniques d'irrigation ou la gestion durable des
sols. AO, une participante, souligne : « Les formations sont souvent
en frangais, alors que beaucoup d'entre nous ne parlent que le
mooré. Nous sommes invitées, mais hous he comprenons pas tout,
et cela limite ce que nous pouvons appliquer.» Cetfte situation
réduit considérablement les marges de manceuvre des femmes



pour faire face aux défis climatiques et perpétue leur dépendance
a des méthodes traditionnelles parfois insuffisantes.

L'exclusion des femmes des espaces de gouvernance et de prise de
décision environnementale demeure un frein politique majeur. Dans
les arénes locales de gestion des ressources naturelles comme
dans les processus nationaux d'élaboration des politiques
climatiques, les femmes sont largement sous-représentées, voire
absentes. A Bougouni, au Mali, lors d'une réunion de planification
sur la gestion des périmetres mardichers, une seule femme sur dix
membres du comité a pu prendre la parole, et ses propositions n‘ont
pas été retenues. Cette absence de voix féminines dans les
espaces décisionnels s'explique par des normes patriarcales
fortement enracinées, mais aussi par des mécanismes
institutionnels qui reproduisent des critéres d'expertise et de
légitimité fortement genrés.

L'acces aux financements reste enfin un frein structurel majeur.
Les dispositifs de financement climatique, tels que le Fonds Vert
pour le Climat ou les programmes bilatéraux d'adaptation, exigent
des criteres administratifs, juridiques et techniques difficilement
accessibles aux groupements féminins locaux. A Mopti, au Mali, un
collectif de femmes a vu sa demande de microcrédit rejetée faute
de garanties foncieres et de documents administratifs : « On nous
demande des papiers que nous n'‘avons pas, alors que notre projet
est solide et utile pour le village», déplore la responsable du
collectif.

En somme, ces obstacles - fonciers, éducatifs, institutionnels,
financiers - montrent que la résilience féminine au Sahel, loin
d'étre une simple capacité d'adaptation, est en permanence
confrontée A des logiques systémiques de reproduction des
inégalités de genre. Toute politique climatique véritablement
inclusive devra donc s'attaquer a ces freins structurels, non
seulement par des mesures compensatoires, mais par une
transformation en profondeur des rapports sociaux,
institutionnels et politiques qui en sont la cause.



3. Justice climatique et reconnaissance : repenser les politiques
environnementales au Sahel

L'analyse des vulnérabilités et des stratégies de résilience
féminine au Sahel révele 'urgence d'un renouvellement éthique et
politique des politiques climatiques dans la région. Au-deld des
inégalités d'acces aux ressources et de I'exclusion institutionnelle,
la question centrale devient celle des normes de justice qui
structurent la gouvernance environnementale: pourquoi les
femmes rurales restent-elles si souvent invisibles dans les
dispositifs de décision climatique ?

La justice climatique, en tant que cadre philosophique, permet
d'interroger la répartition inégale des responsabilités et des
capacités d'adaptation, tout en invitant a dépasser une vision
technocratique de l'adaptation pour y inscrire une exigence de
réparation et de transformation des rapports de pouvoir. Elle met
en avant la responsabilité collective et la dette écologique,
soulignant l'obligation morale des sociétés historiquement
responsables de soutenir les plus vulnérables.

Dans cette perspective, I'éthique de la reconnaissance devient
essentielle: il ne s'agit plus seulement de redistribuer des
ressources, mais aussi de garantir la visibilité, la Iégitimité et la
représentation effective des savoirs et des expériences des
femmes sahéliennes dans la gouvernance environnementale. Penser
la justice climatique a I'aune de la reconnaissance, c'est donc inviter
a une refondation des politiques environnementales, ol les savoirs
locaux et les revendications féminines deviennent des leviers de
transformation sociale et politique. Ce cadre appelle d dépasser les
réponses  technocratiques  pour  inscrire la  justice
environnementale dans une véritable éthique de la responsabilité,
du care et de la participation, condition indispensable a
I'émergence de politiques climatiques durables et inclusives.



3.1. Justice climatique et reconnaissance : fondements

philosophiques pour une gouvernance environnementale

inclusive au Sahel
La justice climatique, dans sa perspective philosophique, se définit
comme |'ensemble des principes éthiques et politiques visant a
assurer une répartition équitable des charges, des responsabilités
et des bénéfices liés ala lutte contre le changement climatique, en
tenant compte des inégalités historiques, sociales, économiques et
géographiques. Elle considere le changement climatique hon
seulement comme un probléme environnemental, mais avant tout
comme une question de justice sociale, mondiale et
intergénérationnelle, qui met en jeu la dignité, les droits
fondamentaux et la reconnaissance des groupes les plus
vulnérables. Comme le rappellent André, Bourban et Voiron, «le
changement climatique n'est pas qu'un probléme scientifique,
politique ou économique dans un sens strictement technique. C'est
également un probléeme normatif et le terrain d'injustices d'une
ampleur et d'une nature inédites, d la croisée entre la justice
mondiale, la justice intergénérationnelle et la justice écologique »
(P. André, M. Bourban, I. Voiron, 2025, p. 2).
Cette approche philosophique distingue la justice climatique de la
justice environnementale classique par son caractére résolument
mondial, intergénérationnel et par la nécessité de repenser les
principes de responsabilité, d'équité et de reconnaissance a
I'échelle globale. Elle s'appuie sur une réflexion normative qui
intferroge les principes de partage équitable des efforts
d'atténuation et d'adaptation, la reconnaissance des droits et des
savoirs des populations affectées, la participation effective des
groupes vulnérables aux décisions, et la responsabilité historique
et différenciée des acteurs.
L'analyse philosophique contemporaine fait consensus sur quatre
dimensions clés qui structurent la justice climatique et permettent
d'en saisir la portée éthique et politique. La premiére, I'équité,
consiste d reconnditre que les impacts du changement climatique



ne sont pas répartis de fagon égale : certains groupes, comme les
pays du Sud, les femmes, les populations rurales ou les peuples
autochtones, sont plus vulnérables que d'autres, alors méme qu'ils
ont le moins contribué aux émissions historiques de gaz a effet de
serre. L'équité exige une répartition juste des efforts
d'atténuation, d'adaptation et de financement, en tenant compte
des responsabilités historiques et des capacités respectives des
acteurs (principe de «responsabilités communes mais
différenciées») (H. Shue, 1999, p. 537).

La deuxieme dimension, la reconnaissance, implique de valoriser les
savoirs locaux, les expériences vécues et les pratiques culturelles
des communautés affectées, notamment des femmes, des peuples
autochtones et des agriculteurs. Il s'agit de dépasser la
«monoculture de la connaissance » (B. de Sousa Santos, 2011, p.
41) et de lutter contre l'invisibilisation des savoirs endogenes dans
la définition des politiques climatiques. La reconnaissance est
essentielle pour éviter que la redistribution ne reproduise des
injustices structurelles et pour garantir la Iégitimité des solutions
proposées.

La troisieme dimension, la participation, requiert limplication
effective des personnes concernées, en particulier les plus
vulnérables, dans I'élaboration, la mise en ceuvre et |'évaluation des
politiques climatiques, d toutes les échelles (locale, nationale,
internationale). Cette dimension procédurale vise a instaurer une
justice démocratique, fondée sur la délibération, I'inclusion et la
transparence des processus décisionnels (M. Paoli, 2017, p. 49).
Plut6t que de conclure sur la participation, il convient d'insister sur
la quatrieme dimension, la responsabilité, qui occupe une place
centrale dans la réflexion sur la justice climatique. Celle-ci repose
sur le principe que les pays et acteurs ayant le plus contribué au
changement climatique doivent assumer une part plus importante
des efforts de réparation et de compensation des dommages subis
par les autres. Cela se traduit par des obligations de réduction des
émissions, d'aide a I'adaptation et de compensation des pertes et



dommages, notamment par le biais de financements climatiques et
de transferts technologiques (T. Pogge, 2002, p. 19).

Dans le contexte du Sahel, la justice climatique ne peut &tre
dissociée de la question de la responsabilité collective. H. Shue
rappelle que «ceux qui ont le plus contribué au probleme ont
I'obligation morale de protéger ceux qui en souffrent le plus» (H.
Shue, 1999, p. 535). Cette notion de « dette écologique » (M. Paoli,
2017, p. 44) impose aux pays du Nord et aux grandes institutions
internationales de compenser les déséquilibres qu'ils ont contribué
a créer, mais elle interroge aussi les rapports de pouvoir internes
aux sociétés du Sud. N. Fraser souligne que les injustices
environnementales doivent €tre analysées comme des injustices
structurelles, affectant des groupes sociaux historiquement
exclus des sphéres de décision et de redistribution (N. Fraser,
2008, p. 17). Les femmes rurales du Sahel cumulent ainsi une
double assignation : victimes a la fois de la division internationale
de la responsabilité climatique et de la domination patriarcale
locale.

La notion de responsabilité collective, telle que développée par I.
M. Young, permet de dépasser la seule logique de la culpabilité
individuelle. Young insiste sur le fait que les injustices climatiques
sont le produit d'un « processus structurel de causalité diffuse »,
impliquant une multiplicité d'acteurs étatiques, institutionnels et
privés: «La responsabilité politique implique de reconndftre sa
participation a des structures qui produisent l'injustice, méme sans
intention individuelle » (I. M. Young, 2011, p. 109). Il s'agit donc de
reconnaitre des responsabilités différentielles et partagées,
engageant institutions nationales, communautés locales et acteurs
internationaux dans un effort de réparation et de transformation.
Dans cette perspective, la dette écologique ne se limite pas a une
réparation financiere ou technique: elle invite a repenser les
fondements éthiques de la relation entre sociétés humaines et
environnement. Cette dimension rejoint les réflexions de H. Jonas,
pour qui la responsabilité écologique engage une éthique tournée



vers l'avenir, fondée sur la prise en compte des générations
futures et des plus vulnérables du présent : « Agis de fagon que les
effets de ton action soient compatibles avec la permanence d'une
vie authentiguement humaine sur terre» (H. Jonas, 1979, p. 30).
Ainsi comprise, la justice climatique, en croisant équité,
reconnaissance, participation et responsabilité, oblige a repenser
les principes de gouvernance environnementale, en plagant les voix
féminines du Sahel et des groupes marginalisés au cceur des
dispositifs de décision, de réparation et de transformation.

3.2. éthique de la reconnaissance et valorisation des savoirs

féminins : dépasser l'invisibilisation sociale
Au-dela d'un principe philosophique, I'éthique de la reconnaissance
s'incarne dans les mécanismes concrets par lesquels les sociétés
accordent - ou refusent - une légitimité et une valeur aux savoirs,
pratiques et expériences portées par les femmes. Dans les
contextes sahéliens, la gouvernance climatique contribue encore
trop souvent a invisibiliser le réle central des femmes rurales :
leurs savoirs endogenes, acquis par I'expérience quotidienne de la
gestion de la terre, de I'eau et des semences, demeurent largement
exclus des espaces institutionnels de délibération et de
programmation des politiques publiques. Cette marginalisation ne
releve pas simplement d'un manque de participation; elle résulte
dune «injustice épistémique» (Harding, 2008, p. 138) qui
hiérarchise et discrédite les savoirs locaux au profit d'expertises
technocratiques, majoritairement masculines ou occidentales
(Santos, 2011, p. 41).
Dans cette perspective, la reconnaissance ne s'entend plus
seulement comme une exigence morale ou un préalable a la justice
sociale, mais comme une pratique institutionnelle et politique
déterminante pour la transformation des rapports de pouvoir.
L'absence de processus concrets de reconnaissance engendre non
seulement la non-prise en considération des expertises féminines
mais fragilise aussi l'efficacité des stratégies d'adaptation au



changement climatique. En effet, les politiques qui négligent les
expériences et les pratiques locales s'averent souvent mal
adaptées, faute de correspondance avec les réalités vécues et les
dynamiques communautaires.

Des lors, promouvoir I'éthique de la reconnaissance dans la
gouvernance environnementale du Sahel suppose de créer des
mécanismes explicites de valorisation: intégration des pratiques
agricoles féminines dans [|'élaboration des plans d'adaptation;
institutionnalisation des réseaux de savoirs endogenes ; appui a la
formation, a la prise de parole et au leadership des femmes dans
les instances de gestion locale. Ce mouvement implique aussi la
remise en question des filtres technocratiques ou scientifiques
dominants, au profit d'un dialogue élargi entre savoirs experts et
savoirs d'expérience (Fraser, 2008, p. 21).

Enfin, dépasser linvisibilisation sociale des femmes dans la
gouvernance climatique, c'est ceuvrer a une justice cognitive et
politique crédible, ot la pluralité des voix et des pratiques guide
I'élaboration de politiques réellement inclusives, efficaces et
légitimes. L'enjeu n'est donc pas seulement éthique, mais
stratégique : seule la reconnaissance pleine et entiére des savoirs
féminins permettra la construction d'une résilience collective
durable face aux défis environnementaux et sociaux du Sahel.

3.3. Vers une gouvernance environnementale éthique et

inclusive : repenser I'espace politique a l'aune de la justice

écologique
Refonder la gouvernance environnementale au Sahel ne peut se
résumer a quelques retouches institutionnelles ou a l'ajout de
mesures compensatoires: il s'agit d'une transformation profonde,
exigeant une cohérence éthique et philosophique a la hauteur des
défis posés par la crise climatique et les inégalités de genre. Cette
refondation doit s'appuyer sur une articulation dynamique entre
reconnaissance,  responsabilité  collective,  participation
délibérative, redistribution effective et souci du care.



Le premier chantier consiste a rompre avec I'héritage d'une
gouvernance technocratique, descendante et androcentrée, qui a
longtemps marginalisé les voix féminines et locales. S'inspirant de
la justice procédurale d'A. Sen, il devient impératif de garantir a
chaque citoyen et citoyenne, et en particulier aux femmes rurales,
un acces réel et équitable aux processus décisionnels relatifs a la
gestion des ressources naturelles et a la définition des politiques
climatiques: «La démocratie publique, c'est la possibilité pour
chacun de participer a la délibération sur les choix collectifs qui
affectent sa vie» (A. Sen, 2010, p. 334). Cette exigence rejoint
I'appel d'I. M. Young a une démocratie inclusive, ot la diversité des
expériences et des perspectives n'est plus vue comme un obstacle,
mais comme une richesse pour la délibération collective et la
légitimité des choix publics (I. M. Young, 2000, p. 52). Ainsi, la
création de forums délibératifs locaux, l'instauration de quotas de
représentation féminine et la mise en place de consultations
réellement inclusives deviennent non seulement des priorités
éthiques, mais aussi des leviers de transformation institutionnelle.
Mais I'ambition d'une gouvernance renouvelée ne s'arréte pas a la
seule participation humaine. La justice écologique, telle que
défendue par R. Eckersley, invite a élargir le regard: il ne s'agit
plus seulement de défendre les intéréts humains, mais de
reconnaitre [interdépendance profonde entre sociétés et
écosystémes, d'accorder une valeur morale et politique a la nature,
et de promouvoir une démocratie réflexive capable de penser la
soutenabilité a long terme (R. Eckersley, 2004, p. 133). Pour les
femmes sahéliennes, cela signifie la reconnaissance de leur réle de
gardiennes des biens communs naturels et la valorisation de leurs
pratiques de gestion durable, souvent issues de savoirs endogenes
transmis et enrichis au fil des générations.

A cette dimension écologique s'ajoute la nécessité d'une éthique du
care, inspirée par J. Tronto et C. Gilligan. Loin de réduire la gestion
environnementale a une affaire de gestion des risques, I'éthique du
care replace la vulnérabilité, la dépendance mutuelle et I'attention



portée aux plus fragiles au centre de la réflexion politique : «Le
care, c'est tout ce que nous faisons pour maintenir, perpétuer et
réparer notre monde, de sorte que nous puissions y vivre aussi bien
que possible» (J. Tronto, 1993, p. 40). Penser le care a I'échelle
des politiques climatiques, c'est reconnditre que la qualité
démocratique d'une société se mesure a sa capacité a protéger les
plus exposés - ici, les femmes rurales confrontées aux effets du
changement climatique (C. Gilligan, 1982, p. 73).

Enfin, une gouvernance environnementale éthique et inclusive ne
saurait se passer d'une redistribution effective des ressources et
des capabilités. Les travaux d'A. Sen et de M. Nussbaum rappellent
que la justice sociale ne se limite pas a garantir des droits formels :
elle impose de créer les conditions concrétes pour que chaque
individu puisse exercer son pouvoir dagir, développer ses
compétences et mener une vie digne (M. Nussbaum, 2012, p. 25).
Corriger les déséquilibres historiques d'acces a la terre, a l'eau,
aux financements et a la formation n'est donc pas un supplément
d'dme, mais un impératif de justice.

Ainsi, la refondation éthique de la gouvernance environnementale
au Sahel ne peut €tre pensée que comme une dynamique cohérente,
ol se conjuguent reconnaissance, responsabilité collective, care,
justice procédurale et redistribution. Cette transformation n'est
pas seulement souhaitable : elle est aujourd'hui un impératif moral
et politique, préalable indispensable a I'émergence de politiques
climatiques durables, justes et réellement inclusives, capables de
répondre aux aspirations des femmes sahéliennes fout en assurant
la soutenabilité écologique des territoires.

Conclusion générale

L'analyse des dynamiques de résilience féminine face au
changement climatique dans les contextes sahéliens du Mali et du
Burkina Faso révéle que I'enjeu ne se limite pas a une question de
ressources ou d'infrastructures: il s'agit d'un véritable défi social,



qui touche a la justice, a la dignité et a la transformation des
rapports de pouvoir. Les femmes sahéliennes, premieres exposées
a la dégradation des écosystémes et a la raréfaction des
ressources naturelles, demeurent largement exclues des spheres
de  décision  environnementale.  Cette  marginalisation
institutionnelle, couplée a un déni de reconnaissance de leurs
savoirs et de leurs pratiques, perpétue un cercle vicieux ou les
politiques climatiques risquent de renforcer, plutét que de
corriger, les inégalités existantes.

Pourtant, la portée sociale de cette réflexion est majeure : loin de
se résigner, les femmes sahéliennes déploient chaque jour des
stratégies d'adaptation innovantes, fondées sur des savoirs
endogenes, des solidarités communautaires et des formes de
gouvernance locale qui témoignent d'une intelligence écologique
remarquable. Leur résilience ne se limite pas & une capacité
d'endurance: elle incarne la faculté de transformer l'adversité en
opportunité, d'innover collectivement et de maintenir la cohésion
sociale malgré les crises. En ce sens, la résilience féminine devient
un moteur de changement social, un ferment de solidarité et un
levier de reconstruction du lien communautaire.

La justice climatique, telle qu'elle est pensée ici, ne se réduit pas
a la redistribution matérielle: elle engage une transformation
profonde des institutions, des normes et des pratiques, afin de
garantir d toutes et a tous la possibilité réelle d'agir et de
s'adapter face aux défis climatiques. Elle exige la reconnaissance
des savoirs locaux, la participation effective des femmes aux
processus décisionnels, et la redistribution équitable des
ressources. Mais surtout, elle invite a repenser la gouvernance
environnementale d partir des marges, en valorisant les
expériences, les aspirations et les innovations sociales portées par
les femmes sahéliennes.

Sur le plan scientifique, cette réflexion articule I'analyse
philosophique de la justice climatique, [I'éthique de la
reconnaissance et I'étude empirique des pratiques féminines de



résilience, pour dépasser les réponses technocratiques et inscrire
la justice environnementale dans une éthique de la responsabilité,
du care et de la solidarité. Sur le plan social, elle ouvre la voie a
une transformation durable des politiques publiques, en faisant des
femmes sahéliennes non plus de simples bénéficiaires, mais des
actrices centrales de la transition écologique et sociale.

En définitive, la portée sociale de cette étude réside dans sa
capacité a montrer que la justice climatique ne pourra advenir qu'en
s'appuyant sur les forces vives, les savoirs et les résistances des
femmes, ld ol s'inventent les possibles et se tissent les solidarités.
Repenser la justice climatique a partir des marges, c'est donner au
monde la chance de se réinventer par le bas, la ol naissent les
résistances et s'inventent les possibles.

Bibliographie

¢ AGARWAL Bina, 1992. « The Gender and Environment
Debate: Lessons from India», Feminist Studies, vol. 18,
n°1, p. 119-158.

e AGARWAL Bina, 2010. Gender and Green Governance: The
Political Economy of Women's Presence Within and Beyond
Community Forestry, Oxford, Oxford University Press.

e AGARWAL Bina, 1994. A Field of One's Own: Gender and
Land Rights in South Asia, Cambridge, Cambridge
University Press.

o ANDRE Pierre, BOURBAN Michel, VOIRON Ilias, 2025.
«Justice climatique (A)», in Maxime Kristanek (dir.),
L'Encyclopédie philosophique, en ligne.

e BATLIWALA Srilatha, 1993. Women's Empowerment in
South Asia: Concepts and Practices, New Delhi,
ASPBAE/FAOQ.

e BECK Ulrich, 2001. La société du risque. Sur la voie d'une
autre modernité, Paris, Flammarion.



BUTLER Judith, 2009. Frames of War: When is Life
Grievable?, Londres, Verso.

CANEY Simon, 2016. « éfhique et justice climatique :
entre motivations morales et amorales », in ANDRE Pierre
& BOURBAN Michel, Les ateliers de I'éthique / The Ethics
Forum, vol. 11, n°2-3, Montréal, Centre de recherche en
éthique.

CRENSHAW  Kimberlé, 1989. «Demarginalizing the
Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique
of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and
Antiracist Politics», University of Chicago Legal Forum,
vol. 1989, n°1, p. 139-167.

DENTON Fatma, 2002. «Climate change vulnerability,
impacts, and adaptation: Why does gender matter? »,
Gender and Development, vol. 10, n°2, p. 10-20.
ECKERSLEY Robyn, 2004. The Green State: Rethinking
Democracy and Sovereignty, Cambridge, MIT Press.
FRASER Nancy, 2008. Scales of Justice: Reimagining
Political Space in a Globalizing World, Cambridge, Polity
Press.

GILLIGAN Carol, 1982. In a Different Voice:
Psychological Theory and Women's Development,
Cambridge, Harvard University Press.

HARDING Sandra, 2008. Sciences from Below:
Feminisms, Postcolonialities, and Modernities, Durham,
Duke University Press.

HONNETH Axel, 2000. La lutte pour la reconnaissance,
Paris, Editions du Cerf, 320 p.

JONAS Hans, 1979. Le Principe responsabilité. Une
éthique pour la civilisation technologique, Paris, Editions du
Cerf.

LARRERE Catherine, 2008. « Actualité de ['éthique
environnementale: du local au global, la question de la
justice environnementale», in Hicham-Stéphane Afeissa



(dir.), Ecosophies, la philosophie & I'épreuve de I'écologie,
Paris, Editions MF.

LARRERE Catherine, 2015. « Inégalités environnementales
et justice climatique», Responsabilité & Environnement,
n°79, Paris, Annales des Mines, p. 73-77.

LEACH Melissa, MEARNS Robin, 1996. The Lie of the
Land: Challenging Received Wisdom on the African
Environment, Portsmouth, Heinemann.

MACGREGOR Sherilyn, 2010. «'Gender and climate
change: from impacts to discourses», Journal of
International Development, vol. 22, n°2, p. 223-241.
NUSSBAUM Martha, 2012. Creating Capabilities: The
Human Development Approach, Cambridge, Harvard
University Press.

PAOLTI Marina, 2017. Justice environnementale
participative, Paris, L'Harmattan.

POGGE Thomas, 2002. World Poverty and Human Rights,
Cambridge, Polity Press.

PRIEUR Michel, 2006. Droit de l'environnement, Paris,
Dalloz.

ROMERO Ana, BELEMVIRE Adama, SAULIERE Saya,
2011. Changements climatiques et femmes agricultrices du
Burkina Faso. Impact, politiques et pratiques d'adaptation,
Ouagadougou, Intermén Oxfam.

SANTOS Boaventura de Sousa, 2011. épisfémologies du
Sud, Paris, Editions Desclée de Brouwer.

SEN Amartya, 2010. L'idée de justice, Paris, Flammarion.
SHUE Henry, 1999. «Global Environment and
International Inequality », International Affairs, vol. 75,
n°3, p. 531-545,

TACOLI Cecilia, 2011. « Migration and climate change: the
gender dimension», in Gender and Development, vol. 19,
n°1, p. 20-29.



TRONTO Joan, 1993. Moral Boundaries: A Political
Argument for an Ethic of Care, New York, Routledge.
TSAYEM DEMAZE Moise, PHILIPPE Claire, 2022.
«Repéres et caractéristiques épistémiques de la justice
climatique », Natures Sciences Sociétés, vol. 30, n°1, p. 14-
30.

YOUNG Iris Marion, 2000. Inclusion and Democracy,
Oxford, Oxford University Press.

YOUNG Iris Marion, 2011. Responsibility for Justice,
Oxford, Oxford University Press.

Documents institutionnels, rapports et enquétes

ALLIANCE SAHEL, 2022. « Au Sahel, les femmes rurales
batissent la résilience au changement climatique », Alliance
Sahel, 12 p.

CECI, 2022. «Lutte aux changements climatiques : la
résilience des femmes dans les parcs a karité au Burkina
Faso», CECI, 16 p.

CESE, 2016. «La justice climatique : enjeux et
perspectives pour la France», Paris, Avis du Conseil
économique, social et environnemental.

ENQUETES DE TERRAIN DIRECTES (non publiées,
réalisées dans le cadre de I'article) :
Entretiens et observations réalisés entre juillet 2024 et
janvier 2025 auprés de femmes rurales et de groupements
féminins au Burkina Faso (Koubri, Dissine, Dapelgo, Kaya,
Ouahigouya) et au Mali (Diéma, Ségou, Kati-Falaje, Mopti).



