
 

492 

JUSTICE CLIMATIQUE ET RESILIENCE FEMININE : 

LES FEMMES AU CŒUR DE LA TRANSFORMATION 

ENVIRONNEMENTALE AU SAHEL 
 

Thérèse SAMAKE 

Enseignante-chercheure, Maitre-Assistant en Philosophie 

Université Catholique de l’Afrique de l’Ouest-Unité Universitaire 

à Bamako 

E-mail : mathere@hotmail.fr 

Tel : +223 76 05 49 57 

 

Résumé 

 
Dans les contextes sahéliens du Mali et du Burkina Faso, les femmes, bien 

qu’en première ligne face aux effets du changement climatique, restent 

exclues des politiques environnementales. Cet article articule la justice 

climatique, l’éthique de la reconnaissance et la résilience féminine, en 

s’appuyant sur des enquêtes de terrain et des cadres théoriques critiques. 

Il met en lumière les savoirs endogènes, les pratiques collectives et les 

stratégies d’adaptation portées par les femmes. L’étude révèle les 

obstacles structurels à leur résilience mais aussi leur pouvoir d’agir 

transformateur. Elle plaide pour une gouvernance climatique inclusive, 

éthique et démocratique. La justice climatique devient ici un levier de 

reconnaissance et d’émancipation. 

Mots clés : Justice climatique – Résilience féminine – Savoirs endogènes 

– Gouvernance inclusive – Éthique de la reconnaissance 

 

Abstract 

 
In the Sahelian contexts of Mali and Burkina Faso, women are among the 

most affected by climate change but remain excluded from environmental 

policies. This article combines climate justice, recognition ethics, and 

female resilience through fieldwork and critical theoretical frameworks. 

It highlights women’s endogenous knowledge, collective practices, and 

adaptive strategies. The study exposes structural barriers to their 

resilience but also their transformative agency. It calls for inclusive, 

mailto:mathere@hotmail.fr


 

493 

ethical, and democratic climate governance. Climate justice emerges here 

as a path toward recognition and empowerment. 

Keywords: Climate Justice – Female Resilience – Endogenous Knowledge – 

Inclusive Governance – Ethics of Recognition 

 

Introduction 

 

Situé à la lisière sud du Sahara, le Sahel se définit par une 

vulnérabilité climatique aiguë, où désertification, raréfaction de 

l’eau, dégradation des sols et catastrophes naturelles accentuent 

des fragilités économiques et sociales profondes. Au cœur de ces 

tensions, les femmes sahéliennes, en particulier au Mali et au 

Burkina Faso, assument la gestion des ressources naturelles ainsi 

que le maintien de la cohésion sociale, tout en restant 

particulièrement exposées aux aléas climatiques et largement 

écartées des sphères décisionnelles. 

Pour appréhender la spécificité de cette situation, cet article 

adopte un cadre théorique interdisciplinaire construit pour 

dépasser les lectures purement techniques et redistributives, en 

tenant compte des rapports de pouvoir, des enjeux de 

reconnaissance et de l’innovation sociale propre au contexte 

sahélien. Cette approche intégrée mobilise la justice climatique, la 

résilience féminine, l’éthique de la reconnaissance et l’analyse de 

genre, non comme des notions parallèles mais comme des axes en 

dialogue qui permettent de saisir la complexité des défis 

rencontrés par les femmes. 

D’abord, la justice climatique permet d’interroger la distribution 

équitable des charges, responsabilités et bénéfices liés à la lutte 

contre le changement climatique, en s’appuyant sur le principe de 

responsabilité différenciée (Caney, Shue, Larrère) et en tenant 

compte, comme le montrent Fatma Denton et Moïse Tsayem 

Demaze, de la spécificité des inégalités vécues par les femmes 

africaines dans la gouvernance environnementale. Cette réflexion 

éclaire la manière dont l’exclusion institutionnelle croise l’injustice 

écologique, produisant une double vulnérabilité. 



 

494 

En écho, la résilience féminine – telle que pensée par Fatma 

Denton, Ana Romero, Adama Belemvire et Saya Saulière – 

n’apparaît pas seulement comme une capacité d’ajustement mais 

comme un processus d’innovation, d’émancipation et de valorisation 

des savoirs endogènes. Les stratégies locales d’adaptation portées 

par les femmes puisent dans la solidarité active, la connaissance 

fine de l’environnement et l’engagement collectif, fondant le socle 

de la résilience communautaire. 

Or, transformer ces pratiques en leviers effectifs suppose de 

reconnaître la valeur des savoirs et des expériences féminines. 

C’est ici qu’intervient l’éthique de la reconnaissance, formulée par 

Nancy Fraser, Axel Honneth mais aussi Ana Romero et Saya 

Saulière dans le contexte ouest-africain, qui questionne 

l’invisibilisation institutionnelle et sociale des femmes et défend 

leur pleine légitimité dans l’élaboration des politiques publiques. 

L’approche genre et intersectionnelle (Agarwal, Tronto, Crenshaw, 

Denton) vient, enfin, offrir des outils pour comprendre comment 

les structures de pouvoir, les normes sociales et l’exclusion 

institutionnelle façonnent la vulnérabilité spécifique des femmes 

au Sahel. Elle révèle, dans le même temps, le potentiel 

d’émancipation issu de la mobilisation collective autour des défis 

environnementaux. 

Ainsi articulés, ces cadres théoriques dépassent toute simple 

addition et répondent à la spécificité du contexte sahélien, où le 

croisement entre inégalités de genre et injustices écologiques 

produit une invisibilisation plurielle. Analyser ce système signifie 

lier la répartition inégale des charges climatiques, la 

reconnaissance des savoirs locaux et l’innovation sociale portée par 

les femmes, afin d’éclairer comment l’inclusion, la solidarité et la 

valorisation des expériences féminines peuvent ouvrir la voie à une 

gouvernance climatique plus juste et inclusive. 

L’article s’attache dès lors à comprendre comment les femmes du 

Mali et du Burkina Faso, en première ligne face à la crise 

climatique, mobilisent leurs expériences, savoirs collectifs et 



 

495 

solidarités pour renforcer la résilience communautaire ; il 

interroge également la façon dont la justice climatique, articulée 

à la reconnaissance et à l’innovation sociale, peut devenir un levier 

concret de transformation des politiques publiques 

environnementales. Deux hypothèses structurent cette réflexion : 

la première est que la résilience féminine se construit autour de 

savoirs et de solidarités encore largement sous-valorisés par les 

décideurs ; la seconde, que la justice climatique, enrichie par 

l’exigence de reconnaissance, peut impulser une transformation 

inclusive de la gouvernance au Sahel. 

Pour répondre à ces enjeux, l’article s’appuie sur une méthodologie 

mixte, combinant enquête de terrain et analyse critique. D’une 

part, des entretiens semi-directifs et des observations 

participatives ont été menés auprès de femmes rurales et 

urbaines, tant au Mali qu’au Burkina Faso, afin de recueillir des 

expériences, des pratiques et des trajectoires de résilience face 

aux crises climatiques. D’autre part, la réflexion s’adosse à une 

analyse philosophique approfondie des théories contemporaines de 

la justice climatique, de la reconnaissance, du genre, de la 

résilience et de la gouvernance inclusive, mobilisant aussi bien la 

littérature africaine qu’internationale. Ce double ancrage permet 

de croiser les cadres d’analyse et les réalités vécues, afin 

d’articuler concepts et observations de terrain. 

L’article s’organise ainsi en trois parties complémentaires : la 

première explicite le cadre théorique et conceptuel qui sous-tend 

l’étude ; la deuxième analyse les vulnérabilités différenciées et 

met en lumière les stratégies d’adaptation développées par les 

femmes sahéliennes à la lumière des données empiriques 

collectées ; la troisième propose une lecture critique de la 

gouvernance environnementale, en formulant des pistes pour une 

meilleure reconnaissance et une intégration effective des femmes 

dans les politiques climatiques de la région. 

 



 

496 

I. Fondements théoriques : justice climatique et résilience 

féminine au service d’une transformation environnementale 

 

Penser la résilience féminine face au changement climatique dans 

le Sahel suppose de dépasser les lectures purement 

environnementales pour interroger la façon dont les inégalités 

historiques, institutionnelles et de genre modèlent la répartition 

des vulnérabilités et des ressources. La justice climatique s’impose 

comme cadre de référence, en articulant responsabilité historique, 

équité dans la distribution des charges, et reconnaissance des 

savoirs et des voix traditionnellement marginalisés, notamment 

ceux des femmes rurales. Dans cette perspective, l’approche genre 

révèle la persistance des exclusions dans les politiques 

environnementales, en montrant que, malgré leur rôle essentiel 

dans la gestion des ressources, les femmes du Sahel restent 

fréquemment écartées des espaces décisionnels et des stratégies 

d’adaptation. La dynamique de résilience, loin de se limiter à 

l’ajustement face aux crises, désigne ici un processus 

d’émancipation : elle s’exprime à travers l’innovation sociale, la 

mutualisation des savoirs endogènes, et la construction de 

nouvelles formes d’action collective féminine. Ainsi, penser la 

justice climatique et la résilience féminine dans le contexte 

sahélien, c’est mettre en lumière à la fois les obstacles structurels 

à la participation et la capacité des femmes à transformer leur 

environnement, ouvrant la voie à une gouvernance véritablement 

inclusive et éthique. 

 

1.1. La justice climatique : principes, enjeux et déclinaisons 

dans les contextes du Sud global 

La justice climatique s’impose aujourd’hui comme un champ 

théorique et politique central pour analyser les inégalités 

environnementales à l’échelle mondiale et locale. Elle se définit 

comme l’ensemble des principes et des pratiques visant à assurer 

une répartition équitable des charges, des responsabilités et des 



 

497 

bénéfices liés à la lutte contre le changement climatique, tout en 

tenant compte des inégalités historiques, sociales et 

géographiques (Caney, 2016, p. 7 ; Shue, 1999, p. 531 ; Larrère, 

2015, p. 75). Selon S. Caney, « les impacts du changement 

climatique menacent des droits humains fondamentaux : le droit à 

la vie, à la santé, à la subsistance. [...] Sur la base de cette 

définition des droits, il découle des devoirs de réduction des 

émissions de gaz à effet de serre, d’aide à l’adaptation aux effets 

du changement climatique, et de compensation des violations des 

droits fondamentaux n’ayant pu être évitées » (Caney, 2016, p. 7). 

Cette approche montre que la justice climatique ne se limite pas à 

la distribution matérielle des ressources, mais engage aussi la 

reconnaissance des droits fondamentaux et la réparation des 

injustices globales. 

Pour appréhender cette pluralité d’enjeux, la justice climatique 

s’articule autour de plusieurs courants philosophiques : la justice 

distributive, l’éthique de la reconnaissance, les approches 

capacitaires et délibératives, ainsi que les théories des droits 

humains et de la responsabilité collective. 

D’abord, la tradition de la justice distributive vise à corriger les 

déséquilibres entre ceux qui contribuent le plus au réchauffement 

climatique et ceux qui en subissent les conséquences les plus 

sévères (Shue, 1999, p. 537 ; Larrère, 2015, p. 75). Dans les 

sociétés sahéliennes, ce déséquilibre se traduit par le fait que les 

femmes rurales, bien qu’étant parmi les moins responsables des 

émissions, subissent en première ligne les effets du changement 

climatique et voient leurs besoins spécifiques négligés dans les 

politiques publiques (Denton, 2002, p. 11 ; Romero, Belemvire & 

Saulière, 2011, p. 18). 

Cependant, une telle approche reste insuffisante si elle n’intègre 

pas l’éthique de la reconnaissance. Selon A. Honneth, « le mépris, 

c’est-à-dire le refus de reconnaissance, blesse l’individu dans son 

intégrité et entrave sa participation à la vie sociale » (Honneth, 

2000, p. 15). N. Fraser souligne que la justice exige d’articuler 



 

498 

redistribution et reconnaissance, afin de visibiliser, légitimer et 

valoriser les identités et contributions des groupes 

historiquement minorés (Fraser, 2008, p. 17). Dans le contexte du 

Sahel, il s’agit ainsi de dépasser la logique de redistribution 

matérielle pour rendre justice aux savoirs endogènes féminins et 

réparer une invisibilisation structurelle. S. Harding et B. de Sousa 

Santos montrent également que lutter contre l’injustice 

climatique, c’est aussi lutter contre l’invisibilisation 

institutionnelle et épistémique des femmes, valoriser leurs 

pratiques et garantir leur pleine participation à la gouvernance 

environnementale (Harding, 2008, p. 138 ; Santos, 2011, p. 41). 

À cette exigence de reconnaissance s’ajoutent les approches 

capacitaires et délibératives (Sen, 2010, p. 334 ; Nussbaum, 2012, 

p. 25 ; Young, 2000, p. 52), qui placent la capacité effective d’agir 

et de participer au cœur de la justice climatique. Cela implique de 

garantir aux femmes un accès réel aux ressources, à l’information 

et à la prise de décision sur les stratégies d’adaptation, afin 

qu’elles ne soient plus de simples objets de politiques climatiques, 

mais de véritables actrices de la résilience communautaire. 

Enfin, la justice climatique s’appuie sur les droits humains et la 

responsabilité collective, postulant que la réduction des injustices 

exige la reconnaissance d’obligations morales transnationales, 

intergénérationnelles et intracommunautaires (Pogge, 2002, p. 19 

; Paoli, 2017, p. 44). Cette question est cruciale au Sahel, où la 

« dette écologique » du Nord global et les rapports de domination 

locaux se croisent. 

Croiser ces perspectives distributive, de reconnaissance, 

capacitaire et de responsabilité permet d’éclairer les multiples 

dimensions de la vulnérabilité féminine face au changement 

climatique au Mali et au Burkina Faso. La justice climatique, 

comprise ainsi, devient un impératif moral global et un levier de 

transformation institutionnelle pour reconnaître pleinement les 

femmes sahéliennes comme actrices politiques majeures au cœur 

de la transition environnementale et sociale. 



 

499 

1.2. L’approche genre dans les politiques climatiques : 

analyse des inégalités structurelles 

La crise climatique, loin d’être un phénomène purement 

environnemental, agit comme un puissant révélateur des rapports 

sociaux de pouvoir, exacerbant les inégalités économiques, sociales 

et politiques déjà existantes. Parmi les grilles de lecture 

permettant de comprendre cette réalité, l’approche genre occupe 

une place essentielle : elle permet de déconstruire l’apparente 

neutralité des politiques climatiques et de mettre au jour les 

mécanismes sociaux, institutionnels et culturels qui contribuent à 

marginaliser les femmes, notamment dans les contextes du Sud 

global. 

Au plan théorique, les études féministes et les analyses de genre 

appliquées à l’environnement ont montré depuis plusieurs décennies 

que femmes et hommes n’ont ni les mêmes responsabilités, ni les 

mêmes vulnérabilités, ni les mêmes capacités d’adaptation face au 

changement climatique. B. Agarwal souligne ainsi que « les relations 

des femmes et des hommes avec la nature sont ancrées dans leur 

réalité matérielle et dans leurs formes spécifiques d’interaction 

avec l’environnement » (B. Agarwal, 1992, p. 119). F. Denton 

rappelle que « les femmes, en particulier dans les zones rurales, 

subissent une triple exclusion : matérielle, politique et 

épistémique » (F. Denton, 2002, p. 11). Matérielle, car elles ont un 

accès limité aux ressources (terre, eau, crédit, technologie) ; 

politique, car elles sont souvent absentes des espaces 

décisionnels ; épistémique, car leurs savoirs locaux sont 

systématiquement dévalorisés ou ignorés dans la formulation des 

politiques publiques. 

Dans la littérature sur la gouvernance environnementale, S. 

MacGregor note que les politiques climatiques sont encore 

largement élaborées selon des logiques « top-down » dominées par 

des visions technocratiques et masculines du développement 

durable, où « le thème dominant dans la recherche sur le genre et 

le changement climatique reste la vulnérabilité des femmes du 



 

500 

Sud » (S. MacGregor, 2010, p. 227). Les femmes, perçues soit 

comme des « victimes passives » à protéger, soit comme des 

« relais communautaires » instrumentalisés pour la mise en œuvre 

des projets, restent largement exclues des processus délibératifs 

réels. Cette absence de participation n’est pas seulement un 

problème de représentation, mais une faille éthique majeure qui 

reproduit des rapports de domination et de dépendance. 

Dans les pays sahéliens tels que le Mali et le Burkina Faso, cette 

marginalisation prend des formes spécifiques. Les normes sociales 

patriarcales limitent la mobilité des femmes, restreignent leur 

droit à la propriété foncière et les excluent des espaces 

institutionnels où se négocient les politiques agricoles, hydriques 

et environnementales. Malgré leur rôle central dans la gestion 

quotidienne des ressources naturelles, les femmes ne sont que très 

rarement consultées lors de la conception des plans nationaux 

d’adaptation au changement climatique. Les dispositifs de 

financement climatique, qu’il s’agisse des Fonds Vert pour le Climat 

ou d'autres mécanismes multilatéraux, demeurent souvent 

inaccessibles aux initiatives portées par les femmes rurales, faute 

de reconnaissance institutionnelle et de médiation politique 

adaptée. 

Sur le plan philosophique, ces constats renvoient à des formes 

d’injustice structurelle que N. Fraser qualifie d’« injustices de 

reconnaissance et de représentation » (N. Fraser, 2008). En effet, 

la non-prise en compte des intérêts et des savoirs féminins dans 

les politiques climatiques n’est pas seulement une erreur d’analyse 

technique, mais le symptôme d’une logique plus profonde de déni de 

reconnaissance. Ce déficit de reconnaissance engendre un 

déséquilibre dans la distribution des voix légitimes, privant les 

femmes des moyens de faire valoir leurs besoins et leurs 

expertises dans l’espace public. 

Les travaux de J. Tronto sur l’éthique du care offrent un éclairage 

supplémentaire sur cette problématique. Tronto définit le care 

comme « une activité générique qui comprend tout ce que nous 



 

501 

faisons pour maintenir, perpétuer et réparer notre “monde”, de 

sorte que nous puissions y vivre aussi bien que possible » (J. 

Tronto, 1993, p. 40). La gestion des risques climatiques nécessite 

aujourd’hui une relecture éthique des responsabilités 

environnementales, centrée sur la prise en charge des 

vulnérabilités et sur la reconnaissance de l’interdépendance sociale 

et écologique. Intégrer les femmes dans les politiques climatiques 

ne relève donc pas d’un simple impératif d’équité statistique, mais 

d’une nécessité morale visant à faire émerger un modèle de 

gouvernance fondé sur le soin porté aux écosystèmes et aux 

communautés humaines. 

Enfin, l’approche genre appliquée aux politiques climatiques invite 

à dépasser les catégories binaires et à intégrer une lecture 

intersectionnelle des inégalités. K. Crenshaw, à l’origine du concept 

d’intersectionnalité, rappelle que « du fait de leur identité 

intersectionnelle en tant que femmes et personnes de couleur, ces 

dernières ne peuvent généralement que constater la 

marginalisation de leurs intérêts et de leurs expériences dans les 

discours forgés pour répondre à l’une ou l’autre de ces dimensions » 

(K. Crenshaw, 1989). Les discriminations subies par les femmes 

sahéliennes s’entrelacent ainsi avec d’autres formes de 

vulnérabilité : pauvreté, ruralité, analphabétisme, marginalisation 

ethnique. Une lecture philosophique et politique de ces 

croisements de dominations oblige donc à repenser les dispositifs 

d’adaptation climatique à partir des réalités plurielles vécues par 

les femmes concernées. 

L’intégration d’une approche genre dans les politiques climatiques, 

loin de se réduire à des ajustements techniques ou à des quotas de 

participation, suppose ainsi une transformation plus profonde des 

logiques de gouvernance. Elle implique une redéfinition des critères 

de légitimité politique, une reconnaissance institutionnelle des 

savoirs situés, et un engagement éthique en faveur de la réparation 

des injustices environnementales et sociales historiques. 

 



 

502 

1.3. La résilience comme catégorie d’analyse : de la capacité 

d’adaptation à l’empowerment politique des femmes 

Longtemps mobilisée dans les sciences de la nature et de 

l’ingénierie pour désigner la capacité d’un système à retrouver un 

équilibre après un choc, la notion de résilience a progressivement 

investi les sciences sociales, la philosophie politique et l’éthique 

environnementale. Dans le contexte du changement climatique au 

Sahel, repenser la résilience des femmes impose de dépasser une 

lecture strictement adaptative du concept, pour en explorer les 

dimensions sociales, politiques et éthiques. Dans sa définition 

institutionnelle, popularisée par l’ONU et la Banque mondiale, la 

résilience désigne la capacité des individus ou des communautés à 

absorber les chocs et à s’adapter aux changements. Toutefois, 

cette acception tend à réduire les acteurs à de simples agents 

d’ajustement, en occultant les causes structurelles de leur 

vulnérabilité. Appliquée aux femmes sahéliennes, une telle 

perspective risquerait de renforcer une approche passive de 

l’adaptation, et d’invisibiliser les rapports de domination ou de 

marginalisation qui enserrent leur trajectoire. 

Pour échapper à cet écueil, de nombreux travaux critiques invitent 

à reconfigurer la notion de résilience dans une perspective plus 

émancipatrice. J. Butler, à travers sa réflexion sur la vulnérabilité 

et sur l’agency — la capacité d’agir, de choisir et de transformer 

sa condition, même en contexte de contrainte (Butler, 2009, p. 23 ; 

Batliwala, 1993, p. 8) — souligne que la vulnérabilité humaine est 

toujours socialement construite. Elle écrit : « Il n’y a pas de vie 

sans les conditions de vie qui soutiennent la vie, et ces conditions 

sont profondément sociales, établissant non pas l’ontologie 

discrète de la personne, mais plutôt l’interdépendance des 

personnes » (Butler, 2009, p. 23). Ainsi, pour les femmes, la 

résilience ne saurait être comprise comme une simple capacité de 

survie, mais bien comme une dynamique de résistance, de 

négociation et de reconfiguration des rapports de pouvoir. 



 

503 

Dans la même lignée, A. Sen, par son approche des capabilités, 

propose de lier la résilience à l’expansion des libertés réelles, 

c’est-à-dire à la possibilité concrète pour les individus de choisir 

les formes d’adaptation et de vie qui correspondent à leurs 

aspirations (Sen, 2010, p. 334). Pour les femmes sahéliennes, la 

résilience doit ainsi se traduire par un élargissement de l’accès à 

la terre, à la formation, à l’information et aux sphères 

décisionnelles. Cependant, cette expansion effective des libertés 

reste conditionnée par le degré de reconnaissance sociale et 

institutionnelle : les parcours d’émancipation, de solidarité et 

d’innovation féminine ne prennent sens que si droits, rôles et 

savoirs des femmes sont pleinement légitimés dans la société et 

par les institutions. 

Dans cette optique, la résilience devient un levier de justice sociale 

et un processus de synthèse entre conscientisation individuelle et 

collective. L’empowerment — ou processus d’autonomisation — 

apparaît alors comme la dynamique par laquelle les femmes 

acquièrent, à la fois individuellement et collectivement, les moyens 

matériels, cognitifs et politiques de transformer leur existence et 

le fonctionnement des structures sociales (Batliwala, 1993, p. 8). 

Il ne s’agit donc pas seulement d’adaptation, mais de 

transformation : par la mobilisation de leurs expériences, savoirs 

endogènes et réseaux, les femmes inventent de nouvelles formes 

de résistance et construisent des alternatives aux modèles 

dominants de gouvernance. 

Enfin, dans une perspective éco-philosophique, la résilience 

féminine interpelle la responsabilité éthique collective. H. Jonas, 

dans Le Principe responsabilité, rappelle le devoir moral des 

sociétés de protéger les générations futures contre les effets de 

leurs choix : « Agis de façon que les effets de ton action soient 

compatibles avec la permanence d’une vie authentiquement 

humaine sur terre » (Jonas, 1979, p. 30). Repenser la résilience au 

Sahel revient ainsi à articuler endurance, agency et 



 

504 

empowerment 1: non pas endurer en silence, mais lutter pour la 

reconnaissance, la justice sociale et la co-construction de 

politiques climatiques qui reconnaissent pleinement les droits, les 

savoirs et les capacités d’agir des femmes. 

 

2.Vulnérabilité différenciée et stratégies de résilience féminine 

face au changement climatique au Sahel 

 

L’analyse des vulnérabilités féminines face au changement 

climatique au Sahel ne peut se limiter à une approche théorique : 

elle exige de confronter les concepts de justice climatique et 

d’approche genre aux réalités vécues par les femmes rurales du 

Mali et du Burkina Faso. Dans ces régions particulièrement 

exposées, les femmes cumulent les effets de la dégradation des 

ressources naturelles, de la raréfaction de l’eau et de l’instabilité 

climatique, auxquels s’ajoutent des inégalités persistantes d’accès 

à la terre, au crédit, à la formation et aux espaces de décision. 

Si leur charge de travail s’alourdit à mesure que les crises 

écologiques fragilisent les moyens d’existence, il serait réducteur 

de les considérer comme de simples victimes. Les femmes 

sahéliennes, actrices centrales de la production alimentaire et de 

la gestion des ressources, développent au quotidien des stratégies 

d’adaptation et de résilience : diversification des activités 

économiques, innovation agricole, création de réseaux de solidarité 

et de coopératives. Ces initiatives, souvent invisibles dans les 

politiques publiques, participent activement à la sécurité 

alimentaire, à la cohésion sociale et à la gestion durable des 

ressources. 

 
1. L’empowerment (autonomisation) désigne le processus par lequel un individu ou un groupe 

acquiert les ressources, droits, confiance et capacités nécessaires pour exercer un 

contrôle sur sa vie et transformer les structures sociales et politiques ; voir S. Batliwala, 

1993. 

2. L’agency (capacité d’agir) se traduit par le pouvoir pour un individu ou un groupe de faire 

des choix, d’initier des actions et d’influencer son environnement, même dans la contrainte 

; voir J. Butler, 2009, et S. Batliwala, 1993 

 



 

505 

Comprendre la résilience féminine au Sahel suppose donc 

d’articuler l’analyse des vulnérabilités structurelles qui limitent 

leurs marges de manœuvre et l’étude des réponses locales et 

endogènes qui témoignent de leur capacité d’innovation et 

d’organisation collective. C’est à cette intersection que se 

construit la résilience des femmes sahéliennes, qui apparaissent, 

non seulement, comme des actrices incontournables de la sécurité 

alimentaire, mais aussi comme des moteurs de la transition 

écologique et sociale dans la région. 

 

2.1. Impacts spécifiques du changement climatique sur les 

femmes rurales au Mali et au Burkina Faso 

La crise climatique, loin d’être un phénomène uniforme, amplifie les 

vulnérabilités existantes et touche de façon différenciée les 

femmes rurales du Sahel, en particulier au Mali et au Burkina Faso. 

Comme l’a montré U. Beck, le changement climatique agit comme un 

amplificateur des risques et des inégalités, créant des zones de 

fragilité où certaines catégories de population, en raison de leur 

position sociale, économique et politique, sont plus exposées que 

d’autres (U. Beck, 2001, p. 22). 

Dans ces territoires, la diminution progressive des terres arables, 

la perte de biodiversité, la raréfaction des ressources hydriques 

et la fréquence accrue des événements climatiques extrêmes 

(sécheresses prolongées, inondations soudaines) perturbent 

directement les activités agricoles de subsistance, secteur dans 

lequel les femmes sont majoritairement impliquées. Par exemple, 

au Burkina Faso, les femmes cultivent souvent des parcelles de 

moindre qualité, sans accès à la propriété foncière ni aux intrants 

agricoles modernes. Les techniques d’adaptation comme le zaï ou 

les cordons pierreux, qui permettent de restaurer la fertilité des 

sols, sont généralement réservées aux champs des hommes, ce qui 

fragilise l’autonomie alimentaire des ménages et réduit les revenus 

issus de la vente des surplus sur les marchés locaux (A. Romero, A. 

Belemvire, S. Saulière, 2011, p. 18). 



 

506 

Dans le village de Koubri, au Burkina Faso, une enquêtée, MK, 

témoigne : « Nous avons perdu la moitié de nos récoltes à cause de 

la sécheresse. Les hommes gardent les meilleures terres, et nous, 

les femmes, nous cultivons là où la terre est pauvre. Quand il n’y a 

pas assez d’eau, nous devons marcher plus loin, parfois jusqu’à deux 

heures, pour trouver un puits qui n’est pas à sec. » Ce témoignage 

illustre la double contrainte de la dégradation des terres et de la 

raréfaction de l’eau, qui pèse spécifiquement sur les femmes. 

La gestion de l’eau constitue une autre dimension critique de la 

vulnérabilité féminine. En raison de leur rôle traditionnel de 

pourvoyeuses d’eau pour les besoins domestiques, les femmes se 

retrouvent directement confrontées aux défis liés au stress 

hydrique. Dans la région de Kaya, au Burkina Faso, la raréfaction 

des points d’eau oblige les femmes à parcourir jusqu’à 10 

kilomètres par jour pour s’approvisionner, ce qui accroît leur 

charge de travail et limite leur participation à d’autres activités 

économiques ou éducatives (Alliance Sahel, 2022, p. 4). À Diéma, 

au Mali, l’assèchement des puits a conduit à l’abandon de certains 

périmètres maraîchers, forçant les femmes à se réorienter vers 

l’élevage ou d’autres activités de substitution. 

À Diéma, au Mali, AM, une maraîchère interrogée lors de l’enquête, 

confie : « Depuis que le puits du village est à sec, nous avons dû 

laisser nos jardins. Maintenant, je m’occupe de quelques chèvres, 

mais les revenus sont moindres et la nourriture manque plus 

souvent. » Ce cas met en lumière la réorientation forcée des 

activités économiques et la précarisation des moyens d’existence. 

Les sécheresses, inondations et mauvaises récoltes obligent les 

femmes à multiplier les activités pour garantir l’alimentation 

familiale. Pendant la période de soudure, elles doivent trouver des 

revenus alternatifs pour acheter de la nourriture, ce qui les pousse 

à s’engager dans le petit commerce, la transformation de produits 

agricoles ou l’exploitation de produits forestiers non ligneux, 

comme le beurre de karité ou la gomme arabique. Cette surcharge 

de travail a aussi des conséquences indirectes : les filles sont 



 

507 

souvent retirées de l’école pour aider à la maison ou aller chercher 

de l’eau (CECI, 2022, p. 7). 

La dégradation des ressources naturelles exacerbe également les 

tensions autour de l’accès à la terre, à l’eau et aux forêts. Les 

femmes, gestionnaires informelles de ces ressources, se 

retrouvent en première ligne des conflits communautaires, mais 

restent largement exclues des mécanismes formels de gestion et 

de résolution des conflits, qui sont dominés par des instances 

masculines. Les travaux de B. Agarwal sur la gouvernance locale et 

la gestion des ressources forestières en Afrique et en Asie ont 

montré que l’exclusion des femmes des mécanismes formels de 

gestion des ressources accentue leur exposition aux violences 

environnementales et sociales (B. Agarwal, 2010, p. 145). 

Sur le plan sanitaire, la multiplication des épisodes de sécheresse 

et d’inondation entraîne une recrudescence des maladies 

hydriques, des infections respiratoires dues à la poussière et à la 

dégradation de la qualité de l’air, ainsi que des risques nutritionnels 

accrus en cas de disette. Les femmes, responsables de 

l’alimentation et du soin au sein des ménages, voient leur charge 

mentale et physique considérablement alourdie. 

Par ailleurs, les savoirs locaux des femmes sur les cycles de pluie, 

la gestion des sols ou la préservation des semences sont rarement 

pris en compte dans les diagnostics officiels et les politiques 

d’adaptation. Cette invisibilité institutionnelle renforce leur 

marginalisation politique et limite l’efficacité des réponses aux 

crises climatiques. S. Harding parle à ce sujet d’« injustice 

épistémique », c’est-à-dire l’exclusion structurelle des savoirs 

féminins des processus officiels de production de connaissances 

(S. Harding, 2008, p. 138). 

Il convient enfin de souligner que la vulnérabilité des femmes 

sahéliennes face au changement climatique n’est pas une fatalité 

naturelle, mais bien une construction sociale et politique. Comme le 

rappellent M. Leach et R. Mearns, les rapports inégalitaires d’accès 

aux ressources et aux espaces décisionnels sont au cœur de la 



 

508 

production de la vulnérabilité (M. Leach, R. Mearns, 1996, p. 12). 

Penser les impacts spécifiques du changement climatique sur les 

femmes du Mali et du Burkina Faso nécessite donc de croiser les 

dimensions écologiques, économiques, sociales et politiques, en 

évitant les approches victimaires pour privilégier une lecture 

systémique et critique des rapports de pouvoir. 

Dans l’ensemble, les impacts du changement climatique sur les 

femmes rurales du Mali et du Burkina Faso révèlent une 

accumulation de vulnérabilités écologiques, économiques et 

sociales, mais aussi une capacité d’adaptation remarquable, souvent 

sous-estimée par les politiques publiques. Les exemples concrets 

de gestion de l’eau, d’innovation agricole, de diversification 

économique et de mobilisation communautaire montrent que les 

femmes ne se contentent pas de subir les crises : elles inventent, 

expérimentent et transmettent des solutions adaptées à leur 

environnement.  

Cependant, la reconnaissance institutionnelle de ces savoirs et 

pratiques reste limitée, et les obstacles structurels – qu’il s’agisse 

de l’accès à la terre, à l’eau, à la formation ou à la gouvernance – 

freinent encore le plein déploiement de leur résilience. Cette 

réalité met en lumière la nécessité d’analyser, au-delà des impacts, 

les réponses locales et endogènes élaborées par les femmes 

sahéliennes, ainsi que les conditions qui permettraient de valoriser 

et de renforcer leur rôle dans la gestion durable des ressources 

et l’adaptation aux changements climatiques. 

 

2.2. Pratiques locales et savoirs endogènes féminins : 

réponses innovantes face aux crises climatiques 

Face à l’intensification des crises environnementales, les femmes 

rurales du Sahel, notamment au Mali et au Burkina Faso, ne se 

limitent pas à des stratégies de survie immédiate. Elles mobilisent 

un ensemble de savoirs endogènes, de pratiques agricoles adaptées 

et de réseaux de solidarité qui constituent de véritables leviers 

d’adaptation locale. Ces réponses, souvent invisibles dans les 



 

509 

politiques publiques, témoignent d’une intelligence écologique 

incarnée, qui mérite d’être reconnue et institutionnalisée dans les 

stratégies nationales de résilience climatique. 

La notion de savoirs endogènes, telle que définie par M. Prieur, 

désigne « l’ensemble des connaissances pratiques, des savoir-faire 

et des représentations que les communautés locales développent 

en interaction étroite avec leur environnement » (M. Prieur, 2006, 

p. 45). Cette approche, reprise dans les épistémologies du Sud, met 

l’accent sur la nécessité de « décoloniser la connaissance » et de 

reconnaître la pluralité des rationalités locales (B. de Sousa 

Santos, 2011, p. 32). Chez les femmes sahéliennes, ces savoirs 

touchent à l’agriculture (sélection de semences résistantes à la 

sécheresse, rotation culturale, jachère contrôlée), à la gestion de 

l’eau (captage et stockage de l’eau de pluie, puits temporaires, 

irrigation goutte-à-goutte), à la conservation des semences, à la 

préservation des sols et à la transformation des produits 

agroalimentaires. 

En matière agricole, les femmes adaptent leurs techniques 

culturales aux nouvelles réalités climatiques. Elles privilégient 

l’usage de semences locales sélectionnées pour leur résistance à la 

sécheresse et pratiquent la rotation culturale ou la jachère 

contrôlée pour maintenir la fertilité des sols. Les recherches de C. 

Tacoli montrent que ces innovations sont le fruit de processus 

d’apprentissage collectif, transmis de génération en génération à 

travers des réseaux féminins informels : « Les stratégies 

d’adaptation des femmes rurales reposent sur la transmission 

intergénérationnelle de savoirs et sur l’expérimentation 

collective » (C. Tacoli, 2011, p. 24). 

Dans le village de Dissine, au Burkina Faso, l’enquête a mis en 

lumière l’initiative d’un groupement de femmes qui a mis en place 

une banque de semences locales. Grâce à la sélection et à l’échange 

de variétés traditionnelles résistantes à la sécheresse, ces 

femmes ont pu maintenir la production de mil et de sorgho malgré 

la baisse des précipitations. L’une d’elles, Fatimata, explique : 



 

510 

« Nous avons appris à conserver nos propres semences et à les 

partager entre nous. Cela nous permet de ne pas dépendre des 

semences du marché, souvent inadaptées à notre sol. » Cette 

pratique, fondée sur la solidarité et la transmission des savoirs, 

illustre la capacité d’innovation collective et la résilience face à 

l’incertitude climatique. 

Dans la gestion de l’eau, les femmes expérimentent des techniques 

de captage et de stockage de l’eau de pluie, créent des puits de 

surface temporaires et optimisent l’irrigation goutte-à-goutte 

dans les jardins maraîchers communautaires. Ces pratiques locales 

de gestion de l’hydrologie à petite échelle constituent des 

réponses pragmatiques aux aléas climatiques, en l’absence de 

grands équipements publics (Alliance Sahel, 2022, p. 4). 

La diversification économique est également une dimension 

majeure de la résilience féminine. Face à la baisse des rendements 

agricoles, les femmes se tournent vers la transformation 

agroalimentaire (farines locales, condiments, produits de 

conservation), l’exploitation des produits forestiers non ligneux 

(beurre de karité, gomme arabique, plantes médicinales) ou encore 

le petit commerce sur les marchés ruraux et urbains. Ces 

stratégies, loin d’être de simples réponses ponctuelles, traduisent 

une capacité d’innovation économique et sociale (CECI, 2022, p. 7). 

À Ségou, au Mali, l’enquête a permis de documenter l’expérience 

d’une association féminine qui gère un périmètre maraîcher irrigué 

par pompage solaire. Grâce à la mutualisation des ressources et à 

la formation en techniques d’irrigation économe en eau, ces 

femmes ont pu diversifier leur production (légumes, oignons, 

tomates) et vendre une partie de la récolte sur le marché local. 

Aminata, membre du groupement, témoigne : « Avant, nous 

dépendions uniquement de la pluie. Maintenant, avec l’irrigation 

solaire, nous pouvons cultiver toute l’année et gagner un peu 

d’argent pour la scolarité des enfants. » Ce cas illustre comment 

l’innovation technique, alliée à l’organisation collective, permet 

d’accroître la sécurité alimentaire et l’autonomie économique. 



 

511 

Au-delà des savoir-faire techniques, ces pratiques reposent sur 

des formes spécifiques de gouvernance communautaire, souvent 

portées par des collectifs féminins : associations villageoises, 

groupes de tontines, coopératives agricoles. Comme le souligne S. 

Harding, « les formes de gouvernance locales incarnent une 

rationalité pratique située, qui combine gestion des risques, 

prévoyance collective et solidarité sociale » (S. Harding, 2008, p. 

138). 

La non-reconnaissance institutionnelle de ces savoirs relève de ce 

que B. de Sousa Santos nomme la « monoculture de la 

connaissance », où seuls les savoirs experts, académiques et 

masculins sont considérés comme légitimes dans les processus de 

décision (B. de Sousa Santos, 2011, p. 41). Pourtant, les savoirs 

situés des femmes rurales constituent des formes d’expertise 

environnementale à part entière, fondées sur une connaissance 

fine des écosystèmes locaux et des cycles climatiques. 

Malgré leur capacité d’innovation et d’organisation collective, 

l’impact des pratiques féminines reste limité par des obstacles 

structurels persistants, tels que l’accès restreint à la terre, à l’eau 

ou à la formation, et par une reconnaissance institutionnelle encore 

marginale. Cette situation souligne l’urgence d’intégrer pleinement 

les savoirs endogènes féminins dans les politiques et la 

gouvernance environnementale, condition indispensable pour une 

justice climatique réellement inclusive et durable. 

 

2.3. Obstacles structurels à la résilience féminine : accès 

aux ressources, à la formation et à la gouvernance 

Malgré leur remarquable capacité d’adaptation, les femmes 

sahéliennes se heurtent à des obstacles structurels persistants 

qui freinent, voire compromettent, le déploiement de leur 

résilience. Ces obstacles ne relèvent pas seulement de difficultés 

matérielles, mais s’inscrivent dans des logiques institutionnelles, 

économiques et culturelles qui reproduisent, de manière 

systémique, des rapports de domination et d’exclusion. 



 

512 

L’inégalité d’accès aux ressources naturelles constitue le premier 

frein majeur. Au Burkina Faso, par exemple, l’enquête menée dans 

la commune de Dapelgo a révélé que les femmes n’ont accès qu’à 

des parcelles marginales, souvent éloignées des points d’eau et peu 

fertiles. MZ, une agricultrice interrogée, explique : « La terre que 

j’exploite appartient à la famille de mon mari. Je ne peux ni 

l’aménager, ni demander un crédit, car je n’ai aucun papier. Si la 

famille décide de la reprendre, je n’ai aucun recours. » Cette 

insécurité foncière limite l’adoption de pratiques agricoles 

innovantes et l’accès aux programmes d’adaptation, qui exigent 

souvent une preuve de propriété foncière. 

L’accès à l’eau et aux ressources forestières est également 

entravé par des structures de gouvernance dominées par des 

comités masculins, ce qui empêche les femmes de participer 

pleinement à la gestion durable des ressources. À Falajè-Kati, au 

Mali, des femmes membres d’un groupement maraîcher ont 

témoigné des difficultés rencontrées pour obtenir l’autorisation 

d’utiliser un puits collectif : « Nous devons demander la permission 

au chef du village, et parfois attendre plusieurs jours. Cela retarde 

nos cultures et nous décourage d’investir dans de nouvelles 

techniques », confie FT, présidente du groupement. 

L’inégalité d’accès à la formation et à l’information 

environnementale constitue un second obstacle. Les politiques 

nationales d’adaptation et les programmes internationaux de 

renforcement des capacités restent largement inaccessibles aux 

femmes rurales, en raison de barrières linguistiques, éducatives et 

logistiques. À Ouahigouya, au Burkina Faso, l’enquête a montré que 

seules 2 femmes sur 15 interrogées avaient bénéficié d’une 

formation sur les techniques d’irrigation ou la gestion durable des 

sols. AO, une participante, souligne : « Les formations sont souvent 

en français, alors que beaucoup d’entre nous ne parlent que le 

mooré. Nous sommes invitées, mais nous ne comprenons pas tout, 

et cela limite ce que nous pouvons appliquer. » Cette situation 

réduit considérablement les marges de manœuvre des femmes 



 

513 

pour faire face aux défis climatiques et perpétue leur dépendance 

à des méthodes traditionnelles parfois insuffisantes. 

L’exclusion des femmes des espaces de gouvernance et de prise de 

décision environnementale demeure un frein politique majeur. Dans 

les arènes locales de gestion des ressources naturelles comme 

dans les processus nationaux d’élaboration des politiques 

climatiques, les femmes sont largement sous-représentées, voire 

absentes. À Bougouni, au Mali, lors d’une réunion de planification 

sur la gestion des périmètres maraîchers, une seule femme sur dix 

membres du comité a pu prendre la parole, et ses propositions n’ont 

pas été retenues. Cette absence de voix féminines dans les 

espaces décisionnels s’explique par des normes patriarcales 

fortement enracinées, mais aussi par des mécanismes 

institutionnels qui reproduisent des critères d’expertise et de 

légitimité fortement genrés. 

L’accès aux financements reste enfin un frein structurel majeur. 

Les dispositifs de financement climatique, tels que le Fonds Vert 

pour le Climat ou les programmes bilatéraux d’adaptation, exigent 

des critères administratifs, juridiques et techniques difficilement 

accessibles aux groupements féminins locaux. À Mopti, au Mali, un 

collectif de femmes a vu sa demande de microcrédit rejetée faute 

de garanties foncières et de documents administratifs : « On nous 

demande des papiers que nous n’avons pas, alors que notre projet 

est solide et utile pour le village », déplore la responsable du 

collectif. 

En somme, ces obstacles – fonciers, éducatifs, institutionnels, 

financiers – montrent que la résilience féminine au Sahel, loin 

d’être une simple capacité d’adaptation, est en permanence 

confrontée à des logiques systémiques de reproduction des 

inégalités de genre. Toute politique climatique véritablement 

inclusive devra donc s’attaquer à ces freins structurels, non 

seulement par des mesures compensatoires, mais par une 

transformation en profondeur des rapports sociaux, 

institutionnels et politiques qui en sont la cause. 



 

514 

 

3. Justice climatique et reconnaissance : repenser les politiques 

environnementales au Sahel 

 

L’analyse des vulnérabilités et des stratégies de résilience 

féminine au Sahel révèle l’urgence d’un renouvellement éthique et 

politique des politiques climatiques dans la région. Au-delà des 

inégalités d’accès aux ressources et de l’exclusion institutionnelle, 

la question centrale devient celle des normes de justice qui 

structurent la gouvernance environnementale : pourquoi les 

femmes rurales restent-elles si souvent invisibles dans les 

dispositifs de décision climatique ? 

La justice climatique, en tant que cadre philosophique, permet 

d’interroger la répartition inégale des responsabilités et des 

capacités d’adaptation, tout en invitant à dépasser une vision 

technocratique de l’adaptation pour y inscrire une exigence de 

réparation et de transformation des rapports de pouvoir. Elle met 

en avant la responsabilité collective et la dette écologique, 

soulignant l’obligation morale des sociétés historiquement 

responsables de soutenir les plus vulnérables. 

Dans cette perspective, l’éthique de la reconnaissance devient 

essentielle : il ne s’agit plus seulement de redistribuer des 

ressources, mais aussi de garantir la visibilité, la légitimité et la 

représentation effective des savoirs et des expériences des 

femmes sahéliennes dans la gouvernance environnementale. Penser 

la justice climatique à l’aune de la reconnaissance, c’est donc inviter 

à une refondation des politiques environnementales, où les savoirs 

locaux et les revendications féminines deviennent des leviers de 

transformation sociale et politique. Ce cadre appelle à dépasser les 

réponses technocratiques pour inscrire la justice 

environnementale dans une véritable éthique de la responsabilité, 

du care et de la participation, condition indispensable à 

l’émergence de politiques climatiques durables et inclusives. 

 



 

515 

3.1. Justice climatique et reconnaissance : fondements 

philosophiques pour une gouvernance environnementale 

inclusive au Sahel 

La justice climatique, dans sa perspective philosophique, se définit 

comme l’ensemble des principes éthiques et politiques visant à 

assurer une répartition équitable des charges, des responsabilités 

et des bénéfices liés à la lutte contre le changement climatique, en 

tenant compte des inégalités historiques, sociales, économiques et 

géographiques. Elle considère le changement climatique non 

seulement comme un problème environnemental, mais avant tout 

comme une question de justice sociale, mondiale et 

intergénérationnelle, qui met en jeu la dignité, les droits 

fondamentaux et la reconnaissance des groupes les plus 

vulnérables. Comme le rappellent André, Bourban et Voiron, « le 

changement climatique n’est pas qu’un problème scientifique, 

politique ou économique dans un sens strictement technique. C’est 

également un problème normatif et le terrain d’injustices d’une 

ampleur et d’une nature inédites, à la croisée entre la justice 

mondiale, la justice intergénérationnelle et la justice écologique » 

(P. André, M. Bourban, I. Voiron, 2025, p. 2). 

Cette approche philosophique distingue la justice climatique de la 

justice environnementale classique par son caractère résolument 

mondial, intergénérationnel et par la nécessité de repenser les 

principes de responsabilité, d’équité et de reconnaissance à 

l’échelle globale. Elle s’appuie sur une réflexion normative qui 

interroge les principes de partage équitable des efforts 

d’atténuation et d’adaptation, la reconnaissance des droits et des 

savoirs des populations affectées, la participation effective des 

groupes vulnérables aux décisions, et la responsabilité historique 

et différenciée des acteurs. 

L’analyse philosophique contemporaine fait consensus sur quatre 

dimensions clés qui structurent la justice climatique et permettent 

d’en saisir la portée éthique et politique. La première, l’équité, 

consiste à reconnaître que les impacts du changement climatique 



 

516 

ne sont pas répartis de façon égale : certains groupes, comme les 

pays du Sud, les femmes, les populations rurales ou les peuples 

autochtones, sont plus vulnérables que d’autres, alors même qu’ils 

ont le moins contribué aux émissions historiques de gaz à effet de 

serre. L’équité exige une répartition juste des efforts 

d’atténuation, d’adaptation et de financement, en tenant compte 

des responsabilités historiques et des capacités respectives des 

acteurs (principe de « responsabilités communes mais 

différenciées ») (H. Shue, 1999, p. 537). 

La deuxième dimension, la reconnaissance, implique de valoriser les 

savoirs locaux, les expériences vécues et les pratiques culturelles 

des communautés affectées, notamment des femmes, des peuples 

autochtones et des agriculteurs. Il s’agit de dépasser la 

« monoculture de la connaissance » (B. de Sousa Santos, 2011, p. 

41) et de lutter contre l’invisibilisation des savoirs endogènes dans 

la définition des politiques climatiques. La reconnaissance est 

essentielle pour éviter que la redistribution ne reproduise des 

injustices structurelles et pour garantir la légitimité des solutions 

proposées. 

La troisième dimension, la participation, requiert l’implication 

effective des personnes concernées, en particulier les plus 

vulnérables, dans l’élaboration, la mise en œuvre et l’évaluation des 

politiques climatiques, à toutes les échelles (locale, nationale, 

internationale). Cette dimension procédurale vise à instaurer une 

justice démocratique, fondée sur la délibération, l’inclusion et la 

transparence des processus décisionnels (M. Paoli, 2017, p. 49). 

Plutôt que de conclure sur la participation, il convient d’insister sur 

la quatrième dimension, la responsabilité, qui occupe une place 

centrale dans la réflexion sur la justice climatique. Celle-ci repose 

sur le principe que les pays et acteurs ayant le plus contribué au 

changement climatique doivent assumer une part plus importante 

des efforts de réparation et de compensation des dommages subis 

par les autres. Cela se traduit par des obligations de réduction des 

émissions, d’aide à l’adaptation et de compensation des pertes et 



 

517 

dommages, notamment par le biais de financements climatiques et 

de transferts technologiques (T. Pogge, 2002, p. 19). 

Dans le contexte du Sahel, la justice climatique ne peut être 

dissociée de la question de la responsabilité collective. H. Shue 

rappelle que « ceux qui ont le plus contribué au problème ont 

l’obligation morale de protéger ceux qui en souffrent le plus » (H. 

Shue, 1999, p. 535). Cette notion de « dette écologique » (M. Paoli, 

2017, p. 44) impose aux pays du Nord et aux grandes institutions 

internationales de compenser les déséquilibres qu’ils ont contribué 

à créer, mais elle interroge aussi les rapports de pouvoir internes 

aux sociétés du Sud. N. Fraser souligne que les injustices 

environnementales doivent être analysées comme des injustices 

structurelles, affectant des groupes sociaux historiquement 

exclus des sphères de décision et de redistribution (N. Fraser, 

2008, p. 17). Les femmes rurales du Sahel cumulent ainsi une 

double assignation : victimes à la fois de la division internationale 

de la responsabilité climatique et de la domination patriarcale 

locale. 

La notion de responsabilité collective, telle que développée par I. 

M. Young, permet de dépasser la seule logique de la culpabilité 

individuelle. Young insiste sur le fait que les injustices climatiques 

sont le produit d’un « processus structurel de causalité diffuse », 

impliquant une multiplicité d’acteurs étatiques, institutionnels et 

privés : « La responsabilité politique implique de reconnaître sa 

participation à des structures qui produisent l’injustice, même sans 

intention individuelle » (I. M. Young, 2011, p. 109). Il s’agit donc de 

reconnaître des responsabilités différentielles et partagées, 

engageant institutions nationales, communautés locales et acteurs 

internationaux dans un effort de réparation et de transformation. 

Dans cette perspective, la dette écologique ne se limite pas à une 

réparation financière ou technique : elle invite à repenser les 

fondements éthiques de la relation entre sociétés humaines et 

environnement. Cette dimension rejoint les réflexions de H. Jonas, 

pour qui la responsabilité écologique engage une éthique tournée 



 

518 

vers l’avenir, fondée sur la prise en compte des générations 

futures et des plus vulnérables du présent : « Agis de façon que les 

effets de ton action soient compatibles avec la permanence d’une 

vie authentiquement humaine sur terre » (H. Jonas, 1979, p. 30). 

Ainsi comprise, la justice climatique, en croisant équité, 

reconnaissance, participation et responsabilité, oblige à repenser 

les principes de gouvernance environnementale, en plaçant les voix 

féminines du Sahel et des groupes marginalisés au cœur des 

dispositifs de décision, de réparation et de transformation. 

 

3.2. Éthique de la reconnaissance et valorisation des savoirs 

féminins : dépasser l’invisibilisation sociale 

Au-delà d’un principe philosophique, l’éthique de la reconnaissance 

s’incarne dans les mécanismes concrets par lesquels les sociétés 

accordent – ou refusent – une légitimité et une valeur aux savoirs, 

pratiques et expériences portées par les femmes. Dans les 

contextes sahéliens, la gouvernance climatique contribue encore 

trop souvent à invisibiliser le rôle central des femmes rurales : 

leurs savoirs endogènes, acquis par l’expérience quotidienne de la 

gestion de la terre, de l’eau et des semences, demeurent largement 

exclus des espaces institutionnels de délibération et de 

programmation des politiques publiques. Cette marginalisation ne 

relève pas simplement d’un manque de participation ; elle résulte 

d’une « injustice épistémique » (Harding, 2008, p. 138) qui 

hiérarchise et discrédite les savoirs locaux au profit d’expertises 

technocratiques, majoritairement masculines ou occidentales 

(Santos, 2011, p. 41). 

Dans cette perspective, la reconnaissance ne s’entend plus 

seulement comme une exigence morale ou un préalable à la justice 

sociale, mais comme une pratique institutionnelle et politique 

déterminante pour la transformation des rapports de pouvoir. 

L’absence de processus concrets de reconnaissance engendre non 

seulement la non-prise en considération des expertises féminines 

mais fragilise aussi l’efficacité des stratégies d’adaptation au 



 

519 

changement climatique. En effet, les politiques qui négligent les 

expériences et les pratiques locales s’avèrent souvent mal 

adaptées, faute de correspondance avec les réalités vécues et les 

dynamiques communautaires. 

Dès lors, promouvoir l’éthique de la reconnaissance dans la 

gouvernance environnementale du Sahel suppose de créer des 

mécanismes explicites de valorisation : intégration des pratiques 

agricoles féminines dans l’élaboration des plans d’adaptation ; 

institutionnalisation des réseaux de savoirs endogènes ; appui à la 

formation, à la prise de parole et au leadership des femmes dans 

les instances de gestion locale. Ce mouvement implique aussi la 

remise en question des filtres technocratiques ou scientifiques 

dominants, au profit d’un dialogue élargi entre savoirs experts et 

savoirs d’expérience (Fraser, 2008, p. 21). 

Enfin, dépasser l’invisibilisation sociale des femmes dans la 

gouvernance climatique, c’est œuvrer à une justice cognitive et 

politique crédible, où la pluralité des voix et des pratiques guide 

l’élaboration de politiques réellement inclusives, efficaces et 

légitimes. L’enjeu n’est donc pas seulement éthique, mais 

stratégique : seule la reconnaissance pleine et entière des savoirs 

féminins permettra la construction d’une résilience collective 

durable face aux défis environnementaux et sociaux du Sahel. 

 

3.3. Vers une gouvernance environnementale éthique et 

inclusive : repenser l’espace politique à l’aune de la justice 

écologique 

Refonder la gouvernance environnementale au Sahel ne peut se 

résumer à quelques retouches institutionnelles ou à l’ajout de 

mesures compensatoires : il s’agit d’une transformation profonde, 

exigeant une cohérence éthique et philosophique à la hauteur des 

défis posés par la crise climatique et les inégalités de genre. Cette 

refondation doit s’appuyer sur une articulation dynamique entre 

reconnaissance, responsabilité collective, participation 

délibérative, redistribution effective et souci du care. 



 

520 

Le premier chantier consiste à rompre avec l’héritage d’une 

gouvernance technocratique, descendante et androcentrée, qui a 

longtemps marginalisé les voix féminines et locales. S’inspirant de 

la justice procédurale d’A. Sen, il devient impératif de garantir à 

chaque citoyen et citoyenne, et en particulier aux femmes rurales, 

un accès réel et équitable aux processus décisionnels relatifs à la 

gestion des ressources naturelles et à la définition des politiques 

climatiques : « La démocratie publique, c’est la possibilité pour 

chacun de participer à la délibération sur les choix collectifs qui 

affectent sa vie » (A. Sen, 2010, p. 334). Cette exigence rejoint 

l’appel d’I. M. Young à une démocratie inclusive, où la diversité des 

expériences et des perspectives n’est plus vue comme un obstacle, 

mais comme une richesse pour la délibération collective et la 

légitimité des choix publics (I. M. Young, 2000, p. 52). Ainsi, la 

création de forums délibératifs locaux, l’instauration de quotas de 

représentation féminine et la mise en place de consultations 

réellement inclusives deviennent non seulement des priorités 

éthiques, mais aussi des leviers de transformation institutionnelle. 

Mais l’ambition d’une gouvernance renouvelée ne s’arrête pas à la 

seule participation humaine. La justice écologique, telle que 

défendue par R. Eckersley, invite à élargir le regard : il ne s’agit 

plus seulement de défendre les intérêts humains, mais de 

reconnaître l’interdépendance profonde entre sociétés et 

écosystèmes, d’accorder une valeur morale et politique à la nature, 

et de promouvoir une démocratie réflexive capable de penser la 

soutenabilité à long terme (R. Eckersley, 2004, p. 133). Pour les 

femmes sahéliennes, cela signifie la reconnaissance de leur rôle de 

gardiennes des biens communs naturels et la valorisation de leurs 

pratiques de gestion durable, souvent issues de savoirs endogènes 

transmis et enrichis au fil des générations. 

À cette dimension écologique s’ajoute la nécessité d’une éthique du 

care, inspirée par J. Tronto et C. Gilligan. Loin de réduire la gestion 

environnementale à une affaire de gestion des risques, l’éthique du 

care replace la vulnérabilité, la dépendance mutuelle et l’attention 



 

521 

portée aux plus fragiles au centre de la réflexion politique : « Le 

care, c’est tout ce que nous faisons pour maintenir, perpétuer et 

réparer notre monde, de sorte que nous puissions y vivre aussi bien 

que possible » (J. Tronto, 1993, p. 40). Penser le care à l’échelle 

des politiques climatiques, c’est reconnaître que la qualité 

démocratique d’une société se mesure à sa capacité à protéger les 

plus exposés – ici, les femmes rurales confrontées aux effets du 

changement climatique (C. Gilligan, 1982, p. 73). 

Enfin, une gouvernance environnementale éthique et inclusive ne 

saurait se passer d’une redistribution effective des ressources et 

des capabilités. Les travaux d’A. Sen et de M. Nussbaum rappellent 

que la justice sociale ne se limite pas à garantir des droits formels : 

elle impose de créer les conditions concrètes pour que chaque 

individu puisse exercer son pouvoir d’agir, développer ses 

compétences et mener une vie digne (M. Nussbaum, 2012, p. 25). 

Corriger les déséquilibres historiques d’accès à la terre, à l’eau, 

aux financements et à la formation n’est donc pas un supplément 

d’âme, mais un impératif de justice. 

Ainsi, la refondation éthique de la gouvernance environnementale 

au Sahel ne peut être pensée que comme une dynamique cohérente, 

où se conjuguent reconnaissance, responsabilité collective, care, 

justice procédurale et redistribution. Cette transformation n’est 

pas seulement souhaitable : elle est aujourd’hui un impératif moral 

et politique, préalable indispensable à l’émergence de politiques 

climatiques durables, justes et réellement inclusives, capables de 

répondre aux aspirations des femmes sahéliennes tout en assurant 

la soutenabilité écologique des territoires. 

 

Conclusion générale 

 

L’analyse des dynamiques de résilience féminine face au 

changement climatique dans les contextes sahéliens du Mali et du 

Burkina Faso révèle que l’enjeu ne se limite pas à une question de 

ressources ou d’infrastructures : il s’agit d’un véritable défi social, 



 

522 

qui touche à la justice, à la dignité et à la transformation des 

rapports de pouvoir. Les femmes sahéliennes, premières exposées 

à la dégradation des écosystèmes et à la raréfaction des 

ressources naturelles, demeurent largement exclues des sphères 

de décision environnementale. Cette marginalisation 

institutionnelle, couplée à un déni de reconnaissance de leurs 

savoirs et de leurs pratiques, perpétue un cercle vicieux où les 

politiques climatiques risquent de renforcer, plutôt que de 

corriger, les inégalités existantes. 

Pourtant, la portée sociale de cette réflexion est majeure : loin de 

se résigner, les femmes sahéliennes déploient chaque jour des 

stratégies d’adaptation innovantes, fondées sur des savoirs 

endogènes, des solidarités communautaires et des formes de 

gouvernance locale qui témoignent d’une intelligence écologique 

remarquable. Leur résilience ne se limite pas à une capacité 

d’endurance : elle incarne la faculté de transformer l’adversité en 

opportunité, d’innover collectivement et de maintenir la cohésion 

sociale malgré les crises. En ce sens, la résilience féminine devient 

un moteur de changement social, un ferment de solidarité et un 

levier de reconstruction du lien communautaire. 

La justice climatique, telle qu’elle est pensée ici, ne se réduit pas 

à la redistribution matérielle : elle engage une transformation 

profonde des institutions, des normes et des pratiques, afin de 

garantir à toutes et à tous la possibilité réelle d’agir et de 

s’adapter face aux défis climatiques. Elle exige la reconnaissance 

des savoirs locaux, la participation effective des femmes aux 

processus décisionnels, et la redistribution équitable des 

ressources. Mais surtout, elle invite à repenser la gouvernance 

environnementale à partir des marges, en valorisant les 

expériences, les aspirations et les innovations sociales portées par 

les femmes sahéliennes. 

Sur le plan scientifique, cette réflexion articule l’analyse 

philosophique de la justice climatique, l’éthique de la 

reconnaissance et l’étude empirique des pratiques féminines de 



 

523 

résilience, pour dépasser les réponses technocratiques et inscrire 

la justice environnementale dans une éthique de la responsabilité, 

du care et de la solidarité. Sur le plan social, elle ouvre la voie à 

une transformation durable des politiques publiques, en faisant des 

femmes sahéliennes non plus de simples bénéficiaires, mais des 

actrices centrales de la transition écologique et sociale. 

En définitive, la portée sociale de cette étude réside dans sa 

capacité à montrer que la justice climatique ne pourra advenir qu’en 

s’appuyant sur les forces vives, les savoirs et les résistances des 

femmes, là où s’inventent les possibles et se tissent les solidarités. 

Repenser la justice climatique à partir des marges, c’est donner au 

monde la chance de se réinventer par le bas, là où naissent les 

résistances et s’inventent les possibles. 

 

Bibliographie 

 

• AGARWAL Bina, 1992. « The Gender and Environment 

Debate: Lessons from India », Feminist Studies, vol. 18, 

n°1, p. 119-158. 

• AGARWAL Bina, 2010. Gender and Green Governance: The 

Political Economy of Women’s Presence Within and Beyond 

Community Forestry, Oxford, Oxford University Press. 

• AGARWAL Bina, 1994. A Field of One’s Own: Gender and 

Land Rights in South Asia, Cambridge, Cambridge 

University Press. 

• ANDRÉ Pierre, BOURBAN Michel, VOIRON Ilias, 2025. 

« Justice climatique (A) », in Maxime Kristanek (dir.), 

L’Encyclopédie philosophique, en ligne. 

• BATLIWALA Srilatha, 1993. Women’s Empowerment in 

South Asia: Concepts and Practices, New Delhi, 

ASPBAE/FAO. 

• BECK Ulrich, 2001. La société du risque. Sur la voie d’une 

autre modernité, Paris, Flammarion. 



 

524 

• BUTLER Judith, 2009. Frames of War: When is Life 

Grievable?, Londres, Verso. 

• CANEY Simon, 2016. « Éthique et justice climatique : 

entre motivations morales et amorales », in ANDRÉ Pierre 

& BOURBAN Michel, Les ateliers de l’éthique / The Ethics 

Forum, vol. 11, n°2-3, Montréal, Centre de recherche en 

éthique. 

• CRENSHAW Kimberlé, 1989. « Demarginalizing the 

Intersection of Race and Sex: A Black Feminist Critique 

of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and 

Antiracist Politics », University of Chicago Legal Forum, 

vol. 1989, n°1, p. 139-167. 

• DENTON Fatma, 2002. « Climate change vulnerability, 

impacts, and adaptation: Why does gender matter? », 

Gender and Development, vol. 10, n°2, p. 10-20. 

• ECKERSLEY Robyn, 2004. The Green State: Rethinking 

Democracy and Sovereignty, Cambridge, MIT Press. 

• FRASER Nancy, 2008. Scales of Justice: Reimagining 

Political Space in a Globalizing World, Cambridge, Polity 

Press. 

• GILLIGAN Carol, 1982. In a Different Voice: 

Psychological Theory and Women’s Development, 

Cambridge, Harvard University Press. 

• HARDING Sandra, 2008. Sciences from Below: 

Feminisms, Postcolonialities, and Modernities, Durham, 

Duke University Press. 

• HONNETH Axel, 2000. La lutte pour la reconnaissance, 

Paris, Éditions du Cerf, 320 p. 

• JONAS Hans, 1979. Le Principe responsabilité. Une 

éthique pour la civilisation technologique, Paris, Éditions du 

Cerf. 

• LARRÈRE Catherine, 2008. « Actualité de l’éthique 

environnementale : du local au global, la question de la 

justice environnementale », in Hicham-Stéphane Afeissa 



 

525 

(dir.), Écosophies, la philosophie à l’épreuve de l’écologie, 

Paris, Éditions MF. 

• LARRÈRE Catherine, 2015. « Inégalités environnementales 

et justice climatique », Responsabilité & Environnement, 

n°79, Paris, Annales des Mines, p. 73-77. 

• LEACH Melissa, MEARNS Robin, 1996. The Lie of the 

Land: Challenging Received Wisdom on the African 

Environment, Portsmouth, Heinemann. 

• MACGREGOR Sherilyn, 2010. « ‘Gender and climate 

change’: from impacts to discourses », Journal of 

International Development, vol. 22, n°2, p. 223-241. 

• NUSSBAUM Martha, 2012. Creating Capabilities: The 

Human Development Approach, Cambridge, Harvard 

University Press. 

• PAOLI Marina, 2017. Justice environnementale 

participative, Paris, L’Harmattan. 

• POGGE Thomas, 2002. World Poverty and Human Rights, 

Cambridge, Polity Press. 

• PRIEUR Michel, 2006. Droit de l’environnement, Paris, 

Dalloz. 

• ROMERO Ana, BELEMVIRE Adama, SAULIÈRE Saya, 

2011. Changements climatiques et femmes agricultrices du 

Burkina Faso. Impact, politiques et pratiques d’adaptation, 

Ouagadougou, Intermón Oxfam. 

• SANTOS Boaventura de Sousa, 2011. Épistémologies du 

Sud, Paris, Éditions Desclée de Brouwer. 

• SEN Amartya, 2010. L’idée de justice, Paris, Flammarion. 

• SHUE Henry, 1999. « Global Environment and 

International Inequality », International Affairs, vol. 75, 

n°3, p. 531-545. 

• TACOLI Cecilia, 2011. « Migration and climate change: the 

gender dimension », in Gender and Development, vol. 19, 

n°1, p. 20-29. 



 

526 

• TRONTO Joan, 1993. Moral Boundaries: A Political 

Argument for an Ethic of Care, New York, Routledge. 

• TSAYEM DEMAZE Moïse, PHILIPPE Claire, 2022. 

« Repères et caractéristiques épistémiques de la justice 

climatique », Natures Sciences Sociétés, vol. 30, n°1, p. 14-

30. 

• YOUNG Iris Marion, 2000. Inclusion and Democracy, 

Oxford, Oxford University Press. 

• YOUNG Iris Marion, 2011. Responsibility for Justice, 

Oxford, Oxford University Press. 

Documents institutionnels, rapports et enquêtes 

• ALLIANCE SAHEL, 2022. « Au Sahel, les femmes rurales 

bâtissent la résilience au changement climatique », Alliance 

Sahel, 12 p. 

• CECI, 2022. « Lutte aux changements climatiques : la 

résilience des femmes dans les parcs à karité au Burkina 

Faso », CECI, 16 p. 

• CESE, 2016. « La justice climatique : enjeux et 

perspectives pour la France », Paris, Avis du Conseil 

économique, social et environnemental. 

• ENQUÊTES DE TERRAIN DIRECTES (non publiées, 

réalisées dans le cadre de l’article) : 

Entretiens et observations réalisés entre juillet 2024 et 

janvier 2025 auprès de femmes rurales et de groupements 

féminins au Burkina Faso (Koubri, Dissine, Dapelgo, Kaya, 

Ouahigouya) et au Mali (Diéma, Ségou, Kati-Falajè, Mopti). 

 

 

 


