
Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 111 

Ubuntu et éthique de la considération 

 
Emmanuel OUANGRAOUA  

Inspecteur de l’Enseignement Secondaire à la Direction des 

Curricula, de l’Innovation et de la Formation du Personnel de 

l’Enseignement Générale. 

70221121 / 74775286 Courriel : ouaema@yahoo.fr 

 

Résumé : 

 
Originairement, l’éthique oriente la conduite de l’humain vers le 

perfectionnisme et l’excellence morale. Elle est une exigence 

individualiste au service de la tranquillité et du bonheur du sujet. 

Cependant, Ubuntu, une pensée philosophique africaine, fonde une éthique 

dont le rapport aux autres constitue l’essence même de l’humanité. 

L’éthique de l’Ubuntu considère qu’être humain, c’est prendre soin du 

cordon ombilical de l’altérité : « je suis parce que nous sommes ». Cette 

éthique de la relation et de l’appartenance, qui lie fondamentalement les 

êtres humains, sera développée aussi par Corine Pelluchon. La philosophe 

fonde une éthique de la considération qui prend en compte les humains et 

les non humains. Ainsi, l’éthique de la considération à l’instar de l’éthique 

de l’Ubuntu, proscrit la domination et l’exploitation des êtres vivants. Les 

deux éthiques interpellent les humains à « faire humanité ensemble » avec 

la Terre et tous ses habitants.  

Mots clés : considération, ensemble, éthique, humanité, Ubuntu.  

 

Abstract: 

 
Originally, ethics orients the human's conduct toward the perfectionism 

and the moral excellence. It is an individualistic requirement to the 

service of the tranquility and the happiness of the topic. However, 

Ubuntu, an African philosophical thought, founds an ethics of which the 

report to the other constitutes the very essence of the humanity. The 

ethics of the Ubuntu considers that to be human, it takes care of the 

umbilical cord of the alterity: "I am because we are ". This ethics of the 

mailto:ouaema@yahoo.fr


Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 112 

relation and the adherence, that fundamentally binds the human beings, 

will also be developed by Corine Pelluchon. The philosopher thinks an 

ethics of the consideration that takes in account the humans and the non-

human. Thus, the ethics of the consideration like the ethics of the 

Ubuntu, outlaw the domination and the exploitation of living beings. The 

two ethical challenge the humans to "to make humanity together" with the 

Earth and all its inhabitants.  

Key words: consideration, ethical, humanity, together, Ubuntu.  

 

Introduction 
 

L’humanité connait une mutation profonde avec 

l’évolution fulgurante de la civilisation technologique et la 

percée foudroyante du capitalisme. Le nouvel ordre 

économique du monde, fondé sur l’exploitation sans réserve 

et la domination sans limite, manifeste une crise de la 

rationalité relationnelle. Cependant, c’est dans la 

considération de la réalité de notre dépendance et de notre 

interdépendance mutuelle que nous accédons à la plénitude 

de notre humanité. La crise migratoire, la montée en 

puissance de l’ethnonationalisme, le fleurissement des murs 

de séparation, la maltraitance des animaux et la 

surexploitation des ressources naturelles remettent 

fondamentalement en cause le sens même de l’humanité. Ces 

crises mettent à rude épreuve le sens des relations de 

l’humain avec autrui, l’animal et la nature. C’est pourquoi, il 

est nécessaire de s’interroger : où est passée notre 

humanité ? Notre humanité est-elle parfaite ?  

L’éthique de l’Ubuntu estime que l’humanité est la condition 

existentielle préalable de notre lien avec nos semblables. 

Avec l’éthique de la considération, Corine Pelluchon pense 

aussi qu’en élargissant le cercle de l’humanité, on apprend à 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 113 

habiter de nouveau la terre, à aimer tous les êtres et avoir 

une considération particulière pour toute vie. L’éthique de la 

considération se ramène-t-elle à l’éthique de l’Ubuntu ? Quel 

lien peut-on établir entre l’éthique de l’Ubuntu et l’éthique 

de la considération ? N’ont-elles pas des points de 

convergence par delà la divergence de leurs singularités ? 

  Le but du présent propos est de montrer que l’éthique 

de l’Ubuntu et l’éthique de la considération développent un 

humanisme collectif universel qui prend en compte tous les 

composants de l’univers. C’est un humanisme qui brise les 

frontières entre les humains, entre les vivants et qui fait 

communauté avec la Terre. Il s’agit de « faire humanité 

ensemble » avec tous les êtres, humains et non humains. 

Notre étude s’appuie sur la théorie de phénoménologie qui se 

définit comme une description précise des phénomènes. Elle 

repose également sur la théorie de l’éthique de la 

responsabilité qui s’inquiète pour l’autre. Nous allons 

emprunter la méthode analytico-critique pour mener une 

confrontation avec les différents penseurs sur la question 

de l’éthique de l’altérité. Le développement s’articulera 

autour de trois points : en premier lieu nous présenterons 

l’éthique de l’Ubuntu, en deuxième lieu nous traiterons de 

l’éthique de la considération et enfin nous discuterons de 

leurs points de convergence. 

 

1. L’éthique de l’Ubuntu 
 

Ubuntu dans la pensée africaine désigne à la fois une 

philosophie et une éthique. C’est une vision du monde qui met 

l’homme au centre des relations. Il se caractérise 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 114 

essentiellement par une éthique qui affirme la primauté 

relationnelle et fait l’apologie de l’humanité. 

 

1.1. Une éthique africaine de la primauté 

relationnelle 

Le concept « Ubuntu » est un terme d’origine africaine, plus 

précisément de la langue bantoue. Habituellement, Ubuntu 

se traduit par : « Je suis, parce que les autres existent ». Il 

signifie « Je suis parce que nous sommes » ou encore « tu es 

un être humain comme moi. Ensemble, nous formons 

l’humanité », J.-P. Sagadou (2024, p. 6). Ubuntu repose sur 

une conception de l’humain en termes de relation, « son 

apport principal consiste à affirmer qu’en tant qu’êtres 

humains, nous dépendons d’autrui pour atteindre un bien-

être optimal », F. M. Murove (2011, p. 44). Tout comme une 

hirondelle ne fait pas le printemps, de même un seul être 

humain ne fait pas l’humanité. C’est en présence de l’autre et 

avec l’autre que le moi forme un monde, un univers de sens. 

Selon S. B. Diagne (2024, p. 91), Ubuntu signifie « faire 

humanité ensemble ». L’homme, avant d’être un sujet, un 

individu unique en son genre, est d’abord un être natif de 

relations et vivant des relations. F. M. Murove (2011, p. 45) 

pense que « l’efficacité de l’Ubuntu vient de la primauté qu’il 

accorde à la rationalité relationnelle. Considérer que l’homme 

est essentiellement relationnel remet en question la 

conception individualiste et égocentrique de l’être humain 

qui a lamentablement prévalu ». L’humain entre dans le monde 

par l’accueil chaleureux de ses semblables, il y séjourne 

grâce à leur générosité et se retire du monde sous 

l’assistance attristée de ses proches. Comme l’exprime de 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 115 

manière caractéristique, dans son roman Sous l’orage, S. 

Badian (1963, p. 27) : « L’homme n’est rien sans les autres. 

Nous venons dans leurs mains et repartons dans leurs mains. 

» Ubuntu désigne la relation interminable qui lie l’humain à 

ses semblables : « Je suis et j’appartiens ». Il évoque la « co-

humanité » qui montre que « devenir humain » est une 

entreprise collective et une responsabilité mutuelle. Ce mot 

a un sens profondément philosophique. Il met en exergue la 

portée éthique de la relation qui se trouve au cœur des 

valeurs humaines. L’éthique de l’Ubuntu invite les humains à 

l’union et au rassemblement. Selon H. M. Sakanyi (2017, pp. 

76-77) :  

Ubuntu, c’est le concept panafricain à mondialiser, car il est 

ouverture d’esprit. Il scrute les abysses de l’âme et les 

profondeurs de l’humain vivant en communauté. C’est une 

rationalité relationnelle qui va au-delà de la simple stratégie 

de tirer bénéfice du travail de l’autre. C’est un facteur 

humanisant dans la mesure où il considère, en tant que 

Weltanschauung (vision du monde), l’humanité comme 

condition existentielle préalable.  

  Ubuntu est une éthique qui affirme la primauté de la 

relation dans la vie de l’humain. C’est toute la signification de 

la métaphore de la goutte d’eau. Selon J.-P. Sagadou (2024, 

p. 5) : « Une goutte d’eau isolée se perd dans le sable. Mais, 

associée à d’autres, la goutte d’eau devient une composante 

d’un plan d’eau allant jusqu’à l’infini. La goutte est dans 

l’océan autant que celui-ci est dans la goutte. » La goutte 

d’eau dépend de l’océan tout comme l’océan dépend de la 

goutte d’eau. Ils sont interdépendants et ont les sorts liés. 

Autrement dit, l’humain ne saurait se départir de l’humanité 

tout comme l’humanité ne saurait être sans l’humain. Ubuntu 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 116 

est donc une éthique africaine qui œuvre pour la 

transformation sociale et la cohésion humaine. C’est un 

concept porteur d’un message d’universalité et 

d’interconnexion qui a connu son incarnation, sa 

personnification et son rayonnement à travers deux grandes 

figures emblématiques de l’humanité que sont Nelson 

Mandela et Desmond Tutu. Pour ces deux leaders, qui se sont 

engagés dans la lutte contre l’apartheid et pour la 

réconciliation des peuples sud-africains, tout humain a 

besoin inéluctablement d’autres humains pour être un être 

humain. L’humanité est une quête de l’humain parmi les 

humains. Sous cet aspect, Desmond Tutu (2008, p. 35) 

atteste : « une personne n’est une personne que par d’autres 

personnes ». L’existence de tout humain est conditionnée par 

l’existence des autres humains. Un humain ne peut exister 

seul, comme une île coupée des autres péninsules, isolée du 

monde. Ainsi Nelson Mandela, par son engagement pour un 

monde plus uni et une communauté solidaire, a montré que 

l’Ubuntu n’est pas un concept intemporel et abstrait, mais 

une construction active ancrée dans les réalités culturelles 

et historiques. L’idée centrale de l’Ubuntu en tant que vertu 

repose sur l’humanité en tant que processus collectif et 

réciproque.  

 

1.2. Une éthique humaniste 

Le fondement philosophique par excellence de l’Ubuntu est 

l’humanisme. Faire de l’humain la première valeur 

fondamentale, le trésor qui a la plus grande valeur au monde, 

constitue le crédo de l’éthique de l’Ubuntu. Il n’y a pas de 

valeur plus que l’humanité. C’est donc un devoir pour tout 

humain de défendre et protéger de toutes ses forces 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 117 

l’humanité. Être humain, commence par s’intéresser à 

l’humain et devenir véritablement humain, c’est se soucier de 

l’humanité. Ce principe qui forme le socle de l’éthique de 

l’Ubuntu se traduit par ce proverbe très célèbre inscrite 

dans la sagesse des nations africaines : « l’homme est le 

remède de l’homme ». Chez les Moosé, composante 

dominante du Burkina Faso appelé communément "mossi", ce 

proverbe exprime le point culminant de l’humanisme. Dans la 

langue mooré, le proverbe dit : « ni saala yaf tô rabile », ce 

qui signifie « l’homme est une levure pour son prochain ». La 

levure a une fonction particulière de transformation qui est 

de fermenter. Faire fermenter une substance, c’est la 

soumettre au processus de la fermentation qui transforme à 

un niveau supérieur de qualité meilleure. Par le processus de 

la fermentation, la levure aide le corps qu’elle intègre à se 

transformer, à changer, à croitre et à murir. Elle contribue 

à l’accomplissement de la substance, à son achèvement. Sans 

la levure, la farine ne peut se transformer en pain. Sans la 

levure aussi, le moût de raisin ne peut se transformer en vin 

ou encore sans la levure, le moût de mil ne peut se 

transformer en dolo (bière de mil). Ainsi, les Moosé pensent 

que l’homme est un produit inachevé à l’image de ces produits 

qui ont besoin de la levure pour leur transformation 

accomplie et achevée. L’homme a besoin de l’homme pour 

s’accomplir, pour se réaliser, pour passer d’« être en 

puissance » à « être en acte », selon les termes d’Aristote.  

C’est également, la signification que véhicule la parole : 

« l’homme est le remède de l’homme ». Selon J. Nanéma 

(2014 ; p. 199) : « L’humanisme dont se revendique la société 

traditionnelle en Afrique apparaît comme le ressort pour 

affronter et vaincre la maladie comprise comme une crise 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 118 

multiforme de l’être-ensemble des hommes au monde. » En 

effet, dire que « l’homme est le remède de l’homme », cela 

sous-entend que l’homme est malade et qu’il a besoin de 

l’homme pour guérir. Mais de quel mal souffre l’homme pour 

que l’homme soit son remède ? Selon S. B. Diagne (2024), la 

maladie dont l’homme souffre et qui a besoin de l’homme pour 

guérir, est le fait qu’il soit en deçà de ce qu’il a à être, c’est-

à-dire le fait qu’il ne soit pas encore assez humain. Ainsi, 

« l’homme est le remède de l’homme » signifie que l’humanité 

n’est pas une réalité acquise à la naissance mais que c’est un 

processus qui s’accomplit dans le temps avec l’aide et le 

concours des autres. Pour paraphraser S. de Beauvoir, on 

pourrait stipuler ici qu’on ne nait pas humain, on le devient 

grâce aux soins des humains. Pour S. B. Diagne (2024), 

l’humanité n’est pas un état mais un devenir. Elle est une 

tâche que personne ne peut accomplir tout seul sans l’aide 

des autres, sans la contribution de ses semblables. C’est ce 

qu’illustre parfaitement la sagesse africaine : « une main 

toute seule ne peut pas » ou encore « un seul doigt ne 

ramasse pas la farine ». Pour ramasser, il faut rassembler et 

pour rassembler, il faut le concours de plusieurs. Ubuntu 

traduit la béance originelle du désir d’humanité qui sommeille 

en l’homme.  

C’est une éthique du vivre-ensemble, de la cohésion sociale 

et de la fraternité universelle. Elle prône la solidarité et 

l’assistance mutuelle. L’éthique de l’Ubuntu abolit la 

concurrence et la compétition au profit de la réussite 

collective. L’enseignement donné à l’anthropologue américain 

par des enfants africains est très illustratif et évocateur : 

« Comment l’un de nous pourrait-il être heureux si tous les 

autres sont tristes ? », J.-P. Sagadou (2024, p. 5). Conviés 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 119 

par l’anthropologue américain à effectuer une compétition 

de course pour remporter un prix, les enfants africains 

prirent le départ et coururent de toute la force de leurs 

jambes, mais à l’arrivée, ils s’attrapèrent les mains pour 

franchir la ligne d’arrivée ensemble. Il n’y eut pas de premier 

et il n’y eut pas de dernier. Ainsi, il n’y a pas de vainqueur ni 

de perdant. L’éthique de l’Ubuntu proscrit la compétition, la 

domination et la ségrégation qui sont les germes de 

l’égoïsme, de l’individualisme, du capitalisme, du libéralisme 

et de l’impérialisme. L’Ubuntu, c’est une éthique qui promet 

de s’épanouir dans l’abondance ensemble : « Je ne peux 

gagner si tu ne gagnes pas », J.-P. Sagadou (2024, p. 4). C’est 

un appel à l’unité, à l’amour, à la dignité, à l’harmonie et à la 

concorde. L’éthique de l’Ubuntu repose sur la foi en un lien 

fraternel et universel pour les humains. Elle est fondée sur 

le respect de la dignité humaine, la compassion, la solidarité 

et la loyauté. L’éthique de l’Ubuntu se caractérise 

essentiellement par l’attention qu’un être humain porte à un 

autre. Il désigne la considération et la bienveillance entre 

les personnes. C’est une attitude de gentillesse et de 

courtoisie vis-à-vis de l’autre. Selon F. M. Murove (2011 p. 

46) : 

L’éthique de l’Ubuntu est une éthique humaniste qui, dans son 

orientation, était destinée à prendre le contrepied de tout 

comportement considéré comme déshumanisant. « Ubuntu » 

signifie humanité – gentillesse, compassion, respect et 

attention envers autrui. Ce sont ces vertus que l’on cite 

généralement pour résumer la notion d’Ubuntu ou humanité.  

Cependant, il convient de relever que l’éthique de l’Ubuntu 

n’est pas seulement un engagement éthique pour la cause de 

l’humanité. Il a aussi une dimension politique qui se manifeste 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 120 

par la lutte contre les inégalités économiques et sociales. 

Comme le note S. B. Diagne (2021 p. 91) : « S’opposer aux 

inégalités au sein des nations et entre les nations afin que 

chacune puisse se réconcilier avec elle-même et se sentir une 

« parcelle » d’une humanité solidaire qu’il faut continûment 

travailler à réaliser, c’est la définition que Jaurès a donnée 

du socialisme. Et c’est le sens d’Ubuntu. » C’est un 

mouvement pour la promotion de la justice sociale. Ainsi, 

Ubuntu a servi de projet politique pour la construction d’une 

nouvelle Afrique du Sud postapartheid, fondée sur une 

expérience humaine universelle qui considère que c’est l’un-

avec-l’autre, l’un-pour-l’autre, l’un-par-l’autre, l’un grâce à 

l’autre que nous pourrons bâtir une maison commune de 

l’humanité. En sus, Ubuntu a une dimension écologique, la 

relation de l’humanité avec la Terre. C’est une éthique 

environnementale qui pense que l’humain est solidaire de la 

Terre. L’existence de l’homme est liée à la santé de la Terre. 

C’est pourquoi, S. B. Diagne (2024) parle de la dimension 

cosmologique de l’Ubuntu, « faire humanité ensemble et 

ensemble habiter la terre ». Pour le philosophe Sénégalais, 

la Terre est le remède de l’humain, et l’humain a le devoir 

d’en prendre soin. Ubuntu impose une exigence éthique à 

l’humain de prendre bien soin de Terre. Cette pensée semble 

correspondre aux exigences de l’éthique de la considération 

avancées par Corine Pelluchon. 

 

2. L’éthique de la considération 
 

S’inscrivant dans l’héritage de l’éthique des vertus 

d’inspiration platonicienne et aristotélicienne, Corine 

Pelluchon développe l’éthique de la considération en 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 121 

effectuant un dépassement de l’éthique déontologique et de 

l’éthique conséquentialiste. Mais que désigne l’éthique de la 

considération ? Se réduit-elle une éthique des vertus ? 

Quels sont ses principes ?  

 

2.1. Une éthique des vertus 

L’éthique de la considération est fondée sur le traitement 

moral des vertus. Pour C. Pelluchon (2018, p. 12.), « les vertus 

supposent le développement progressif de capacités qui 

concernent l’ensemble des représentations d’un être humain, 

sa manière de se percevoir et de percevoir le monde et ses 

affects. » Les Anciens considéraient la vertu comme la 

pierre angulaire de l’éthique. Selon Socrate, la première 

vertu de l’homme est la connaissance de soi : « Connais-toi 

toi-même ». À la suite de son maitre, Platon soutient que la 

justice est la mère de la vertu qui détermine le comporte des 

humains. Elle constitue le fondement même de l’ordre social. 

Aristote, quant à lui, nous conseille que la vertu commence 

par la prudence qui constitue la matrice de la sagesse. Enfin, 

les stoïciens nous enseignent que la tempérance est la source 

de la vertu, c’est le phare de l’existence. Selon les Anciens, 

l’éthique des vertus a pour finalité de guider l’humain dans 

son existence et de l’orienter dans la quête d’une vie 

bienheureuse. Sous cet aspect, C. Pelluchon (2018, p.12) 

précise que l’éthique des vertus « cherche à déterminer les 

manières d’être qui doivent être encouragées afin que les 

individus mènent une vie bonne et qu’ils éprouvent le respect 

des autres, humains et non humains, comme une composante 

du respect d’eux-mêmes. » 

Cependant, aucune vertu fondamentale au service de 

l’éthique ne peut émerger sans la considération. Voilà 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 122 

pourquoi, dans ses conseils au souverain pontife, Bernard de 

Clairvaux fera de la considération le sceptre d’or de la 

conduite :  

 

Je n’en finirais pas si je voulais vous dire toutes les choses 

pleines de force, de justesse et de vérité qui me viennent en 

ce moment à l’esprit sur ce sujet ; mais puisque les temps 

sont mauvais, je me bornerai à vous recommander de ne pas 

vous adonner tout entier ni constamment à l’action, mais de 

réserver au moins une partie de votre temps et de votre 

cœur pour la considération. D. C. Bernard (1986, p. 19).  

 

Il rattache la considération à la piété qui est le dévouement 

à Dieu pour le salut. Ainsi, le rôle principal de la considération 

est la disposition de l’âme à la pureté et à la sainteté. Pour 

D. C. Bernard, la considération est la génératrice des vertus. 

Toutes les vertus, définies par les philosophes antiques, 

dépendent de la considération. Elle édifie l’homme, le 

détermine dans son autocritique et oriente sa vie selon la 

sagesse et la spiritualité. La considération peut être définie 

comme l’effort de la pensée et de la recherche de la vérité. 

Comme l'atteste si bien D. C. Bernard (1986, p. 20) : « La 

considération a pour premier effet de purifier sa propre 

source, c’est-à-dire, l’âme, où elle se produit ; ensuite 

elle règle les affections, dirige les actes, corrige les excès, 

forme les mœurs, rend la vie honnête et régulière ; elle 

donne enfin la science des choses divines et humaines. » La 

considération est le principe par excellence de la réflexion 

philosophique. Elle apparaît comme la règle d’or de l’éthique 

qui regroupe en son sein toutes les vertus édictées par la 

philosophie, en termes de conduite et d’attitude pour 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 123 

l’humain. C’est pourquoi, C. Pelluchon (2018, p.12) pense que 

« l’éthique de la considération est une manière d’être acquise 

au cours d’un processus de transformation de soi ».  

S’appuyant sur la pensée de D. C. Bernard, Pelluchon 

ressuscite le concept de « considération » et fonde une 

nouvelle pensée éthique, pour donner un sens à l’humanité en 

proie au chaos. Selon la philosophe française, l’humanité ne 

peut juguler la crise actuelle que par un changement de 

comportement. C’est la raison pour laquelle, elle interpelle 

les humains à une métamorphose individuelle d’attitude afin 

de basculer du stade ultime du nihilisme vers une nouvelle 

ère, l’« âge de la considération ». C. Pelluchon (2018, p. 9) 

estime que : « C’est dans la conscience individuelle que la 

société joue son destin. Les institutions les plus admirables 

ne sont que des vestiges si les personnes censées les 

préserver n’en respectent pas l’esprit et sont incapables de 

les adapter aux circonstances. » Les grands changements au 

sein de la société ne peuvent s’opérer que par une prise de 

conscience individuelle de la situation qui menace la vie 

collective. Selon C. Pelluchon (2018, pp. 10-11) : « Les plus 

grandes lois et les principes les plus nobles n’ont de sens que 

s’ils sont reconnus par les individus auxquels ils s’appliquent. 

» Ainsi, la considération est avant tout une éthique 

individuelle mais qui ne se réduit pas à la quête d’un bonheur 

privé et individuel. Elle s’intéresse au bonheur collectif, le 

devenir universel de l’humanité et éprouve une inquiétude sur 

les générations futures. C’est le souci de l’individu pour le 

destin commun ou l’intranquillité qui affecte l’humain 

concernant le sort futur du monde qu’il habite.  

Chez C. Pelluchon, la considération est pensée comme une 

éthique des vertus. Mais elle se situe aux antipodes du 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 124 

courant classique de l’éthiques des vertus, défini comme une 

recherche narcissique de la perfection propre. L’œuvre de 

Pelluchon remet fondamentalement en cause la pensée 

stoïcienne d’un souci de soi ne visant qu’à une sculpture de 

soi-même, une tranquillité de l’âme vue comme souverain 

bien. En revanche, elle fait l’éloge de l’intranquillité qui 

promeut la tristesse, l’indignation et le chagrin, susceptibles 

de conduire au désir de préserver le monde, d’œuvrer à le 

soigner. C. Pelluchon (2018, p. 46) affirme : « De nos jours, 

l’intranquillité est vertueuse et la quiétude égoïste ». C’est 

ce qui l’amène à penser que « sans une représentation 

donnant à voir ce que serait un monde anéanti, personne ne 

changerait ses habitudes », C. Pelluchon (2018, p. 44). Elle 

considère que la majorité des admirables traités des vertus, 

produits de l’Antiquité à nos jours, a occulté la question du 

rapport aux générations futures, à la nature et aux animaux. 

Cette préoccupation sera formulée pour la première fois en 

1970 par Hans Jonas, avec Le principe de responsabilité.  

L’éthique de la considération procède de l’« humilité » qui 

constitue le fondement du rapport à soi. L’humilité n’est pas 

la vertu mais plutôt la condition de possibilité de toute vertu. 

Dans son traité De la considération, D. C. Bernard (1986) 

insiste sur l’importance de l’humilité en tant que première 

étape de toute réflexion éthique. Elle prépare l’esprit à la 

vertu. L’humilité désigne la reconnaissance de la fragilité de 

la condition corporelle et de l’opacité dans laquelle nous 

évoluons. En effet, c’est l’absence d’humilité qui expose 

l’individu à l’abus du pouvoir, c’est-à-dire l’exercice de la 

domination absolue et de l’exploitation illimitée de tout. 

Selon C. Pelluchon, l’originalité de D. C. Bernard consiste à ne 

pas réduire l’humilité à la prise de conscience de notre 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 125 

faillibilité mais également à valoriser notre condition 

charnelle. L’humilité nous conduit à la reconnaissance de 

notre vulnérabilité et nous engage à la réalisation de l’égalité 

inhérente de tous les êtres. Aussi nous ouvre-t-elle à la 

compassion, à l’empathie et donc à l’amour du prochain. La 

philosophe écrit nettement : « Le lien entre la 

reconnaissance de notre condition charnelle, la compassion 

envers autrui (...) et la capacité de nous émerveiller de la 

beauté des choses se retrouve dans les usages ordinaires du 

verbe “considérer”. Il s’agit de regarder les choses et les 

êtres en leur accordant de l’importance», C. Pelluchon (2018, 

pp. 36-37). C’est dire donc qu’il faut développer une 

attention particulière bien intentionnée à l’égard de tout 

être vivant. La considération ne se réduit pas à un jugement 

purement subjectif. C. Pelluchon (2018, pp. 36-37) estime 

qu’: « avoir de la considération pour quelqu’un, pour un être 

humain ou un animal, signifie reconnaître qu’il a une valeur 

propre. » L’éthique de la considération vise à déterminer les 

dispositions morales requises pour « être-avec-le-monde-et-

avec-les-autres », C. Pelluchon (2018, p. 233). La vie avec les 

autres, pour les autres et par les autres, selon l’éthique de 

la considération, ne se limite pas aux humains. Elle concerne 

également la relation des humains avec les animaux et 

l’environnement.  

 

2.2. Une éthique écologique et animale 

L’éthique de la considération s’enracine dans le champ de 

l’écologie et prend particulièrement en compte la question 

animale. La fragilité au cœur des vies humaines affecte 

également les autres vies qui habitent la Terre. La 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 126 

vulnérabilité, caractéristique essentielle de l’humain, touche 

désormais tous les composants de l’univers. Le monde ne 

s’est jamais senti aussi mal et profondément fragile qu’à l’ère 

de la civilisation technologique. L’homme pascalien, l’être le 

plus faible de l’univers, est devenu le monstre le plus 

dangereux de la Terre. Il menace l’existence de la biosphère 

et la survie de l’univers par le pouvoir et la puissance de la 

technique. Les rapports néfastes de l’humain avec la nature, 

par le biais de la technique, engendrent le réchauffement 

climatique et l’érosion de la biodiversité qui entraînent des 

conséquences sanitaires, économiques et sociales. Nous 

vivons donc une nouvelle ère qui est marquée par l’impact 

géologique des activités humaines et ses conséquences 

désastreuses sur l’environnement. Selon C. Pelluchon (2018, 

p.13) : 

Chacun est conscient du dérèglement de la biosphère causé 

par l’explosion vertigineuse des flux de matière et d’énergie 

due à nos activités économiques et à notre poids 

démographique. Les effets en boucle du réchauffement 

climatique menacent la survie des individus et les États 

démocratiques peuvent être déstabilisés par la gestion 

d’événements météorologiques extrêmes affectant 

l’agriculture ou les infrastructures et par les flux 

migratoires. 

La situation écologique est tragique. L’humanité vit une crise 

environnementale sans précédent et semble franchir un 

point de non-retour. C. Pelluchon (2018, p.13) estime que : 

« si nous ne prenons pas dès maintenant les décisions qui 

s’imposent pour limiter l’élévation des températures, les 

conséquences ne seront pas seulement dramatiques ; elles 

seront aussi irréversibles ». La philosophe de l’éthique de la 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 127 

considération appelle à l’engagement écologique par un 

changement de comportements, fondé sur la sobriété comme 

mode de vie délibérément choisi. Il est désormais impératif 

de remplacer notre mode de consommation nuisible par un 

mode de vie plus écologique. L’éthique de la considération 

invite à une prise de conscience de la gravité de la situation 

écologique afin d’amener les individus à changer de 

comportement et à agir dans l’intérêt collectif. « Cette 

situation, écrit C. Pelluchon (2018, p.14), devrait donner à 

chacun un sentiment d’urgence l’exhortant à faire tout ce qui 

est en son pouvoir pour contribuer à l’effort collectif de 

réduction des émissions de gaz à effet de serre ». Vivre, 

c’est exister, donc agir. Pour un humain, ce n’est pas être que 

de ne pas agir. Ainsi, C. Pelluchon (2018, p.14) pensent que 

des vertus éthiques « comme la persévérance, la force d’âme, 

l’optimisme, le courage, la générosité sont essentiels pour 

lutter contre les forces qui poussent les êtres à ne rien 

faire ». L’éthique de la considération est une éthique de 

l’engagement. Elle est un engagement pour une humanité plus 

écologique.  

Pour C. Pelluchon, la considération ne se limite pas à la 

relation avec autrui et l’environnement. La considération, 

c’est aussi l’amour des animaux. L’éthique de la considération 

convie les humains à avoir une attention particulière à l’égard 

des animaux. Selon C. Pelluchon (2018), les animaux sont nos 

« professeurs d’altérité » et la manière de traiter les 

animaux creuse les traits de notre visage. Depuis des siècles, 

les hommes ont toujours dominé, maltraité et exploité les 

animaux. Aujourd’hui, nous assistons à l’aggravation de la 

négation de la valeur fondamental de la nature et le manque 

de considération pour les animaux qui sont traités comme de 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 128 

simples moyens et dont les besoins de base et l’affectivité 

sont ignorés. Cette dictature sans limite a pour origine, 

l’absence de reconnaissance de la valeur propre de l’autre. 

Elle procède aussi de l’habitude prise d’accepter et de 

justifier l’asservissement des êtres qui n’appartiennent pas 

à la sphère de la morale. En effet, la morale ne légifère que 

sur la relation de l’homme avec les hommes. Elle concerne 

uniquement les personnes qui sont des êtres douées de 

conscience et de raison. Les animaux, dépourvus de ces 

qualités fondamentalement humaines, sont considérés 

comme des bêtes de somme et exclus du champ de l’éthique 

d’emblée. Mais de nos jours, la situation des animaux est très 

préoccupante. Elle est tellement inquiétante que C. Pelluchon 

(2017) a rédigé un Manifeste animaliste, pour interpeller les 

humains à revoir leurs rapports avec les animaux. La 

philosophe estime que ce que nous infligeons comme 

traitement aux animaux est le test de notre humanisme et 

de notre sens de la justice dans la société. On ne peut pas 

construire un monde heureux sans la considération des 

animaux. Très souvent, certains animaux sont nos 

compagnons fidèles et d’autres jouent un rôle crucial dans 

l’équilibre de l’écosystème. Du point de vue de l’éthique de la 

considération, les animaux ont droit à une considération 

particulière et à une protection digne de ce nom. Selon C. 

Pelluchon (2018, p.16) :  

La cause animale est aussi la cause de l’humanité, parce que 

ce qui est en jeu dans la maltraitance animale c’est aussi 

notre rapport à nous-mêmes. Si tout le monde n’est pas prêt 

à assumer les émotions négatives provoquées par la prise de 

conscience de l’intensité de la souffrance animale, ce que 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 129 

nous faisons à d’autres êtres sensibles, directement ou 

indirectement, nous abîme tous psychiquement. 

Cette considération éthique vise à éliminer le mal fait aux 

animaux et à amener les humains à renoncer à l’alimentation 

carnée et aux vêtements faits de cuir, de fourrure et de 

laine. La morale doit descendre dans l’univers de l’affectivité 

pour régir les relations avec autrui, l’environnement et les 

animaux. Comme l’atteste Pelluchon (2018, p.17) :  

C’est donc notre rapport à nous-mêmes, aux autres, humains 

et non humains et à la nature qu’une éthique des vertus doit 

aujourd’hui éclairer, en nous aidant à comprendre comment 

sortir de la domination et en articulant des champs qui, 

d’ordinaire, relèvent de domaines séparés, comme l’écologie, 

l’éthique animale et les relations interhumaines.  

Ainsi, l’éthique de la considération est une éthique de 

l’ontologie relationnelle, du lien profond avec les autres qui 

prend en compte la relation d’interdépendance entre tous les 

êtres de la Terre. Elle interpelle la responsabilité des 

humains dans la construction d’un monde plus ouvert et 

convivial. Selon l’éthique de la considération, l’homme, régi 

par l’humilité, doit avoir un respect profond pour autrui, les 

animaux et l’environnement. Il doit faire humanité avec tous 

les composants de la Terre. L’éthique de la considération 

est-elle différente de celle de l’Ubuntu ?  

 

3. Convergence entre l’éthique d’Ubuntu et 

l’éthique de la considération 
 

L’Ubuntu et l’éthique de la considération sont deux formes 

de pensée éthique qui cherchent à bâtir une humanité 

commune avec tous les composants de l’univers. Mais 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 130 

comment parvenir à faire humanité ensemble avec la Terre 

et tous ses habitants ? L’exigence de l’éthique de la 

considération ne doit-elle pas être accompagnée d’un 

engagement politique pour la construction d’une société 

ouverte, plus juste et éprise d’humanité ? 

 

3.1. Une éthique de la lutte pour un monde 

plus juste 

Le trait commun entre l’Ubuntu et l’éthique de la 

considération est la lutte pour plus d’humanisme dans le 

monde. L’éthique de l’Ubuntu tout comme celle de la 

considération insiste sur le sens de la relation de l’humain 

avec les autres. Tout homme doit considérer autrui. Mieux, 

tout humain doit porter une attention particulière aux 

autres, à l’environnement, aux animaux et à la Terre. 

L’humain ne doit pas oublier qu’il est le maillon d’une chaîne à 

qui il doit son existence. Tout être humain ne peut s’épanouir 

qu’en respectant et en honorant les autres. Comme l’affirme 

T. F. Pacere (2004, p. 9) : « si la branche veut fleurir qu’elle 

honore ses racines ». Si l’humain veut grandir qu’il respect 

ceux dont il dépend. Être humain, c’est respecter les autres, 

honorer la nature et considérer les animaux. L’éthique de 

l’Ubuntu et l’éthique de la considération appellent à une 

métamorphose de comportement et d’attitude pour un 

changement dans l’évolution de l’ordre du monde. L’éthique 

de l’Ubuntu est née dans un monde troublé, marqué par 

l’injustice enfantée par les murs de l’apartheid et les 

sociétés tribales. Elle a œuvré, sous le leadership éclairé de 

Nelson Mandela et de Desmond Tutu, à l’avènement d’une 

société ouverte plus juste, fondée sur la considération 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 131 

mutuelle et le profond respect en Afrique du Sud. Toute 

éthique repose sur un malaise qui affecte le monde. Ainsi, 

l’éthique de la considération est apparue à la suite de la crise 

humanitaire, écologique et animale. Elle s’engage, à partir de 

la considération du vivant, pour la construction d’une 

communauté meilleure, une humanité plus ouverte et juste. 

L’éthique de la considération, à l’instar de l’Ubuntu, vise un 

monde où l’humain se sent solidaire de l’autre, respecte la 

nature et considère les animaux. Elles rejettent toute forme 

d’exploitation et de domination dans le monde, notamment le 

capitalisme. C. Pelluchon (2018, p. 15) souligne :  

Le capitalisme est un système fondé sur l’exploitation des 

humains par d’autres humains et de certains pays par 

d’autres pays. Il implique la mainmise des multinationales sur 

les États et les peuples, la destruction des écosystèmes, 

l’épuisement des ressources de la Terre, dont les limites et 

la finitude ne sont pas prises en compte. Enfin, il suppose la 

négation de la valeur intrinsèque de la nature et l’absence 

totale de respect pour les animaux qui sont traités comme 

de simples ressources et dont les besoins de base et la 

subjectivité sont niés.  

L’éthique de l’Ubuntu et l’éthique pelluchonienne visent un 

univers de « convivance », c’est-à-dire un monde de vivre-

ensemble où il n’y a pas d’exploitation ni de domination entre 

les êtres. L’humain est appelé à faire plus preuve de 

responsabilité envers les humains, les animaux, la biosphère 

et l’environnement. Selon M. F. Murove (2011 p. 58) :  

L’Ubuntu ne se limite pas, on l’a vu, à la conduite humaine. Il 

relève d’une vision africaine du cosmos, axée sur la relation 

et l’interrelation. Ses implications transcendent la conduite 

humaine. Ses hypothèses cosmologiques sous-jacentes 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 132 

signifient que, pour être éthique, l’individu doit se considérer 

comme relié et interconnecté avec l’environnement naturel, 

le présent, le passé et l’avenir. 

  L’éthique de l’Ubuntu et l’éthique de la considération 

ont pour ambition d’amener l’humain à faire communauté avec 

ses semblables, les animaux et l’univers dans son ensemble. 

Selon Pelluchon, nous sommes dans « l’Âge du Vivant » qui 

nous impose un respect de l’écologie et une considération des 

animaux. Elle a développé le concept de « zoopolis » qui pose 

la question des enjeux éthiques et politiques de la 

coexistence et de la cohabitation entre les humains et les 

animaux. Pour Pelluchon, il est nécessaire d’établir des règles 

justes qui déterminent nos rapports avec les animaux et 

l’environnement, pour plus d’humanité au profit de tous les 

êtres existants. 

C’est un mouvement collectiviste qui convie les êtres humains 

et non humains à progresser ensemble vers un idéal de 

société commune ouverte, éprise d’harmonie, de justice et 

de paix. Avec l’Ubuntu et l’éthique de la considération, les 

humains et les autres composants de la nature cessent d’être 

des individus, c’est-à-dire des éléments séparés les uns des 

autres, mais traités comme des personnes connectées, des 

êtres reliés et unis. Cette belle vision de « faire en sorte que 

la communauté puisse s’améliorer », selon les mots de Nelson 

Mandela, risque d’être une simple utopie, sans un engagement 

politique réel.  

 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 133 

3.2. Un engagement politique pour un nouvel 

ordre éthique 

L’éthique de l’Ubuntu et l’éthique de la considération ont une 

dimension politique. Bien que s’adressant aux individus pour 

un changements d’attitudes et de comportements envers les 

uns et les autres, elles exigent une transformation 

fondamentale de la société pour l’avènement d’un nouvel 

ordre mondial. Selon J. Nanema (2014 p. 

205) : « L’humanisme n’est rien d’autre ici que ce qui, à la 

manière d’une conscience collective éclairée et éclairante, 

sous-tend et commande les représentations et les actions 

d’un humain en faveur d’un autre humain. » L’éthique de 

l’Ubuntu et l’éthique de la considération ne peuvent 

atteindre leur objectif, d’amener les humains à faire 

humanité ensemble avec tous les composants de l’univers, 

sans un engagement véritable à la fois éthique et politique. 

Ces deux formes d’éthique insistent sur la conscience 

d’appartenir à un monde commun plus vaste, une société 

ouverte, englobant tous les composants de la Terre. 

L’éthique de l’Ubuntu et l’éthique de la considération 

constituent un engagement politique pour l’avènement d’une 

nouvelle communauté mondiale où les humains pourront 

« faire humanité ensemble » avec les autres vivants de la 

planète. 

L’humanité ne se réduit plus à la diversité des peuples et à la 

variété des cultures. Elle prend en compte désormais la 

considération des humains et des non humains. Mais comment 

parvenir à vivre ensemble avec les autres pour faire 

communauté une et cosmopolite ? Quelle politique doit-on 

développer, en rapport avec l’Ubuntu et l’éthique de la 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 134 

considération, pour faire humanité ensemble avec les 

différents habitants de l’univers ?  

Il faut une politique de la non-domination pour contenir les 

agressions des humains contre les humains, les animaux, la 

nature et l’environnement. Pour cela, Pelluchon préconise une 

politique de la considération. C’est une politique qui s’attaque 

aux gènes même de la domination. En effet, la domination est 

entrée dans le monde par l’activité économique des humains 

qui détermine l’organisation sociale et politique des sociétés. 

En effet, l’économie constitue le tournant majeur de notre 

époque. Selon la philosophe de l’éthique de la considération, 

la domination économique qui façonne le monde d’aujourd’hui 

s’appelle « économisme ». C. Pelluchon (2108, pp. 140-

141) note : 

L’économisme (...) implique la subordination du politique et de 

toutes les dimensions de l’existence à l’économie (...) 

l’économisme détruit le politique (...) il se caractérise par 

l’homogénéisation de toutes les sphères de bien, 

l’agriculture, l’élevage, les services étant assimilés à des 

industries ou à la production d’objets manufacturés (...) 

l’idéologie sur laquelle il s’appuie devient l’idéologie 

dominante ; elle semble être la seule à être compatible avec 

le principe de réalité (...) il a convaincu la plupart des êtres 

que la compétition est la raison première de l’association et 

le pouvoir le sommet du plaisir.  

Face au triomphe de « l’économisme », la politique de la 

considération recommande la transition vers un autre modèle 

de développement où l’économie est mise au service de la vie. 

Pour F. M. Murove (2011 p. 53) :  

 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 135 

Partant du constat de l’antinomie entre les valeurs du capital 

et celles de l’Ubuntu, les chercheurs ont avancé l’argument 

qu’il fallait nécessairement prendre en compte les valeurs de 

l’Ubuntu, telles que l’attention aux autres, la compassion ou 

la mise en place d’un environnement communautaire, pour 

domestiquer le capitalisme (...). 

 

La considération de l’humain et du vivant doit l’emporter sur 

la considération des biens économiques. Il faut donc changer 

de paradigme économique afin de revoir la priorité des 

différentes sphères de biens pour ne pas les confondre. 

Aussi, Pelluchon accorde un sens pleinement politique à la 

notion de « convivance » qui fait le lien entre la théorie 

politique et la philosophie de la corporéité qu’elle a développé 

dans Les Nourritures. La convivance traduit le plaisir qu’il y 

a à vivre-ensemble. Elle dépasse la simple coexistence et 

même la cohabitation. Cependant, la convivance n’est pas 

seulement associée au plaisir, elle exprime également le 

sentiment de bien vivre dans une communauté juste. En 

effet, Pelluchon développe une philosophie politique qui 

repose sur une conception relationnelle du sujet au sens 

d’Ubuntu. Elle récuse l’ontologie sous-jacente aux théories 

fondant l’association politique sur l’agrégat d’individus isolés. 

À l’instar de la pensée de l’Ubuntu, la politique de la 

considération se situe à niveau cosmopolitique et épouse 

l’idée d’humanité une. Il s’agit, pour ces deux formes de 

pensée, de construire une communauté collectiviste, c’est-à-

dire former une seule humanité fondée sur le plaisir et l’art 

de vivre-ensemble. L’avènement de ce nouvel ordre exige une 

reconfiguration du politique par la recherche des règles 

grâce auxquelles les citoyens pourront vivre ensemble. Ainsi, 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 136 

toute politique de la considération doit s’appuyer sur la 

convivance à l’image de l’Ubuntu qui convie les humains à faire 

humanité ensemble. Cette politique de la considération n’est 

pas l’exécution d’un plan conçu par un dirigeant politique. Elle 

découle d’une élaboration collective, qu’un leader devra 

rendre possible. C’est une politique qui s’inscrit dans un cadre 

démocratique régi par l’éthique de la discussion, nourrie par 

l’argumentation et le consensus.  

Cependant, la difficulté majeure de toute organisation 

politique réside dans la maitrise de l’économie. En effet, dans 

les sociétés modernes, le modèle de développement 

économique est lié à une mesure de la croissance qui n’intègre 

pas le coût écologique de la production et des échanges ni 

leur impact sur les animaux. Il est donc nécessaire de 

redéfinir l’économie dans le sens d’un développement 

écologique afin de pouvoir « faire humanité ensemble ». Dans 

cette optique, les structures, les stratégies et les processus 

de développement économiques doivent s’allier aux valeurs 

de l’Ubuntu et celles de l’éthique de la considération pour 

constituer une force de transformation dynamique afin de 

changer l’ordre des choses. L’économie de la croissance n’est 

pas viable pour la construction d’une société écologique. La 

croissance est l’ennemie de l’écologie et de l’éthique 

environnementale. Elle est dépendante de la consommation 

qui constitue le fondement de l’économie du capitalisme. Mais 

peut-on vraiment venir à bout de l’économie capitaliste ? Une 

économie Ubuntu ou une économie de la considération est-

elle possible ? Le défi majeur de l’éthique de l’Ubuntu et de 

l’éthique de la considération est de mettre fin au 

capitalisme. Il faut donc promouvoir une économie fondée 

sur la décroissance pour que triomphe la cause animale, la 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 137 

sauvegarde de la nature et la protection de la planète. 

Cependant, cette approche semble antinomique au schéma de 

développement économique en cours dans les sociétés 

modernes qui se mesure à l’aune des chiffres de la 

croissance. C’est donc dire que l’aboutissement du projet 

politique de l’éthique de l’Ubuntu et de l’éthique de la 

considération exige la fin du capitalisme. Or, le triomphe de 

la globalisation semble compromettre le rêve de « faire 

humanité ensemble », de former une communauté 

collectiviste universelle sur la tombe du capitalisme. Comme 

l’écrit S. Crichtley (2013, p.166) :  

Ainsi, plutôt que d’affirmer qu’il évolue vers une révolution 

qui nous conduirait à le dépasser, nous ferions mieux de dire 

que le capitalisme fabrique du capital - qu’il produit 

simplement plus de capitalisme. C’est une lecture plutôt 

folklorique et sinistre que celle des exégètes de Marx dans 

les années 1970, dont certains, comme Ernest Mandel, 

écrivaient que « l’âge d’or du capitalisme est terminé ». Bien 

au contraire, le capitalisme, sous l’habit de la globalisation, 

étend ses tentacules expropriateurs partout sur la planète, 

dans le moindre de ses recoins. Si quelqu’un découvrait un 

jour un moyen de vaincre le capitalisme, nous verrions sans 

aucun doute quelque consortium en acheter le copyright et 

droit de distribution.  

La limite du capitalisme est le capitalisme lui-même. Ainsi, 

l’économie capitaliste reste la pierre d’achoppement de la 

lutte de l’éthique de l’Ubuntu et de l’éthique de la 

considération pour la mise œuvre d’une politique de la 

convivance, la réalisation d’un monde collectiviste. L’exigence 

éthique de faire communauté ensemble semble se réduire à 

une politique de la résistance. 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 138 

 

Conclusion 
 

La pensée de l’Ubuntu, issue de la tradition africaine, est 

devenue un concept philosophique qui exprime la richesse de 

l’altérité. Elle place la relation avec l’autre au centre de 

l’existence. Le moi tire son essence de l’existence de l’autre. 

La sacralisation de la relation avec l’autre est érigée en une 

éthique du vivre-ensemble. L’Ubuntu apparait alors comme 

une éthique de la responsabilité du moi pour l’altérité. Le 

sujet éthique a donc l’obligation de bâtir une humanité 

commune avec les autres. Cette exigence nécessite une 

considération particulière de l’autre. C’est pourquoi, C. 

Pelluchon développe l’éthique de la considération qui 

commande le respect du vivant. Elle élargit le cercle de 

l’altérité en prenant en compte l’univers et tous ses 

constituants. L’éthique ne se limite plus à l’humain, elle 

englobe aussi la question animale et le problème de 

l’environnement. L’éthique de la considération se veut donc 

une éthique pour l’engagement écologique.  

Ainsi, l’éthique de l’Ubuntu et l’éthique de la considération 

ont donné une nouvelle orientation à l’éthique contemporaine. 

L’éthique ne se réduit plus à une culture individuelle des 

vertus pour le perfectionnisme moral, de tradition 

platonicienne et aristotélicienne. Elle se présente comme une 

entreprise individuelle avec une finalité collective qui 

s’inscrit dans une exigence éthique des générations futures. 

Nul n’a le droit de compromettre l’avenir de l’humanité. De 

ce fait, l’éthique de l’Ubuntu et l’éthique de la considération 

défendent une universalité inclusive de l’humanité, enrichie 

par la considération du vivant, évitant tout hégémonisme. 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 139 

Elles enracinent la préoccupation fondamentale de l’éthique 

dans la relation avec les autres. Il s’agit de former une seule 

humanité avec les autres, les animaux et la Terre. Sous cet 

aspect, S. B. Diagne (2021 p. 91) écrit : « Ubuntu, c’est le 

combat à mener aujourd’hui, sur le plan mondial. Affirmer 

ensemble notre humanité commune comme une force 

créatrice qui s’oppose à la mort ». Mais ce combat éthique, 

former une seule humanité et une communauté unique, 

semble se heurter aux dures réalités du capitalisme, l’« 

économisme ». Ainsi, pour parvenir réellement à « faire 

humanité ensemble », chaque humain doit s’engager à faire 

reculer la domination et l’exploitation pour contribuer à une 

humanité globale. 

 

Bibliographie 
 

BADIAN Seydou, 1963. Sous l'orage, Présence Africane, 

Paris 

BERNARD De Clairvaux, 2016. De la considération, Sr 

Pascale Dominique Nau, Rome 

CRITCHLEY Simon, 2013. Une exigence infinie. Éthique de 

l'engagement, politique de la résistance, Francois 

Bourin, Paris 

DIAGNE Souleymane Bachir, 2021. Le fagot de ma mémoire, 

Philippe Rey, Paris 

DIAGNE Souleymane Bachir, 2024. Ubuntu, Audiographie 

Éditions EHESS, Paris 

MUROVE Munyaradzi Félix, 2011. « L’Ubuntu » in Diogène, 

2011/3(235-236), pp 44-59, PUF, Paris 

NANEMA Jacques, 2014. « L’homme est-iL le remède de 

L’homme ? Variations philosophiques autour de la 



Revue SAHEL / GATES _Août 2025  
 

 140 

maladie et de son traitement chez les moosé du 

Burkina Faso » in CAHIERS DU CERLESHS TOME 

XXIX, N° 49, décembre 2014, pp 199-225. 

PACERE Titinga Frédéric, 2004. Pensées africaines, 

L'Harmattan, Paris 

PELLUCHON Corine, 2017. Manifeste animaliste. Politiser la 

cause animale, Alma, Paris 

PELLUCHON Corine, 2018. Ethique de la considération, 

Seuil, Paris 

SAGADOU Jean-Paul, 2024. « Qu’appelle-t-on Ubuntu? » in 

La Revue Ubuntu, N°001, pp 2-15. 

SAKANYI Henri Mova, 2017. Le manifeste des jeunes 

ubuntu, L’Harmattan, Paris 

 

 

 


