Platon et Saint Augustin : Deux Projets Philosophiques au
Service de la Paix Sociale Durable

Fatogoma SILUE

Université Alassane Ouattara (Céte d’Ivoire)
silfata@gmail.com

Pauline ANGORA épouse ASSAMOI

Université Alassane Ouattara (Céte d’Ivoire)
Mouandrel6@gmail.com

Résumé

L’intérét politique des philosophies de Platon et de Saint Augustin est
indéniable. En effet, ces deux penseurs ont eu une approche critique des cités dans
lesquelles ils ont vécu. Ainsi, ils ont dénoncé le dysfonctionnement de celles-ci, et ont
fini par concevoir des projets philosophiques au service de la paix sociale durable.
Pour eux, la paix sociale est un bien fondé sur des vertus que les citoyens doivent
cultiver. Platon parle de la cité idéale, hiérarchiquement organisée et dont la vertu
supréme est la justice, tandis que Saint Augustin valorise la cité de Dieu fondée sur
l’amour de Dieu et du prochain. La justice et I’amour constituent alors les vertus
fondamentales d’une paix sociale durable.

Mots-clés : Ame, égalité, ordre divin, paix sociale, vertu

Abstract

The political significance of the philosophies of Plato and Saint Augustine
is undeniable. Indeed, these two thinkers took a critical approach to the cities in which
they lived. Thus, they denounced their dysfunction and ultimately devised
philosophical projects to promote lasting social peace. For them, social peace is a
good founded on virtues that citizens must cultivate. Plato speaks of the ideal city,
hierarchically organized and whose supreme virtue is justice, while Saint Augustine
values the city of God founded on love of God and neighbor. Justice and love thus
constitute the fundamental virtues of lasting social peace.

Keywords : Soul, equality, divine order, social peace, virtue

Introduction

Platon et Saint Augustin sont deux penseurs de I’ Antiquité.
Bien que séparés par plusieurs siécles, et ayant vécus dans des
contextes socio-politiques différents, ils partagent un projet commun :

68



mailto:silfata@gmail.com
mailto:Mouandre16@gmail.com

celui de la paix sociale durable. Distincte de la simple absence de
guerre, elle est, pour eux, un idéal a atteindre. Ainsi, dans 1’¢laboration
de leurs différentes approches philosophiques, ils ont imaginé des cités
qui peuvent servir de paradigme a la promotion de la paix sociale.

Platon imagine la cité idéale au sein de laquelle la justice est
la vertu supréme, tandis que Saint Augustin théorise la cité de Dieu
fondée sur les valeurs spirituelles. Mais, ces deux cités qui ne sont
autres que leurs projets philosophiques sont-elles réellement des
paradigmes de paix sociale durable ? Autrement dit, les valeurs qui
fondent I’organisation de ces deux cités sont-elles gages de paix
sociale durable ? L’analyse de cette question centrale s’articulera
autour des questions subsidiaires suivantes : le projet philosophique
de Platon est-il au service de la paix sociale ? En quoi la conception
augustinienne de la cité de Dieu est-elle le socle d’une paix sociale
durable ?

L’intention fondatrice de cette analyse est de démontrer que
Platon et Saint Augustin sont deux penseurs dont les projets
philosophigques sont au service de la paix sociale. Ainsi, dans une
approche essentiellement historico-herméneutique, 1’on présentera
d’une part, la philosophie politique de Platon comme quéte de la paix
sociale, et d’autre part, I’on analysera I’approche augustinienne de la
cité idéale comme un appel profond a la paix sociale.

1. Platon et la quéte de la paix sociale durable

Témoin des désordres de la vie politique athénienne, Platon
adopta d’abord une posture critique, et ensuite il imagina une cité
idéale pour servir de paradigme a la promotion de la paix sociale
durable.

1.1. La critique du désordre de la vie démocratique athénienne
Les origines aristocratiques de Platon le prédestinaient a jouer
un role politique dans la cité d’Athénes. Aussi avait-il nourri
I’ambition de s’occuper des affaires de la cité. Mais, des circonstances
hostiles qui peuvent se résumer en la corruption et le désordre de la
vie sociale athénienne 1’en écartérent. De sa plume, il déclare qu’une
observation minutieuse des pratiques politiques et du mode de vie des

69




hommes politiques de son temps, jointe & un examen approfondi des
lois et des coutumes de la cité, le désappointérent. Il écrit :

Moi qui, bien sdr, observais ces choses et les hommes qui
faisaient de la politique, plus j’approfondissais mon examen
des lois et des coutumes, et plus j’avancais en age, plus il me
paraissait difficile d’administrer correctement les affaires de
la cité. (...) En outre, les lois écrites et les coutumes étaient
corrompues et cette corruption avait atteint une importance si
étonnante que moi, qui, dans un premier temps, avais été
submergé par une grande envie de m’occuper des affaires
publiques, je finis, en considérant la situation et en voyant que
les choses allaient absolument de travers, par étre pris de
vertige et par étre incapable de cesser d’examiner quel moyen
ferait un jour se produire une amélioration aussi en ce
domaine que, cela va de soi, pour le régime politique dans son
ensemble (Platon, 2011, 325c-e).

Le désordre de la vie sociale, imputable a I’ignorance, 1’incompétence
des hommes politiques, la corruption des lois et des mceurs, est source
de déception pour quiconqgue se soucie de la vérité et de la justice. Le
philosophe observe que les citoyens n’ont plus le souci de vivre bien,
c’est-a-dire de mener une existence vertueuse. Ils se contentent de
mener une vie sans ordonnancement.

Pour mieux caractériser cette vie, Platon, dans le livre sept de
son ouvrage La République, a recours a une allégorie, savoir la célébre
allégorie! de la caverne. Celle-ci est certes une fiction, mais elle est
surtout une méthode pédagogique dont le sens est d’exposer et de
mieux faire comprendre la source du désordre politique de la cité
athénienne. 1l imagine alors des hommes enchainés depuis leur
naissance, et qui prennent des ombres projetées sur un mur pour la
réalité. Cette situation d’aliénation intellectuelle et morale refléte,
selon Platon, le désordre d’une société ou les citoyens sont ignorants

1 Une allégorie est une figure de style qui consiste a représenter une idée abstraite ou un concept a travers une
narration ou une image concrete. Elle utilise souvent des métaphores prolongées pour donner vie a des notions
complexes, rendant ainsi leur compréhension plus accessible. Platon [D'utilise pour critiquer les
dysfonctionnements de la cité athénienne livrée a 1’ignorance et a la confusion des valeurs.

70




et, par ricochet, incapables de distinguer le vrai du faux, le juste de
I’injuste. Aveuglés et incapables de juger droitement, ils vivent dans
I’illusion de la liberté et du bonheur. Le choix du régime politique
démocratique en est la preuve suffisante.

Au plan politique, la vie caverneuse que décrit le philosophe
pourrait se lire comme une critique sans mansuétude du systéeme
démocratique athénien qui se caractérise par une confusion des valeurs
telles que la liberté, 1’égalité. Cette confusion est d’ailleurs a I’origine
de I’avénement de la démocratie que Platon, dans son analyse, situe
dans un contexte de troubles intérieurs, de vengeance, de haine et de
persécution de ceux qui détenaient antérieurement le pouvoir
politique. Les pauvres revendiquérent, au nom de 1’égalité et de la
liberté, leur participation au pouvoir politique. Ainsi, I’on assista a une
dissension intérieure qui se manifesta par la révolte des pauvres contre
« les grandes familles qui monopolisent le pouvoir politique et
économique » (A. NGuidjol, 2009, p. 9). Dans son analyse, R. Muller
(1997, p. 22) procede a une énumération des traits caractéristiques de
la démocratie athénienne sur lesquels porte la critique platonicienne.
Il écrit :

La critique de la démocratie a laquelle se livre Platon dans La
République est dans toutes les mémoires, elle porte d’abord
sur un certain nombre de traits caractéristiques du régime
athénien, comme 1’égalité des citoyens, les élections, le tirage
au sort, ainsi que sur I’incompétence des gouvernements et la
démagogie qui en résultent presque inévitablement aux yeux
du philosophe ; elle vise aussi nommément ce qui en apparait
comme le principe ou au moins une propriété essentielle, la
liberté.

L’origine tumultueuse de la démocratie est la preuve qu’elle
est un régime instable, sans consistance et sans avenir. Au fond, la cité
démocratique se présente comme une cité divisée. Platon utilise a ce
sujet I’expression de cité double. Plus précisément, il s’agit de décrire
une cité composée de deux classes qui s’affrontent, a savoir la classe
des pauvres et la classe des riches : « I’écart entre les riches qui
détiennent le vrai pouvoir et les pauvres méne ces derniers a se révolter

71




» (L. Brisson, 2017, p. 151). Une telle cité, divisée contre elle-méme,
manque de paix sociale et, tout naturellement, elle ne peut subsister.
L’opposition entre les riches propriétaires et les pauvres engendre
I’effritement du lien social. Le régime démocratique est ainsi I’objet
de critiques sans complaisance, car les troubles que son origine et son
fonctionnement occasionnent ne favorisent pas la paix sociale. La
démocratie est un régime décadent, éloignée de 1’excellence politique.
La condamnation de Socrate en est la preuve incontestable. Face une
telle décadence, il urge d’imaginer un nouvel ordre politique capable
d’assurer la paix sociale.

1.2. La cité idéale comme paradigme de paix sociale

Selon le mot de K. Popper (1979, p. 116), Platon considérait
« volontiers sa propre mission politique comme celle d’un guérisseur
ou d’un sauveur de la société malade ». A ce titre, il soumettait tous
les principes et toutes les pratiques politiques de sa cité au crible de la
raison critique. L’enjeu de sa réflexion politique était de contribuer au
rayonnement de la cité d’Athénes. La critique du désordre caverneux
qui n’est autre que la critique des dysfonctionnements de la cité
athénienne démocratiquement gouvernée constituait une étape dans la
réflexion politique de Platon. Certes, cette étape est nécessaire, mais
elle est insuffisante. En effet, le philosophe ne doit pas se contenter de
diagnostiquer le mal. 1l doit aussi, dans son approche clinique,
prescrire le reméde adéquat pour éradiquer le mal.

Dans une telle approche constructive, Platon imagine une cité
idéale dont I’enjeu est de servir de paradigme a la réflexion sur la paix
sociale. Le principe fondamental de cette cité est la hiérarchie. En
effet, la cité idéale de Platon est hiérarchiquement organisée. Inspirée
du « parallélisme d’Hésiode entre hiérarchie des hommes et hiérarchie
des métaux » (J.-M. Piotte, 1997, p. 19), elle est semblable a une
pyramide a trois niveaux. Le bas ou encore I’infrastructure, selon le
vocabulaire de Karl Marx, est constitué de la classe des artisans.
Occupes aux activités économiques et productives, ils assurent la
subsistance matérielle de la cité. Leur réle, bien que fondamental, est
subordonné & un ordre supérieur, car ils ne disposent pas des
compétences nécessaires pour diriger. Ainsi, au-dessus d’eux, se situe
la classe des soldats. Celle-ci est chargée de protéger la cité et d’en
garantir la stabilité face aux menaces extérieures ou aux désordres

72




internes. Les gardiens doivent étre formés a 1’obéissance, au courage
et a la discipline, des qualités indispensables pour maintenir
I’équilibre. Au sommet de cette hiérarchie se trouvent les philosophes,
détenteurs de la sagesse et de la connaissance du bien en soi. Leur role
est central, car ils sont les seuls & posséder la capacité de gouverner
avec justice. Platon affirme que le philosophe-roi, grace a sa maitrise
des idées et a sa quéte incessante de Vérité, est en mesure de prendre
des décisions éclairées au service de la collectivité. C’est cette élite
intellectuelle qui garantit I’harmonie entre les différentes classes et
assure que chaque individu occupe une place conforme a ses aptitudes
naturelles développées par I’éducation. Ils conduisent la politique
générale de la cité et ils sont aidés dans leur tache par la classe des
soldats qui jouent le réle d’auxiliaires.

Selon le philosophe, cette structure hiérarchique n’a rien
d’arbitraire. Elle repose sur une conception méritocratique ou chacun
exerce la fonction qui correspond & sa nature, mieux a ses talents
développés par I’éducation. Avec les trois classes fonctionnelles, la
cité ne doit pas étre double ou triple. C’est dire qu’elle ne doit souffrir
d’aucune division. Elle doit relever le défi de la paix sociale en
formant un tout harmonieux et paisible. Ainsi, la paix sociale durable
repose sur une justice distributive dont le principe est I’égalité. Avec
ce principe, les responsabilités sont réparties selon les capacités de
chacun, et non selon des critéres hasardeux (comme le tirage au sort)
ou des ambitions personnelles. Le philosophe valorise ainsi la
compétence et 1’égalité géométrique des citoyens.

Il n’est pas superflu de préciser ici que Platon distingue deux
formes d’égalité. D’une part ’égalité qu’Aristote, dans son Ethique a
Nicomaque, appelle 1’égalité arithmétique. Selon Platon, cette égalité
permet de contenter le peuple sans toutefois avoir en vue la justice.
C’est une égalité de subsidiarité qui permet d’éviter les séditions dans
la cité. Mais cette égalité ne saurait répondre aux exigences de la
justice véritable. D’autre part, il s’agit de 1’égalité qui répond a 1’idéal
de justice de Platon. Elle est la plus vraie et la meilleure.

Elle suppose bien sdr le jugement de Zeus et elle vient
rarement au secours des hommes, mais tout le secours qu’elle

73




apporte aux cités et aux individus constitue pour eux un apport
de biens. Au plus important, elle attribue davantage, et au plus
petit elle attribue moins, donnant & chacun une juste part en
proportion de la nature ; et tout naturellement elle accorde
dans tous les cas aux mérites de plus grands honneurs, tandis
qu’a chacun de ceux qui sont le contraire de la vertu et pour
I’éducation, elle dispense ce qui leur convient suivant cette
proportion. (Platon, 2011, 757 c).

Cette seconde égalité qui n’est autre que 1’égalité géométrique
valorise la vertu. Elle intégre les distinctions légitimes entre les
citoyens ou encore entre les différentes classes de la cité. On le sait,
dans la cité idéale du philosophe, tous les citoyens n’ont pas les mémes
compétences. Ainsi, le principe de spécialisation sur lequel se fonde
la hiérarchisation des classes permet a chaque citoyen d’occuper la
place qui répond a sa compétence. Contrairement a [’égalité
arithmétique, 1’égalité géométrique accorde une place de choix a
I’éducation et permet de fonder une société juste, compétitive, et qui
offre aux citoyens une paix sociale durable. Elle doit alors étre
1’objectif de tout excellent législateur.

En somme, 1’égalit¢ que prone Platon est [’égalité
géométrique. Elle réalise la justice en accordant a chacun la place due
a sa compétence. J.-M. Piotte (1997, p. 19) résume cette idée en
écrivant : « A 1’égalité arithmétique pronée par les partisans de la
démocratie, Platon oppose [’égalité géométrique, 1’égalité
proportionnelle & la nature, la fonction, la vertu de chaque classe. A
chaque classe son devoir et son di afin que la justice soit réalisée au
sein de I’Etat ». Dans la réflexion sur la justice, I’égalité arithmétique
mérite d’étre dépassée. M. Bessone (2000, p. 37) entreprend cette
tache en écrivant :

L’égalit¢ prise comme principe ne coincide pas
nécessairement avec la justice, qui se caractérise par
I’impartialité dans I’application d’une regle. On passe alors de
I’égalité arithmétique, ou tous les membres de la société
doivent recevoir une méme quantité de biens de base, a
I’égalité géométrique : n’est-il pas plus juste, plutdt que de

74




donner la méme quantité a chacun, de proportionner les
distributions en fonction de certains criteres ? Mais quels sont
ces critéres ? On peut choisir de repartir les biens selon les
besoins, et c’est ce que préconise Marx pour la seconde étape
de la société communiste, selon le travail (temps de travail,
pénibilité — c’est la solution de la premieére étape de la société
communiste), ou selon le mérite.

L’égalité géométrique théorisée par Platon a un avantage
certain. Elle permet de justifier I’alternance au pouvoir, car celle-Ci
(I’alternance) se fonde sur I’égalité des compétences. Ainsi, les
dirigeants fagonnés par Platon dans La République « ordonneront la
cité et les particuliers comme ils se sont ordonnés eux-mémes, pendant
tout le reste de leur vie, chacun & son tour ». (Platon, 2011, 540 a-b).
Ici, il ne s’agit plus d’une direction ouverte a tout le peuple, au nom
du principe de 1’égalité arithmétique. La gouvernance concerne les
personnes douées de la méme et haute compétence : savoir les
philosophes. lls peuvent alors procéder a une alternance a la téte de la
cité. Par ailleurs, il n’est pas superflu de préciser que cette égalité
n’admet aucune discrimination basée sur le genre. L’homme et la
femme, doués de la méme compétence, sont égaux. S’adressant a
Glaucon qui faisait I’¢loge des dirigeants de la cité idéale, Socrate
précise : « et les dirigeantes aussi (...). Ne crois pas que ce que j’ai dit
concerne plus les hommes que les femmes, celles d’entre elles en tout
cas qui naissent avec des naturels adéquats ». (Platon, 2011, 540 c).

L’idée de I’égalité géométrique justifie, aux yeux de Platon,
I’alternance au pouvoir. Elle introduit le critére de la compétence dans
la gestion politique de la cité, et permet de la préserver de toute
décadence. Elle est le principe de la justice véritable qui fonde la paix
sociale. Autrement dit, sans justice, il n’y a pas de paix sociale durable.
C’est pourquoi Platon énonce sa célebre thése du philosophe-roi ou du
roi-philosophe. Car, pour lui, « toute société se transforme par le haut,
c¢’est-a-dire a partir de 1’élément qui y détient le pouvoir de gouverner
». (Platon, 545 d). C’est donc faute de mérite des dirigeants que 1’on
assiste a une dégradation de la qualité de vie de la cité. C’est par le
haut que la corruption s’invite dans la cité pour ensuite la conduire
vers la décadence. Cette valorisation de la justice dont le principe est

75




la compétence est traduite dans le langage moderne par ’idée de bonne
gouvernance, qui induit une hiérarchie, une distinction entre ceux qui
savent gouverner et ceux qui ne le savent pas. Elle signifie que seuls
les experts peuvent adopter des décisions d’intérét public. C’est dire
que la direction des affaires publiques est une question d’experts ou
de spécialistes. Ainsi, tous les citoyens ne peuvent participer a des
décisions politiques importantes sur la gestion des affaires publiques.
On le voit, la volonté qui sous-tend la bonne gouvernance est la
recherche de I’excellence ou encore de la compétence. Dans le monde
moderne, la démocratie révele ainsi ses limites, déja signalées par
Platon.

La cité idéale imaginée par Platon est bien plus qu’une utopie
. elle constitue un modeéle normatif pour penser les conditions d’une
paix sociale durable. Elle illustre une organisation ou chaque individu,
a travers la discipline, I’éducation et le respect de 1’ordre, contribue au
bien commun et a la stabilité de la communauté.

2. Saint Augustin et la valorisation de I’ordre divin

Témoin du conflit a P'intérieur de ’homme ayant donné
naissance aux deux cités, saint Augustin opte pour le respect de I’ordre
divin. Par son expérience de la question du mal liée a la dislocation
de I’ame humaine, il critique la cité terrestre fondée sur I’amour de soi
caractérisé par I’orgueil. Son objectif est de valoriser la cité céleste qui
a pour fondement 1’amour de Dieu et ’amour du prochain qui
aboutissent nécessairement a la paix sociale.

2.1. La critique de la cité terrestre

La cité terrestre est une cité des hommes qui a sa source a
I’intérieur de I’homme perverti et qui est caractérisée par 1’orgueil qui
est en ’homme. Elle est donc née de la désobéissance de I’homme. En
effet, la division a I’intérieur de 1’Ame humaine a donné naissance a
deux cités selon saint Augustin. La cité terrestre a pour caractéristique
I’orgueil de I’homme et dans cette cité, ’amour de soi domine
jusqu’au mépris de Dieu. Egalement dans cette cité, il n’y a pas de
paix véritable. Car, «la paix de ’homme mortel avec Dieu, c’est

76




1I’obéissance bien ordonnée dans la foi sous la loi éternelle ; la paix des
hommes c’est leur concorde bien ordonnée » (S. Augustin, 1960,
pp.109-111, Trad. G. Combes ?). Or, les hommes de la cité terrestre
ne respectent pas 1’ordre naturel du monde. Elle préfere jouir des
objets plutdt que de jouir du créateur de ces objets. De ce fait, le
philosophe-théologien affirme que cette cité « ... ne vit pas de la foi.
Elle recherche la paix temporelle, et I’'unique but qu’elle se propose
dans la concorde qu’elle tiche d’établir parmi ses membres, c’est de
jouir plus aisément du repos et des plaisirs. » (S. Augustin, 2018,
pp.1574-1575, Livre XIX, XVII). Ici, nous comprenons que 1’homme
agit par orgueil et méchanceté quand il décide de faire les choses par
lui-méme sans le concours de Dieu. D’ou son désir et son obsession
de domination.

Aussi, dans cette cité, le respect des lois est une corvée pour
les hommes, car ils semblent étre ennemis de ’ordre et de la justice.
En fait, chacun veut faire sa loi parce qu’ils sont dominés par 1’orgueil
et I’égoisme. Or, le moi dominant crée toujours des troubles, vu qu’il
ne tient jamais compte des autres. L’autre devient juste un tremplin
pour atteindre son objectif et il demeure esclave de ce moi orgueilleux
qui oublie qu’il est un étre créé€ pour soumettre la nature et toutes ses
composantes a I’exception de I’homme son semblable. C’est pourquoi
Dieu dit « soyez féconds et multipliez-vous, remplissez la terre et
soumettez-la. Soyez les maitres des poissons de la mer, des oiseaux du
ciel, et de tous les animaux qui vont et viennent sur la terre » (Genése,
1-28). Selon la loi divine, I’homme devrait soumettre tous les objets
et non le contraire. Et Augustin d’ajouter « aprés avoir créé 1’homme
raisonnable et I’avoir fait 4 son image, il n’a pas voulu qu’il dominat
sur les hommes, mais sur les bétes. » (S. Augustin, 2018, p.1572, Livre
XIX, XV). L’homme serait donc le maitre qui soumet toutes choses.

Malheureusement, ’homme se laisse soumettre par ces objets
dont il est le maitre et cherche maintenant a dominer son frére car il
s’est rendu lui-méme esclave. Il pervertie sa volonté et sa raison tout
en tordant le cou a la loi divine. La désobéissance, 1’injustice et le
manque d’amour caractérisent cette cité des hommes qui ont choisi
d’aimer les objets plutot que celui qui est I’auteur de ces objets. Jouir
de Dieu était leur finalité dans le plan de Dieu, mais 1’habitant de la

77




cité terrestre décide de se laisser dominer par son orgueil au point de
se faire I’égale de Dieu. Dans son désir d’étre comme Dieu, il falsifie
tout ce qu’il a recu de son Créateur et s’¢loigne de Lui ; d’ou son
amour falsifié qui aboutit & la haine, a la jalousie et au mépris de
I’autre. Alors que « I’ame est ontologiquement « orientée vers Dieu »
(M. Neusch, 2011, p.131). En s’¢éloignant de son Créateur, I’ame
humaine perd le sens des valeurs humaines qu’elle était censée
manifester pour un mieux vivre sociétal.

En conséquence, la cité terrestre ne connait pas la véritable
paix parce que les hommes qui la gérent, ne travaillent pas par amour
de Dieu encore moins pour le prochain. Les dirigeants de cette cité
jugent et dirigent par orgueil et par mépris. Elle est remplie de tous les
maux conduisant a la guerre. Car en celle-ci « les princes sont dominés
par la passion de dominer sur leurs sujets. » (S. Augustin, 2018,
p.1374, Livre X1V, XXVIII). En effet, dans une telle cité, I’injustice
commence par la cellule familiale. Or, la paix d’une société commence
par celle de la cellule familiale c’est-a-dire celle de la maison qui est
« une juste correspondance entre ceux gqui y commandent et ceux qui
y obéissent » (S. Augustin, 2018, p.1569, livre XIX, XIII). La justice,
en effet, est absente dans la cité terrestre si nous partons du fait qu’elle
a pour « role de rendre a chacun ce qui lui est dd » (S. Augustin, 1960,
p.69, Livre XIX, IV). En réalité les plus forts exercent une sorte de
justice qui n’en n’est pas une, car les gouvernants de ce monde
exproprient les biens de leurs administrés. Ainsi, dans cette cité,
I’homme vit par égoisme car il gouverne par amour propre et pour
qu’on parle de paix dans une telle cité, il faut que I’homme arrive a
vaincre son amour propre. C’est dans cette perspective que saint
Augustin qui désire expérimenter la paix recue de Dieu dans la société
au travers de la concorde entre les hommes d’une méme société
propose la cité céleste qui, elle, sera basée sur I’amour de Dieu pour
les hommes et réaliser par ceux-ci.

2.2. Lacité de Dieu comme paradigme de la paix sociale
La cité de Dieu est la cité idéale de Saint Augustin pour que
I’homme puisse vivre selon les vertus de I’ame humaine. En réalité, la
cité de Dieu est une cité dans laguelle les hommes vivent selon les
commandements de Dieu. lls mettent en application la loi d’amour du

78




Créateur « aimer son prochain comme soi-méme » (Marc, 12, 31) car
I’amour ne fait de mal a personne. Respecter ce commandement
d’amour, commence par le respect de I’ordre préétablit dans la mesure
ou respecter 1’ordre, ¢’est aimer Dieu, auteur de cet ordre d’amour. En
effet, I’ordre de Dieu est un ordre d’amour vu que nous sommes créés
par amour et pour I’amour. C’est donc a juste titre qu’ontologiquement
parlant, la finalité de 1’étre humain soit I’amour ; car quand 1’amour
ne régne pas dans la cité des hommes on assiste a la recrudescence de
la violence qui est un élément focal du désordre social. Dans ce
contexte E. Gilson (1982, p.231) nous dit que « pour ceux qui vivent
du vieil homme, les biens de la cité sont des biens dont ils jouissent ».
Or, dans cette jouissance des objets, il cherche a toujours dominer
I’autre plutdt que de I’aimer. C’est face donc a la passion et aux
dérives du pouvoir qu’Augustin propose cette anthropologie pour
guérir ’humanité de la maladie du pouvoir.

Egalement, la cité de Dieu de Saint Augustin est un paradigme
de paix social, car ¢’est une cité dans laquelle I’homme déchiré par le
péché et séparé de Dieu accepte de revenir a son Créateur. C’est la cité
des hommes convertis qui vivent de I’amour de Dieu pour aimer leurs
fréres les humains selon I’ordre d’amour de Dieu et « les princes et les
sujets s’assistent mutuellement, ceux-la par leur bon gouvernement, et
ceux-ci par leur obéissance » (S. Augustin, 2018, p.1374, Livre XIV,
XXVIID). C’est la communauté des hommes guéris du mal qui
apprennent a aimer dans le service du pouvoir et non a dominer. Dans
cette cité, les hommes acceptent de faire les choses comme Dieu le
veut et non comme ils le veulent, car c’est la volonté d’étre par soi-
méme et pour soi qui est la cause de tous les maux de la cité terrestre
vu que ce vouloir par soi est ’orgueil. Pour le Docteur de la grace
donc, « la paix de la cité céleste, c’est la communauté parfaitement
ordonnée et parfaitement harmonieuse dans la jouissance de Dieu et
dans la jouissance mutuelle en Dieu » (S. Augustin, 1960, p.111, Livre
XX, XI1I1). Dans cette définition de la paix, saint Augustin lie la paix
a I’ordre et a la justice.

En réalité, pour qu’il y ait la paix, c’est-a-dire la concorde
dans une cité, il faut bien que les hommes de cette cité respectent
I’ordre qui « est la disposition des étres eégaux et inégaux, désignant a
chacun la place qui lui convient » (S. Augustin, 1960, p111, Livre

79




XIX, XIII) et préétablit par I’ordonnateur de la nature. Or, 1’ordre se
Mmaintient par la pratique de la justice qui commande d’aimer et de
servir Dieu seul afin d’aimer le prochain. Et c’est cette triade
qu’Augustin exprime par la « juste paix ». La juste paix est la maniére
dont le peuple est traité dans 1’ordre voulu par Dieu et avec justice
étant donné que « le peuple est une réunion d’étres raisonnables qui
s’unissent afin de jouir paisiblement ensemble de ce qu’ils aiment. »
(S. Augustin, 2018, p.1584, Livre XIX, XXIV). Et ce qu’ils aiment et
devraient nécessairement aimer, c’est le souverain bien de 1’ame. En
effet, ’amour est ce qui doit nous porter en tout et partout afin de vivre
dans la vraie paix. En ce sens, nous pouvons dire avec le philosophe-
théologien que « mon poids, c’est mon amour. Ou que je me porte,
c’est lui qui me porte » (S. Augustin, 1982, Livre XIIlI, 9(10), p.373,
Trad. Louis Mondadon).

Conclusion

En définitive, Platon et Saint Augustin sont deux penseurs de
la paix sociale. Certes, leurs projets philosophiques different quant aux
moyens d’atteindre cet idéal, mais leurs enjeux sont identiques, savoir
établir un ordre juste et stable, fondé sur la sagesse et la quéte du bien.
Platon fonde sa cité idéale sur une hiérarchie rigoureuse et une
éducation philosophique destinée a former des gouvernants éclairés,
garants de I’harmonie sociale. Saint Augustin, quant a lui, inscrit la
paix véritable dans une perspective eschatologique, affirmant que la
cité terrestre ne pourra jamais réaliser une justice absolue, celle-ci
n’étant accessible qu’en Dieu.

La cité idéale de Platon et la cité de Dieu de Saint Augustin
constituent des modeéles normatifs pour penser les conditions d’une
paix sociale durable. Leur héritage demeure une source de réflexion
précieuse pour toute société soucieuse d’instaurer une paix durable.
Leurs projets philosophiques demeurent des paradigmes
incontournables pour interroger les fondements de la paix sociale. lls
nous rappellent que la paix sociale ne saurait se réduire a une simple
absence de conflits, mais elle repose sur un ordre fondeé sur la justice,
la vertu et une bonne vision du bien commun. En ce sens, la réflexion
de Platon et de Saint Augustin continue d’éclairer les débats

80




contemporains sur I’harmonie sociale et les conditions d’un vivre-
ensemble durable.

Références bibliographiques

ARISTOTE, 1990, Ethique & Nicomaque, Paris, Vrin.

BESSONE Magali, 2000, La justice, Paris, Flammarion.

BRISSON Luc, 2017, Platon, Paris, Les Editions du Cerf.

MULLER Robert, 1997, La doctrine platonicienne de la liberte,
Paris, Jean Vrin.

NGUIDJOL Antoine, 2009, Histoire des idées politiques : De
Platon a Rousseau, Paris, I’Harmattan.

PIOTTE Jean-Marc, 1997, Les grands penseurs du monde
occidental : 1’éthique et la politique de Platon a nos jours, Québec,
Fides.

POPPER Karl, 1979, La société ouverte et ses ennemis :
l"ascendant de Platon, traduit de I’anglais par Jacqueline Bernard et
Philippe Monod, Paris, Seuil.

PLATON, 2011, Lettre VI, Euvres Compleétes, traduction Luc
Brisson et Jean-Frangois Pradeau, Paris, Flammarion.

PLATON, 2011, Lois, (Euvres Compleétes, traduction Luc
Brisson et Jean-Frangois Pradeau, Paris, Flammarion.

PLATON, 2011, République, Euvres Complétes, traduction de
Georges Leroux sous la direction de Luc Brisson, Paris, Flammarion.

AUGUSTIN SAINT, 1960, Cité de Dieu, Trad. Gustave.
Combes, Paris, Desclée de Brouwer.

AUGUSTIN SAINT, 1982, Confessions, Trad. Louis
Mondadon, Paris, Pierre Horay.

AUGUSTIN Saint, 2018, Confessions, (Euvres philosophiques
complétes, Tome I, traduction sous la direction de Jean-Joseph-
Francois POUJOULAT et Jean-Baptiste RAULX, Paris, Les Belles
Lettres.

AUGUSTIN Saint, 2018, Cité de Dieu, (Euvres philosophiques
complétes, Tome I, traduction sous la direction de Jean-Joseph-
Francois POUJOULAT et Jean-Baptiste RAULX, Paris, Les Belles
Lettres.

GILSON Etienne, 1982, Introduction a [’étude de saint
Augustin, Paris, Vrin.

81




NEUSCH Marcel, 2011, Saint Augustin Splendeur et misére de
I’homme, Paris, Cerf.

82



