
 

68 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

Platon et Saint Augustin : Deux Projets Philosophiques au 

Service de la Paix Sociale Durable 
 

Fatogoma SILUÉ  
Université Alassane Ouattara (Côte d’Ivoire) 

silfata@gmail.com  

Pauline ANGORA épouse ASSAMOI 
Université Alassane Ouattara (Côte d’Ivoire) 

Mouandre16@gmail.com  
 

Résumé 

 
 L’intérêt politique des philosophies de Platon et de Saint Augustin est 

indéniable. En effet, ces deux penseurs ont eu une approche critique des cités dans 

lesquelles ils ont vécu. Ainsi, ils ont dénoncé le dysfonctionnement de celles-ci, et ont 

fini par concevoir des projets philosophiques au service de la paix sociale durable. 

Pour eux, la paix sociale est un bien fondé sur des vertus que les citoyens doivent 

cultiver. Platon parle de la cité idéale, hiérarchiquement organisée et dont la vertu 

suprême est la justice, tandis que Saint Augustin valorise la cité de Dieu fondée sur 

l’amour de Dieu et du prochain. La justice et l’amour constituent alors les vertus 

fondamentales d’une paix sociale durable. 

 

Mots-clés : Âme, égalité, ordre divin, paix sociale, vertu 

 

Abstract 

 
The political significance of the philosophies of Plato and Saint Augustine 

is undeniable. Indeed, these two thinkers took a critical approach to the cities in which 

they lived. Thus, they denounced their dysfunction and ultimately devised 

philosophical projects to promote lasting social peace. For them, social peace is a 

good founded on virtues that citizens must cultivate. Plato speaks of the ideal city, 

hierarchically organized and whose supreme virtue is justice, while Saint Augustine 

values the city of God founded on love of God and neighbor. Justice and love thus 

constitute the fundamental virtues of lasting social peace.  

  

Keywords : Soul, equality, divine order, social peace, virtue 

 

Introduction 

 

Platon et Saint Augustin sont deux penseurs de l’Antiquité. 

Bien que séparés par plusieurs siècles, et ayant vécus dans des 

contextes socio-politiques différents, ils partagent un projet commun : 

mailto:silfata@gmail.com
mailto:Mouandre16@gmail.com


 

69 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

celui de la paix sociale durable. Distincte de la simple absence de 

guerre, elle est, pour eux, un idéal à atteindre. Ainsi, dans l’élaboration 

de leurs différentes approches philosophiques, ils ont imaginé des cités 

qui peuvent servir de paradigme à la promotion de la paix sociale.  

Platon imagine la cité idéale au sein de laquelle la justice est 

la vertu suprême, tandis que Saint Augustin théorise la cité de Dieu 

fondée sur les valeurs spirituelles. Mais, ces deux cités qui ne sont 

autres que leurs projets philosophiques sont-elles réellement des 

paradigmes de paix sociale durable ? Autrement dit, les valeurs qui 

fondent l’organisation de ces deux cités sont-elles gages de paix 

sociale durable ? L’analyse de cette question centrale s’articulera 

autour des questions subsidiaires suivantes : le projet philosophique 

de Platon est-il au service de la paix sociale ? En quoi la conception 

augustinienne de la cité de Dieu est-elle le socle d’une paix sociale 

durable ? 

L’intention fondatrice de cette analyse est de démontrer que 

Platon et Saint Augustin sont deux penseurs dont les projets 

philosophiques sont au service de la paix sociale. Ainsi, dans une 

approche essentiellement historico-herméneutique, l’on présentera 

d’une part, la philosophie politique de Platon comme quête de la paix 

sociale, et d’autre part, l’on analysera l’approche augustinienne de la 

cité idéale comme un appel profond à la paix sociale.  

  

1. Platon et la quête de la paix sociale durable 

 

Témoin des désordres de la vie politique athénienne, Platon 

adopta d’abord une posture critique, et ensuite il imagina une cité 

idéale pour servir de paradigme à la promotion de la paix sociale 

durable. 

 

1.1. La critique du désordre de la vie démocratique athénienne 

 Les origines aristocratiques de Platon le prédestinaient à jouer 

un rôle politique dans la cité d’Athènes. Aussi avait-il nourri 

l’ambition de s’occuper des affaires de la cité. Mais, des circonstances 

hostiles qui peuvent se résumer en la corruption et le désordre de la 

vie sociale athénienne l’en écartèrent. De sa plume, il déclare qu’une 

observation minutieuse des pratiques politiques et du mode de vie des 



 

70 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

hommes politiques de son temps, jointe à un examen approfondi des 

lois et des coutumes de la cité, le désappointèrent. Il écrit : 

 

Moi qui, bien sûr, observais ces choses et les hommes qui 

faisaient de la politique, plus j’approfondissais mon examen 

des lois et des coutumes, et plus j’avançais en âge, plus il me 

paraissait difficile d’administrer correctement les affaires de 

la cité. (…) En outre, les lois écrites et les coutumes étaient 

corrompues et cette corruption avait atteint une importance si 

étonnante que moi, qui, dans un premier temps, avais été 

submergé par une grande envie de m’occuper des affaires 

publiques, je finis, en considérant la situation et en voyant que 

les choses allaient absolument de travers, par être pris de 

vertige et par être incapable de cesser d’examiner quel moyen 

ferait un jour se produire une amélioration aussi en ce 

domaine que, cela va de soi, pour le régime politique dans son 

ensemble (Platon, 2011, 325c-e). 

 

Le désordre de la vie sociale, imputable à l’ignorance, l’incompétence 

des hommes politiques, la corruption des lois et des mœurs, est source 

de déception pour quiconque se soucie de la vérité et de la justice. Le 

philosophe observe que les citoyens n’ont plus le souci de vivre bien, 

c’est-à-dire de mener une existence vertueuse. Ils se contentent de 

mener une vie sans ordonnancement.  

 

Pour mieux caractériser cette vie, Platon, dans le livre sept de 

son ouvrage La République, a recours à une allégorie, savoir la célèbre 

allégorie1 de la caverne. Celle-ci est certes une fiction, mais elle est 

surtout une méthode pédagogique dont le sens est d’exposer et de 

mieux faire comprendre la source du désordre politique de la cité 

athénienne. Il imagine alors des hommes enchainés depuis leur 

naissance, et qui prennent des ombres projetées sur un mur pour la 

réalité. Cette situation d’aliénation intellectuelle et morale reflète, 

selon Platon, le désordre d’une société où les citoyens sont ignorants 

                                                 
1 Une allégorie est une figure de style qui consiste à représenter une idée abstraite ou un concept à travers une 

narration ou une image concrète. Elle utilise souvent des métaphores prolongées pour donner vie à des notions 

complexes, rendant ainsi leur compréhension plus accessible. Platon l’utilise pour critiquer les 

dysfonctionnements de la cité athénienne livrée à l’ignorance et à la confusion des valeurs. 



 

71 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

et, par ricochet, incapables de distinguer le vrai du faux, le juste de 

l’injuste. Aveuglés et incapables de juger droitement, ils vivent dans 

l’illusion de la liberté et du bonheur. Le choix du régime politique 

démocratique en est la preuve suffisante.  

 

Au plan politique, la vie caverneuse que décrit le philosophe 

pourrait se lire comme une critique sans mansuétude du système 

démocratique athénien qui se caractérise par une confusion des valeurs 

telles que la liberté, l’égalité. Cette confusion est d’ailleurs à l’origine 

de l’avènement de la démocratie que Platon, dans son analyse, situe 

dans un contexte de troubles intérieurs, de vengeance, de haine et de 

persécution de ceux qui détenaient antérieurement le pouvoir 

politique. Les pauvres revendiquèrent, au nom de l’égalité et de la 

liberté, leur participation au pouvoir politique. Ainsi, l’on assista à une 

dissension intérieure qui se manifesta par la révolte des pauvres contre 

« les grandes familles qui monopolisent le pouvoir politique et 

économique » (A. NGuidjol, 2009, p. 9). Dans son analyse, R. Muller 

(1997, p. 22) procède à une énumération des traits caractéristiques de 

la démocratie athénienne sur lesquels porte la critique platonicienne. 

Il écrit :  

 

La critique de la démocratie à laquelle se livre Platon dans La 

République est dans toutes les mémoires, elle porte d’abord 

sur un certain nombre de traits caractéristiques du régime 

athénien, comme l’égalité des citoyens, les élections, le tirage 

au sort, ainsi que sur l’incompétence des gouvernements et la 

démagogie qui en résultent presque inévitablement aux yeux 

du philosophe ; elle vise aussi nommément ce qui en apparaît 

comme le principe ou au moins une propriété essentielle, la 

liberté. 

 

L’origine tumultueuse de la démocratie est la preuve qu’elle 

est un régime instable, sans consistance et sans avenir. Au fond, la cité 

démocratique se présente comme une cité divisée. Platon utilise à ce 

sujet l’expression de cité double. Plus précisément, il s’agit de décrire 

une cité composée de deux classes qui s’affrontent, à savoir la classe 

des pauvres et la classe des riches : « l’écart entre les riches qui 

détiennent le vrai pouvoir et les pauvres mène ces derniers à se révolter 



 

72 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

» (L. Brisson, 2017, p. 151). Une telle cité, divisée contre elle-même, 

manque de paix sociale et, tout naturellement, elle ne peut subsister. 

L’opposition entre les riches propriétaires et les pauvres engendre 

l’effritement du lien social. Le régime démocratique est ainsi l’objet 

de critiques sans complaisance, car les troubles que son origine et son 

fonctionnement occasionnent ne favorisent pas la paix sociale. La 

démocratie est un régime décadent, éloignée de l’excellence politique. 

La condamnation de Socrate en est la preuve incontestable. Face une 

telle décadence, il urge d’imaginer un nouvel ordre politique capable 

d’assurer la paix sociale. 

 

1.2. La cité idéale comme paradigme de paix sociale  

 Selon le mot de K. Popper (1979, p. 116), Platon considérait 

« volontiers sa propre mission politique comme celle d’un guérisseur 

ou d’un sauveur de la société malade ». À ce titre, il soumettait tous 

les principes et toutes les pratiques politiques de sa cité au crible de la 

raison critique. L’enjeu de sa réflexion politique était de contribuer au 

rayonnement de la cité d’Athènes. La critique du désordre caverneux 

qui n’est autre que la critique des dysfonctionnements de la cité 

athénienne démocratiquement gouvernée constituait une étape dans la 

réflexion politique de Platon. Certes, cette étape est nécessaire, mais 

elle est insuffisante. En effet, le philosophe ne doit pas se contenter de 

diagnostiquer le mal. Il doit aussi, dans son approche clinique, 

prescrire le remède adéquat pour éradiquer le mal.   

 Dans une telle approche constructive, Platon imagine une cité 

idéale dont l’enjeu est de servir de paradigme à la réflexion sur la paix 

sociale. Le principe fondamental de cette cité est la hiérarchie. En 

effet, la cité idéale de Platon est hiérarchiquement organisée. Inspirée 

du « parallélisme d’Hésiode entre hiérarchie des hommes et hiérarchie 

des métaux » (J.-M. Piotte, 1997, p. 19), elle est semblable à une 

pyramide à trois niveaux. Le bas ou encore l’infrastructure, selon le 

vocabulaire de Karl Marx, est constitué de la classe des artisans. 

Occupés aux activités économiques et productives, ils assurent la 

subsistance matérielle de la cité. Leur rôle, bien que fondamental, est 

subordonné à un ordre supérieur, car ils ne disposent pas des 

compétences nécessaires pour diriger. Ainsi, au-dessus d’eux, se situe 

la classe des soldats. Celle-ci est chargée de protéger la cité et d’en 

garantir la stabilité face aux menaces extérieures ou aux désordres 



 

73 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

internes. Les gardiens doivent être formés à l’obéissance, au courage 

et à la discipline, des qualités indispensables pour maintenir 

l’équilibre. Au sommet de cette hiérarchie se trouvent les philosophes, 

détenteurs de la sagesse et de la connaissance du bien en soi. Leur rôle 

est central, car ils sont les seuls à posséder la capacité de gouverner 

avec justice. Platon affirme que le philosophe-roi, grâce à sa maîtrise 

des idées et à sa quête incessante de vérité, est en mesure de prendre 

des décisions éclairées au service de la collectivité. C’est cette élite 

intellectuelle qui garantit l’harmonie entre les différentes classes et 

assure que chaque individu occupe une place conforme à ses aptitudes 

naturelles développées par l’éducation. Ils conduisent la politique 

générale de la cité et ils sont aidés dans leur tâche par la classe des 

soldats qui jouent le rôle d’auxiliaires.  

 

Selon le philosophe, cette structure hiérarchique n’a rien 

d’arbitraire. Elle repose sur une conception méritocratique où chacun 

exerce la fonction qui correspond à sa nature, mieux à ses talents 

développés par l’éducation. Avec les trois classes fonctionnelles, la 

cité ne doit pas être double ou triple. C’est dire qu’elle ne doit souffrir 

d’aucune division. Elle doit relever le défi de la paix sociale en 

formant un tout harmonieux et paisible. Ainsi, la paix sociale durable 

repose sur une justice distributive dont le principe est l’égalité. Avec 

ce principe, les responsabilités sont réparties selon les capacités de 

chacun, et non selon des critères hasardeux (comme le tirage au sort) 

ou des ambitions personnelles. Le philosophe valorise ainsi la 

compétence et l’égalité géométrique des citoyens.  

 

Il n’est pas superflu de préciser ici que Platon distingue deux 

formes d’égalité. D’une part l’égalité qu’Aristote, dans son Éthique à 

Nicomaque, appelle l’égalité arithmétique. Selon Platon, cette égalité 

permet de contenter le peuple sans toutefois avoir en vue la justice. 

C’est une égalité de subsidiarité qui permet d’éviter les séditions dans 

la cité. Mais cette égalité ne saurait répondre aux exigences de la 

justice véritable. D’autre part, il s’agit de l’égalité qui répond à l’idéal 

de justice de Platon. Elle est la plus vraie et la meilleure.  

 

Elle suppose bien sûr le jugement de Zeus et elle vient 

rarement au secours des hommes, mais tout le secours qu’elle 



 

74 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

apporte aux cités et aux individus constitue pour eux un apport 

de biens. Au plus important, elle attribue davantage, et au plus 

petit elle attribue moins, donnant à chacun une juste part en 

proportion de la nature ; et tout naturellement elle accorde 

dans tous les cas aux mérites de plus grands honneurs, tandis 

qu’à chacun de ceux qui sont le contraire de la vertu et pour 

l’éducation, elle dispense ce qui leur convient suivant cette 

proportion. (Platon, 2011, 757 c). 

  

Cette seconde égalité qui n’est autre que l’égalité géométrique 

valorise la vertu. Elle intègre les distinctions légitimes entre les 

citoyens ou encore entre les différentes classes de la cité. On le sait, 

dans la cité idéale du philosophe, tous les citoyens n’ont pas les mêmes 

compétences. Ainsi, le principe de spécialisation sur lequel se fonde 

la hiérarchisation des classes permet à chaque citoyen d’occuper la 

place qui répond à sa compétence. Contrairement à l’égalité 

arithmétique, l’égalité géométrique accorde une place de choix à 

l’éducation et permet de fonder une société juste, compétitive, et qui 

offre aux citoyens une paix sociale durable. Elle doit alors être 

l’objectif de tout excellent législateur. 

 

En somme, l’égalité que prône Platon est l’égalité 

géométrique. Elle réalise la justice en accordant à chacun la place due 

à sa compétence. J.-M. Piotte (1997, p. 19) résume cette idée en 

écrivant : « À l’égalité arithmétique prônée par les partisans de la 

démocratie, Platon oppose l’égalité géométrique, l’égalité 

proportionnelle à la nature, la fonction, la vertu de chaque classe. À 

chaque classe son devoir et son dû afin que la justice soit réalisée au 

sein de l’État ». Dans la réflexion sur la justice, l’égalité arithmétique 

mérite d’être dépassée. M. Bessone (2000, p. 37) entreprend cette 

tâche en écrivant :  

 

L’égalité prise comme principe ne coïncide pas 

nécessairement avec la justice, qui se caractérise par 

l’impartialité dans l’application d’une règle. On passe alors de 

l’égalité arithmétique, où tous les membres de la société 

doivent recevoir une même quantité de biens de base, à 

l’égalité géométrique : n’est-il pas plus juste, plutôt que de 



 

75 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

donner la même quantité à chacun, de proportionner les 

distributions en fonction de certains critères ? Mais quels sont 

ces critères ? On peut choisir de repartir les biens selon les 

besoins, et c’est ce que préconise Marx pour la seconde étape 

de la société communiste, selon le travail (temps de travail, 

pénibilité – c’est la solution de la première étape de la société 

communiste), ou selon le mérite.  

 

L’égalité géométrique théorisée par Platon a un avantage 

certain. Elle permet de justifier l’alternance au pouvoir, car celle-ci 

(l’alternance) se fonde sur l’égalité des compétences. Ainsi, les 

dirigeants façonnés par Platon dans La République « ordonneront la 

cité et les particuliers comme ils se sont ordonnés eux-mêmes, pendant 

tout le reste de leur vie, chacun à son tour ». (Platon, 2011, 540 a-b). 

Ici, il ne s’agit plus d’une direction ouverte à tout le peuple, au nom 

du principe de l’égalité arithmétique. La gouvernance concerne les 

personnes douées de la même et haute compétence : savoir les 

philosophes. Ils peuvent alors procéder à une alternance à la tête de la 

cité. Par ailleurs, il n’est pas superflu de préciser que cette égalité 

n’admet aucune discrimination basée sur le genre. L’homme et la 

femme, doués de la même compétence, sont égaux. S’adressant à 

Glaucon qui faisait l’éloge des dirigeants de la cité idéale, Socrate 

précise : « et les dirigeantes aussi (…). Ne crois pas que ce que j’ai dit 

concerne plus les hommes que les femmes, celles d’entre elles en tout 

cas qui naissent avec des naturels adéquats ». (Platon, 2011, 540 c).  

 

L’idée de l’égalité géométrique justifie, aux yeux de Platon, 

l’alternance au pouvoir. Elle introduit le critère de la compétence dans 

la gestion politique de la cité, et permet de la préserver de toute 

décadence. Elle est le principe de la justice véritable qui fonde la paix 

sociale. Autrement dit, sans justice, il n’y a pas de paix sociale durable. 

C’est pourquoi Platon énonce sa célèbre thèse du philosophe-roi ou du 

roi-philosophe. Car, pour lui, « toute société se transforme par le haut, 

c’est-à-dire à partir de l’élément qui y détient le pouvoir de gouverner 

». (Platon, 545 d). C’est donc faute de mérite des dirigeants que l’on 

assiste à une dégradation de la qualité de vie de la cité. C’est par le 

haut que la corruption s’invite dans la cité pour ensuite la conduire 

vers la décadence. Cette valorisation de la justice dont le principe est 



 

76 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

la compétence est traduite dans le langage moderne par l’idée de bonne 

gouvernance, qui induit une hiérarchie, une distinction entre ceux qui 

savent gouverner et ceux qui ne le savent pas. Elle signifie que seuls 

les experts peuvent adopter des décisions d’intérêt public. C’est dire 

que la direction des affaires publiques est une question d’experts ou 

de spécialistes. Ainsi, tous les citoyens ne peuvent participer à des 

décisions politiques importantes sur la gestion des affaires publiques. 

On le voit, la volonté qui sous-tend la bonne gouvernance est la 

recherche de l’excellence ou encore de la compétence. Dans le monde 

moderne, la démocratie révèle ainsi ses limites, déjà signalées par 

Platon. 

La cité idéale imaginée par Platon est bien plus qu’une utopie 

: elle constitue un modèle normatif pour penser les conditions d’une 

paix sociale durable. Elle illustre une organisation où chaque individu, 

à travers la discipline, l’éducation et le respect de l’ordre, contribue au 

bien commun et à la stabilité de la communauté. 

 

2. Saint Augustin et la valorisation de l’ordre divin 

 

Témoin du conflit à l’intérieur de l’homme ayant donné 

naissance aux deux cités, saint Augustin opte pour le respect de l’ordre 

divin.  Par son expérience de la question du mal liée à la dislocation 

de l’âme humaine, il critique la cité terrestre fondée sur l’amour de soi 

caractérisé par l’orgueil. Son objectif est de valoriser la cité céleste qui 

a pour fondement l’amour de Dieu et l’amour du prochain qui 

aboutissent nécessairement à la paix sociale.  

 

2.1. La critique de la cité terrestre  

La cité terrestre est une cité des hommes qui a sa source à 

l’intérieur de l’homme perverti et qui est caractérisée par l’orgueil qui 

est en l’homme. Elle est donc née de la désobéissance de l’homme. En 

effet, la division à l’intérieur de l’âme humaine a donné naissance à 

deux cités selon saint Augustin. La cité terrestre a pour caractéristique 

l’orgueil de l’homme et dans cette cité, l’amour de soi domine 

jusqu’au mépris de Dieu. Également dans cette cité, il n’y a pas de 

paix véritable. Car, « la paix de l’homme mortel avec Dieu, c’est 



 

77 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

l’obéissance bien ordonnée dans la foi sous la loi éternelle ; la paix des 

hommes c’est leur concorde bien ordonnée » (S. Augustin, 1960, 

pp.109-111, Trad. G. Combes ?). Or, les hommes de la cité terrestre 

ne respectent pas l’ordre naturel du monde. Elle préfère jouir des 

objets plutôt que de jouir du créateur de ces objets. De ce fait, le 

philosophe-théologien affirme que cette cité « … ne vit pas de la foi. 

Elle recherche la paix temporelle, et l’unique but qu’elle se propose 

dans la concorde qu’elle tâche d’établir parmi ses membres, c’est de 

jouir plus aisément du repos et des plaisirs. » (S. Augustin, 2018, 

pp.1574-1575, Livre XIX, XVII). Ici, nous comprenons que l’homme 

agit par orgueil et méchanceté quand il décide de faire les choses par 

lui-même sans le concours de Dieu. D’où son désir et son obsession 

de domination. 

 

Aussi, dans cette cité, le respect des lois est une corvée pour 

les hommes, car ils semblent être ennemis de l’ordre et de la justice. 

En fait, chacun veut faire sa loi parce qu’ils sont dominés par l’orgueil 

et l’égoïsme. Or, le moi dominant crée toujours des troubles, vu qu’il 

ne tient jamais compte des autres. L’autre devient juste un tremplin 

pour atteindre son objectif et il demeure esclave de ce moi orgueilleux 

qui oublie qu’il est un être créé pour soumettre la nature et toutes ses 

composantes à l’exception de l’homme son semblable. C’est pourquoi 

Dieu dit « soyez féconds et multipliez-vous, remplissez la terre et 

soumettez-la. Soyez les maîtres des poissons de la mer, des oiseaux du 

ciel, et de tous les animaux qui vont et viennent sur la terre » (Genèse, 

1-28). Selon la loi divine, l’homme devrait soumettre tous les objets 

et non le contraire. Et Augustin d’ajouter « après avoir créé l’homme 

raisonnable et l’avoir fait à son image, il n’a pas voulu qu’il dominât 

sur les hommes, mais sur les bêtes. » (S. Augustin, 2018, p.1572, Livre 

XIX, XV). L’homme serait donc le maître qui soumet toutes choses. 

 

Malheureusement, l’homme se laisse soumettre par ces objets 

dont il est le maître et cherche maintenant à dominer son frère car il 

s’est rendu lui-même esclave. Il pervertie sa volonté et sa raison tout 

en tordant le cou à la loi divine. La désobéissance, l’injustice et le 

manque d’amour caractérisent cette cité des hommes qui ont choisi 

d’aimer les objets plutôt que celui qui est l’auteur de ces objets. Jouir 

de Dieu était leur finalité dans le plan de Dieu, mais l’habitant de la 



 

78 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

cité terrestre décide de se laisser dominer par son orgueil au point de 

se faire l’égale de Dieu. Dans son désir d’être comme Dieu, il falsifie 

tout ce qu’il a reçu de son Créateur et s’éloigne de Lui ; d’où son 

amour falsifié qui aboutit à la haine, à la jalousie et au mépris de 

l’autre. Alors que « l’âme est ontologiquement « orientée vers Dieu » 

(M. Neusch, 2011, p.131). En s’éloignant de son Créateur, l’âme 

humaine perd le sens des valeurs humaines qu’elle était censée 

manifester pour un mieux vivre sociétal. 

 

En conséquence, la cité terrestre ne connaît pas la véritable 

paix parce que les hommes qui la gèrent, ne travaillent pas par amour 

de Dieu encore moins pour le prochain. Les dirigeants de cette cité 

jugent et dirigent par orgueil et par mépris. Elle est remplie de tous les 

maux conduisant à la guerre. Car en celle-ci « les princes sont dominés 

par la passion de dominer sur leurs sujets. » (S. Augustin, 2018, 

p.1374, Livre XIV, XXVIII). En effet, dans une telle cité, l’injustice 

commence par la cellule familiale. Or, la paix d’une société commence 

par celle de la cellule familiale c’est-à-dire celle de la maison qui est 

« une juste correspondance entre ceux qui y commandent et ceux qui 

y obéissent » (S. Augustin, 2018, p.1569, livre XIX, XIII). La justice, 

en effet, est absente dans la cité terrestre si nous partons du fait qu’elle 

a pour « rôle de rendre à chacun ce qui lui est dû » (S. Augustin, 1960, 

p.69, Livre XIX, IV). En réalité les plus forts exercent une sorte de 

justice qui n’en n’est pas une, car les gouvernants de ce monde 

exproprient les biens de leurs administrés. Ainsi, dans cette cité, 

l’homme vit par égoïsme car il gouverne par amour propre et pour 

qu’on parle de paix dans une telle cité, il faut que l’homme arrive à 

vaincre son amour propre. C’est dans cette perspective que saint 

Augustin qui désire expérimenter la paix reçue de Dieu dans la société 

au travers de la concorde entre les hommes d’une même société 

propose la cité céleste qui, elle, sera basée sur l’amour de Dieu pour 

les hommes et réaliser par ceux-ci. 

 

2.2. La cité de Dieu comme paradigme de la paix sociale 

La cité de Dieu est la cité idéale de Saint Augustin pour que 

l’homme puisse vivre selon les vertus de l’âme humaine. En réalité, la 

cité de Dieu est une cité dans laquelle les hommes vivent selon les 

commandements de Dieu. Ils mettent en application la loi d’amour du 



 

79 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

Créateur « aimer son prochain comme soi-même » (Marc, 12, 31) car 

l’amour ne fait de mal à personne. Respecter ce commandement 

d’amour, commence par le respect de l’ordre préétablit dans la mesure 

où respecter l’ordre, c’est aimer Dieu, auteur de cet ordre d’amour. En 

effet, l’ordre de Dieu est un ordre d’amour vu que nous sommes créés 

par amour et pour l’amour. C’est donc à juste titre qu’ontologiquement 

parlant, la finalité de l’être humain soit l’amour ; car quand l’amour 

ne règne pas dans la cité des hommes on assiste à la recrudescence de 

la violence qui est un élément focal du désordre social. Dans ce 

contexte E. Gilson (1982, p.231) nous dit que « pour ceux qui vivent 

du vieil homme, les biens de la cité sont des biens dont ils jouissent ». 

Or, dans cette jouissance des objets, il cherche à toujours dominer 

l’autre plutôt que de l’aimer. C’est face donc à la passion et aux 

dérives du pouvoir qu’Augustin propose cette anthropologie pour 

guérir l’humanité de la maladie du pouvoir.  

 

Également, la cité de Dieu de Saint Augustin est un paradigme 

de paix social, car c’est une cité dans laquelle l’homme déchiré par le 

péché et séparé de Dieu accepte de revenir à son Créateur. C’est la cité 

des hommes convertis qui vivent de l’amour de Dieu pour aimer leurs 

frères les humains selon l’ordre d’amour de Dieu et « les princes et les 

sujets s’assistent mutuellement, ceux-là par leur bon gouvernement, et 

ceux-ci par leur obéissance » (S. Augustin, 2018, p.1374, Livre XIV, 

XXVIII). C’est la communauté des hommes guéris du mal qui 

apprennent à aimer dans le service du pouvoir et non à dominer. Dans 

cette cité, les hommes acceptent de faire les choses comme Dieu le 

veut et non comme ils le veulent, car c’est la volonté d’être par soi-

même et pour soi qui est la cause de tous les maux de la cité terrestre 

vu que ce vouloir par soi est l’orgueil. Pour le Docteur de la grâce 

donc, « la paix de la cité céleste, c’est la communauté parfaitement 

ordonnée et parfaitement harmonieuse dans la jouissance de Dieu et 

dans la jouissance mutuelle en Dieu » (S. Augustin, 1960, p.111, Livre 

XIX, XIII). Dans cette définition de la paix, saint Augustin lie la paix 

à l’ordre et à la justice.  

En réalité, pour qu’il y ait la paix, c’est-à-dire la concorde 

dans une cité, il faut bien que les hommes de cette cité respectent 

l’ordre qui « est la disposition des êtres égaux et inégaux, désignant à 

chacun la place qui lui convient » (S. Augustin, 1960, p111, Livre 



 

80 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

XIX, XIII) et préétablit par l’ordonnateur de la nature. Or, l’ordre se 

maintient par la pratique de la justice qui commande d’aimer et de 

servir Dieu seul afin d’aimer le prochain. Et c’est cette triade 

qu’Augustin exprime par la « juste paix ». La juste paix est la manière 

dont le peuple est traité dans l’ordre voulu par Dieu et avec justice 

étant donné que « le peuple est une réunion d’êtres raisonnables qui 

s’unissent afin de jouir paisiblement ensemble de ce qu’ils aiment. » 

(S. Augustin, 2018, p.1584, Livre XIX, XXIV). Et ce qu’ils aiment et 

devraient nécessairement aimer, c’est le souverain bien de l’âme. En 

effet, l’amour est ce qui doit nous porter en tout et partout afin de vivre 

dans la vraie paix. En ce sens, nous pouvons dire avec le philosophe-

théologien que « mon poids, c’est mon amour. Où que je me porte, 

c’est lui qui me porte » (S. Augustin, 1982, Livre XIII, 9(10), p.373, 

Trad. Louis Mondadon). 

 

Conclusion  

 

En définitive, Platon et Saint Augustin sont deux penseurs de 

la paix sociale. Certes, leurs projets philosophiques diffèrent quant aux 

moyens d’atteindre cet idéal, mais leurs enjeux sont identiques, savoir 

établir un ordre juste et stable, fondé sur la sagesse et la quête du bien. 

Platon fonde sa cité idéale sur une hiérarchie rigoureuse et une 

éducation philosophique destinée à former des gouvernants éclairés, 

garants de l’harmonie sociale. Saint Augustin, quant à lui, inscrit la 

paix véritable dans une perspective eschatologique, affirmant que la 

cité terrestre ne pourra jamais réaliser une justice absolue, celle-ci 

n’étant accessible qu’en Dieu.  

 

La cité idéale de Platon et la cité de Dieu de Saint Augustin 

constituent des modèles normatifs pour penser les conditions d’une 

paix sociale durable. Leur héritage demeure une source de réflexion 

précieuse pour toute société soucieuse d’instaurer une paix durable. 

Leurs projets philosophiques demeurent des paradigmes 

incontournables pour interroger les fondements de la paix sociale. Ils 

nous rappellent que la paix sociale ne saurait se réduire à une simple 

absence de conflits, mais elle repose sur un ordre fondé sur la justice, 

la vertu et une bonne vision du bien commun. En ce sens, la réflexion 

de Platon et de Saint Augustin continue d’éclairer les débats 



 

81 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

contemporains sur l’harmonie sociale et les conditions d’un vivre-

ensemble durable. 

 

Références bibliographiques 

 

ARISTOTE, 1990, Éthique à Nicomaque, Paris, Vrin.  

BESSONE Magali, 2000, La justice, Paris, Flammarion.  

BRISSON Luc, 2017, Platon, Paris, Les Éditions du Cerf. 

MULLER Robert, 1997, La doctrine platonicienne de la liberté, 

Paris, Jean Vrin.  

NGUIDJOL Antoine, 2009, Histoire des idées politiques : De 

Platon à Rousseau, Paris, l’Harmattan. 

PIOTTE Jean-Marc, 1997, Les grands penseurs du monde 

occidental : l’éthique et la politique de Platon à nos jours, Québec, 

Fides.  

POPPER Karl, 1979, La société ouverte et ses ennemis : 

l’ascendant de Platon, traduit de l’anglais par Jacqueline Bernard et 

Philippe Monod, Paris, Seuil.  

PLATON, 2011, Lettre VII, Œuvres Complètes, traduction Luc 

Brisson et Jean-François Pradeau, Paris, Flammarion. 

PLATON, 2011, Lois, Œuvres Complètes, traduction Luc 

Brisson et Jean-François Pradeau, Paris, Flammarion. 

PLATON, 2011, République, Œuvres Complètes, traduction de 

Georges Leroux sous la direction de Luc Brisson, Paris, Flammarion. 

AUGUSTIN SAINT, 1960, Cité de Dieu, Trad. Gustave. 

Combès, Paris, Desclée de Brouwer. 

AUGUSTIN SAINT, 1982, Confessions, Trad. Louis 

Mondadon, Paris, Pierre Horay. 

AUGUSTIN Saint, 2018, Confessions, Œuvres philosophiques 

complètes, Tome II, traduction sous la direction de Jean-Joseph-

François POUJOULAT et Jean-Baptiste RAULX, Paris, Les Belles 

Lettres. 

AUGUSTIN Saint, 2018, Cité de Dieu, Œuvres philosophiques 

complètes, Tome II, traduction sous la direction de Jean-Joseph-

François POUJOULAT et Jean-Baptiste RAULX, Paris, Les Belles 

Lettres. 

GILSON Etienne, 1982, Introduction à l’étude de saint 

Augustin, Paris, Vrin. 



 

82 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

NEUSCH Marcel, 2011, Saint Augustin Splendeur et misère de 

l’homme, Paris, Cerf.  


