
Revue ASTR-GHANA 
 

72 

« Rôle du Karamoko dans la communauté jakanke 

de Tuba au Fouta- Djallon » 
 

Lamine MANSARÉ 

 Maître-assistant en Histoire                       

Université de Kindia, République de Guinée                            

lamine.manssare47@gmail.com                          

(+224) 622 44 86 90          

                                                                                                                                      

Résumé : 

 
Notre étude porte sur le karamoko dans la communauté jakanké du Fouta-

Djallon. Ce karamoko rend d’énormes services et réalise de multiples 

pratiques islamiques (guérison des malades, fabrication des talismans et 

des amulettes). Les objectifs visés pour cette étude portent sur les 

enseignements donnés et les pratiques islamiques réalisés par le karamoko 

dans la communauté jakanké de Tuba. Le karamoko, à travers la guérison 

des malades, la fabrication des talismans et les amulettes, réussissent à 

satisfaire la communauté tout en en tirant eux-aussi profit. Pour atteindre 

ces objectifs, nous avons adopté la méthodologie documentaire et la 

recherche de terrain. La recherche documentaire a consisté à faire 

l’analyse et la synthèse des écrits des auteurs ayant travaillé sur les 

marabouts, d’une part, et le karamoko, d’autre part. Enfin, nous avons 

utilisé l’entretien semi-directif (voire des entretiens téléphoniques), en 

cherchant auprès de certaines personnes ressources à comprendre le rôle 

joué par le karamoko à Tuba, tout comme l’observation participante et des 

discussions ont été utilisées. Les résultats obtenus sont issus de l’analyse et 

la synthèse des travaux. Dans la première partie, nous avons étudié les 

types d’enseignement islamique donnés par le karamoko à cette 

communauté et, dans la seconde partie, nous avons analysé les pratiques 

islamiques exercées par ce karamoko à Tuba. 

Mots clés : Karamoko, Tuba, Jakanké, Islam, Communauté. 

 

Introduction 

 

La première moitié du XIXe siècle peut être 

considérée comme l’âge d’or de l’Islam au Fouta-Djallon : 

c’est le temps des marabouts de renommée, des saints 

mailto:lamine.manssare47@gmail.com


Revue ASTR-GHANA 
 

73 

célèbres, mais aussi de la diffusion et du rayonnement de 

l’Islam. Des foyers culturels célèbres dirigés par les 

marabouts constituaient de véritables universités dans la 

région où le maraboutisme est devenu une pratique 

récurrente. 

Ce maraboutisme, loin d’être un phénomène 

caractéristique de l’Afrique noire, comme, on est souvent porté 

à le croire, est un fait général dans le monde musulman. Partout 

ont existé ces personnages religieux plus ou moins lettrés, 

magiciens ou guérisseurs, parfois mystiques, souvent affiliés à 

une confrérie, parfois même maîtres de leurs confréries : 

 

« En orient, le saint est souvent un fondateur de 

confrérie soufi ; au Maghreb, ils sont des hommes qui se 

sont ‘’opposés à l’envahisseur non islamisés ‘’ et aussi 

ont protégé les frontières de l’Islam, les Shaykh 

(marabout), dans les langues négro-africaines, ce 

personnage s’appelle Thierno chez les Toucouleurs et 

Sereny chez les Wolfs, Karamoko chez les Mandé, 

Modibo et Fodyo chez les pouls (Peuls) » (A. CONDE, 

1992 : p.10.) 

 

 Le mot marabout est apparu en français avec les 

relations de voyage du XVIe siècle. C’est une déformation de 

l’arabe al-murabit qui signifie littéralement ‘’les gens qui sont 

des places fortes’’. Contrairement aux principes du Coran, le 

marabout est apparu partout dans une religion sans clergé, 

comme l’intermédiaire entre la créature et le Créateur. 

Certaines sectes sont allées jusqu’à affirmer que « la religion 

consiste en l’obéissance à l’égard d’un homme » (A. Condé, 

1992 : p.10.). Pour ces sectes, l’une des prières les plus  

intéressantes est la prière de demande (doa) au saint justifiée 

d’ailleurs par le Coran : « Invoquez-moi et je vous exaucerai 



Revue ASTR-GHANA 
 

74 

XL-62 », ajoute Al-Hadj Salim Souaré1. Les chercheurs 

n’aiment pas parler de « marabouts », et ils ont raison. Le 

terme est chargé de connotations multiples, certaines 

péjoratives. « Mais le mot existe, il a été cultivé et développé, 

depuis le début du XVIIe siècle, et il a été largement employé 

au XXe siècle » (D. Robinson et J. L. Triaud, 1997 : p.11). 

Nous avons décidé d’en assumer, avec les précautions 

nécessaires, l’usage parce qu’il est issu du terrain et d’une 

époque, et qu’il permet d’identifier clairement, encore 

aujourd’hui, un certain nombre d’acteurs. (D. Robinson et J. L. 

Triaud, 1997 : p.13). Ces élites prospèrent dans un rôle 

d’intermédiaires entre « ciel et terre, entre dominants et 

dominés » (D. Robinson et J. L. Triaud, 1997 : p.18). 

 

Ce rôle des élites musulmanes fut sans doute d’autant 

plus important que les Français avaient d’emblée disqualifié, 

pendant la coloniale française, les détenteurs anciens du 

pouvoir, à la différence de ce que « les Britanniques firent au 

Nord Nigéria, dans le‘’califat colonial’’ » (Charles Stewart, 

1997 : p.55). Charles Stewart ajoute que le colonisateur 

français suivait en effet, « une politique délibérée de promotion 

des intérêts d'autorités musulmanes choisies...sapant l’autorité 

de la classe guerrière et la remplaçant par des clercs 

musulmans ». 

Cette politique du colon français, également décrite par 

Klein, et en référence à ses conséquences sur la vie politique au 

vingtième siècle par Behrman, et étudiée par Cruise O’brien, 

chercha simultanément à ruiner le pouvoir des classes 

‘’guerrières’’ antérieures c’est-à-dire les féticheurs. Les colons 

ont remplacé ces féticheurs guérisseurs par les marabouts 

musulmans ou karamoko qui deviennent aussitôt des agents de 

contrôle dans les affaires administratives (Charles Stewart, 

1968 : p228). De cela, les élites musulmanes surent tirer un 

                                                           
1Al-Hadj Salim Souaré, commerçant, entretien téléphonique du 25 mars 2025 à Tuba. 



Revue ASTR-GHANA 
 

75 

regain d'influence et de prestige, et parfois des avantages 

matériels non négligeables.  

Ce fut la période pendant laquelle la combinaison de 

nouvelles opportunités commerciales et d'une pratique 

islamique rationalisée sous l’hégémonie coloniale donnèrent 

naissance à une nouvelle génération de marabouts, incarnée à 

de nombreux égards par ce que Sall appelle le « marabout 

fonctionnaire », tel qu’on l’observe dans le cas des carrières de 

« Seydou Nourou Tall, Sidiyya Baba et Sa’ad Bu » (Charles 

Stewart, 1997 : p.55). 

Néanmoins, la période du XXe et XXIe siècles était 

aussi celle du développement du ‘’charisme’’ des marabouts, 

qui, d'après Jean-Louis Triaud, « devenait la principale réponse 

à la situation coloniale » (David Robinson et Jean-Louis Triaud 

(éds), 1999 : p.414).  Le marabout devint celui qui avait accès 

au surnaturel et qui prenait place dans ‘’l’économie des 

miracles’’. D’où son souci de se placer dans la continuité des 

grands saints, par exemple en multipliant les affiliations à la 

Tidjaniyya (Confère le cas d'al-Hajj Malik Sy, analysé par Saïd 

Bousbina cité par Charles Stewart, 1997 : p.55) ou en 

consignant par écrit leur histoire (Confère l'œuvre de Harun 

Wuld Al-Shaykh Sidiyya, analysée par Abdel Wedoud Ould 

Cheikh cité par Charles Stewart, 1997 : p.55).  Cette 

accommodation s’accompagne donc d’une « relance et d’une 

réorientation de l’activité dans des domaines laissés 

disponibles par le nouveau pouvoir, comportant un effort dans 

le domaine de l’enseignement islamique – ‘’traditionnel’’ ou de 

type nouveau- et un renforcement de la dévotion ». 

(Mouhamed Moustapha Kane sur AlHajj Mahmoud Ba 

Diowol, et de Louis Brenner cités par Charles, 1997 : p.55) 

Le marabout dont parlent ces différents auteurs, avec 

toutes les nuances près, n’est au Fouta-Djallon en général et à 

Tuba en particulier que le karamoko, d’où le choix de notre 

thème de recherche : « Rôle du karamoko dans la 



Revue ASTR-GHANA 
 

76 

communauté jakanké de Tuba au Fouta-Djallon ». Ce 

thème fait donc référence à la connaissance de cet homme, 

mais en même temps à l’enseignement qu’il dispense et aux 

divers services sociaux qu’il rend. Les raisons du choix de ce 

thème s’expliquent par le fait qu’en Guinée, nous constatons 

que le maraboutisme est une pratique courante du karamoko, 

surtout celui vivant dans la communauté jakanké de Tuba, et 

que cette pratique est beaucoup appréciée par les populations à 

dominante musulmane.  

Les auteurs consultés sur cette question comme André 

Arcin (1911), Le Prince (1906-1907), Bakari Sambé (2016), 

David Robinson (1988), David Robinson et jean Louis Triaud 

(1997), Martin Klein (1968), Lucy Behrman (1970), Donald 

Cruise O’ Brien (1971), ont abordé la portée, la notion, le rôle 

qu’avaient joué les marabouts à travers les siècles d’histoire. 

Mais, nulle part, ils n’ont mentionné le mot et le rôle du 

karamoko dans la communauté jakanké de Touba au Fouta-

Djallon. Seuls, les auteurs Agna Condé (1992) et Lamine 

Mansaré (2017) ont abordé l’histoire des Jakanké de Tuba au 

Fouta-Djallon dans leurs ouvrages qui ont été une source 

d’inspiration pour ce travail. Beaucoup d’informations en sont 

tirées. 

 Pour cet article, nous nous proposons de faire une 

étude du rôle que joue le Karamoko dans la communauté 

jakanké de Tuba en Guinée. C’est pour cette raison que notre 

question de recherche est le Karamoko a-t-il joué un rôle 

primordial dans la communauté jakanké de Tuba?  De cette 

question principale découlent des questions subsidiaires 

comme : 

 

- Quels types d’enseignement islamique donne le 

Karamoko à Tuba ? 



Revue ASTR-GHANA 
 

77 

- Quelles pratiques islamiques exerce-t-il le 

Karamoko au sein de la communauté jakanké de 

Tuba ? 

 

Nous partons de l’hypothèse que le Karamoko joue 

effectivement un rôle très important dans la communauté 

jakanké de Tuba au Fouta-Djallon. Il assure dans cette 

communauté l’enseignement coranique et guérisse les 

populations tout en en tirant évidemment des bénéfices 

considérables. 

 

Les objectifs visés pour cette étude permettent de 

comprendre et d’analyser le rôle que joue le karamoko, les 

enseignements donnés et les méthodes de guérison utilisées 

dans cette communauté jakanké de Tuba.  

Pour atteindre ces objectifs, nous avons adopté la recherche 

documentaire et la recherche de terrain. La recherche 

documentaire a consisté à faire l’analyse et la synthèse des 

écrits des auteurs ayant travaillé sur les marabouts, d’une part, 

et le karamoko, d’autre part. Enfin, nous avons utilisé 

l’entretien semi-directif (voire des entretiens téléphoniques), en 

cherchant auprès de certaines personnes ressources à 

comprendre le rôle joué par le karamoko à Tuba, tout comme 

l’observation participante et des discussions ont été utilisées. 

Les résultats obtenus sont issus de l’analyse et la 

synthèse des travaux sur le rôle du karamoko dans la 

communauté jakanké de Tuba au Fouta-Djallon. Pour cela, 

nous avons étudié les types d’enseignement islamique donnés 

par le karamoko dans cette communauté à Tuba et nous avons 

analysé leurs pratiques islamiques. 

 

1. La notion de marabout ou karamoko 

 

Pour cette étude, nous montrons la complémentarité  



Revue ASTR-GHANA 
 

78 

entre le mot marabout employé par les auteurs cités et le 

prénom karamoko employé par la population jakanké de Tuba 

(nom utilisé dans ce présent article). Ainsi, le nom marabout, 

pour reprendre le terme de Vincent Monteil, est de toutes les 

couleurs. Selon André Arcin (1911 : p.120.), « Le marabout tel 

qu’on le désigne en Afrique du nord n’existe pas en Guinée ; 

dans les pays noirs, le marabout, c’est d’abord le chef, il est 

conseiller ou notable ; parfois, il réunit des disciples autour de 

lui et fonde un village qui devient indépendant des chefs du 

pays où le marabout s’établit ».  Plus loin, Arcin ajoute que « le 

marabout vit généralement des présents que lui font les élèves, 

de la vente des amulettes et des offrandes forcées qui leur sont 

dues d’après la coutume ». (A. ARCIN, 1911 : p.120.)  

 

En outre, Le Prince (1906-1907), ex-administrateur du 

cercle de Labé, affirme que « Les marabouts locaux ont donc 

une influence secondaire sur la vie politique générale, mais 

ceux qui ont acquis une réputation non usurpée par leur savoir 

et par l’autorité de leurs maîtres jouissent d’un prestige qui va 

croissant avec leur science et leur sainteté ». 

 

Bakari Sambé, un auteur sénégalais, parle du marabout 

pendant la colonisation, dans les sociétés africaines en général 

et dans celle du Sénégal en particulier. Dans sa description, il 

met en évidence le rôle et la place du marabout en l’Afrique de 

l’Ouest. Il précise à cet effet que : 

 

« Les confréries et les marabouts doivent leur succès au 

rôle qu’ils ont joué en comblant le vide socio-politique 

consécutif à la destruction des anciennes entités sociales 

et politiques par le colonialisme français. Ce rôle leur 

confère une dimension populaire et leurs chefs sont 

reconnus comme des apôtres de l’Islam ou même, 

quelques fois, des héros nationaux. Aujourd’hui près de 



Revue ASTR-GHANA 
 

79 

95% des musulmans sénégalais appartiennent à des 

confréries qui ont toutes en commun le message soufi 

auquel il faudra ajouter une dose d’adaptation 

sociologique. Ainsi le cheikh de la confrérie remplaça 

le patriarche de la tribu déchu par le colonisateur. Les 

séances délibératoires, ces assemblées " démocratiques 

et égalitaires de l’Afrique traditionnelle " dont parlait 

Aimé Césaire, qui se tenaient sous " l’arbre à palabres ", 

le penthie, en wolof, auront désormais lieu dans les 

mosquées. Même les mariages, à la différence d’autres 

aires islamiques, y sont célébrés2 ».  

 

Cependant, les Français restèrent vigilants par rapport aux 

dangers provenant de la rivalité qui pouvait se développer entre 

une autorité politique islamique et l’État colonial. Il y eut en 

effet une « ‘’mise en quarantaine’’ des autorités politiques 

musulmanes au Sénégal, qui posa effectivement les fondations 

de l’hégémonie française sur la zone au XXe siècle » (D. 

Robinson, 1988 : pp.415-435).  

Pourquoi nous mentionnons que le marabout est un mot 

français qui désigne dans la langue vernaculaire jakanké le 

Karamoko. C’est pourquoi nous disons que les attributions 

données au marabout par les auteurs, dans l’histoire de 

l’Afrique de l’Ouest en général et en Guinée en particulier, 

sont à peu les mêmes que la communauté jakanké de Tuba 

donne au karamoko. En effet, selon Wilks, « un karamoko dans 

les villes dyula, c’est celui qui a étudié les trois œuvres3» 

                                                           
2Bakary Sambé, « Islam " noir " : construction identitaire ou réalité socio-historique ? » consulté sur le net le 

14 mars 2024 avec le lien http://www.persocite.com/Orient/sambe.htm. 
3Pour la suite, on insiste sur le fiqh et sur les hadiths en particulier Bukhârî et Muslîm. À la fin de ce cycle le 

karamoko reçoit un Burnus. On définit, en milieu dyula, un karamoko par son isnad, chaîne de transmission 

plus que par ses origines de naissance. Il y a parmi eux des karamoko fameux qui ne sont pas d’origine 

dyula, et certains d’ascendance non musulmane. Il est possible que l’accent mis sur l’étude des trois œuvres 

indiquées plus haut est d’Al-Hadj Salimou Souaré. « On attribue également le turban à ceux qui ont étudié 

ces trois œuvres, et le burnous aux étudiants plus avancés en matière d’étude de la jurisprudence ». Les 

Dyulas jakanké pensent qu’ensuite, « la transmission du savoir s’est faite à travers trois lignées issues de ses 

élèves » à savoir : 

1. Muhammad Duguri, peu de choses sont connues de lui, il a travaillé à Koro, en Côte d’Ivoire ; 



Revue ASTR-GHANA 
 

80 

suivantes : - Le tafsîr al-Jalalayn de al Mahallî (1459) et ‘al-

Suyutî (1505) qui signifie commentaire du Coran ; - Al-shifâ fî 

ta’rîf huqûq al-Mustafâ par Iyâd Mûsâ Ibn Iyâd Ibn al-Sabtî 

(1149) qui signifie étude de la vie du Prophète ; - Le muwattâ’ 

d’imam Mâlik qui signifie étude de droit. C’est ainsi que, dans 

la communauté jakanké, Al-Hadj Salimou Souaré est considéré 

comme le premier Karamoko pour avoir étudié et maîtrisé ces 

trois œuvres. 

Cependant, il faut noter qu’Al-Hadj Salimou 

Souaré n’est pas à l’origine de la tradition d’études du Soudan 

occidental, mais il l’a revigorée et restructurée. En effet, « le 

tarikhal sudan rapporte l’importance du lettré Muhammad 

Saganogho al-Wangara qui s’installa à Jenne à la fin XVe 

siècle, et serait l’héritier d’une tradition attestée déjà dans 

l’empire du Mali par Ibn Battura » (I. Wilks, 1968 : p.162). 

En fait, le terme karamoko comporte une  signification 

très précise et plus respectable, donnée à un homme important 

dans la société musulmane de Tuba ; pour s’en convaincre, il 

suffit  d’analyser le dicton « Mansa ni karamoko lemu denni 

gbundoma4» ou encore la remarque qu’on fait à propos de 

certains hommes qui réussissent à bien mener leurs affaires 

« Kaari lemu a karamokodi5 » (C’est grâce à ce karamoko que 

j’aie réussi). Toutes ces analyses montrent que le prénom 

karamoko est très important dans la communauté jakanké de 

Tuba mais, souvent, il faut que le porteur le mérite à travers ces 

prouesses. 

 

2. Enseignement islamique par les karamoko 

 

Comme Kankan, Tuba fut au XIXe siècle la métropole  

                                                                                                                           
2. Al-Haji Yusuf Kasamba, c’est lui qui a organisé les études et le savoir parmi les Jakanke de l’ouest, 

Gambie, Fouta Djalon, réalité décrite par le tarikh al-Madaniyya et rapporté par Wilks ; 

3. Muhamamd Bûni, il apparaît dans les villes dyula plus à l’est, en gros celles étudiées par Wilks. 
4C’est le chef et le marabout qui ont en commun le secret. 
5C’est un tel son Karamo, celui qui lit, qui prêche, qui récite. 



Revue ASTR-GHANA 
 

81 

des études islamiques du Fouta. Elles étaient les deux villes 

saintes de la Guinée. Kankan était suspecte aux 

particularistes peuls. Mais ces derniers se furent inclinés 

devant la réelle autorité scientifique des marabouts de Tuba 

et ont envoyé de Labé et de Kadè plusieurs de leurs enfants 

pour parachever leurs études dans tout le cours du 19e siècle. 

Les marabouts enseignants Moorolu, en 

jakanké6  sont généralement des hommes de la même souche 

mandingue que les autres populations de Tuba. Ils sont 

souvent cultivateurs de profession, ce qui leur permet 

d’enseigner et de tirer profit des élèves. Ils peuvent être 

imams ou muezzins. D’ordinaire, ils se livrent au commerce 

des amulettes et gris-gris traditionnels à Tuba et au Fouta et 

dans les régions voisines en général. Ainsi, ils constituent une 

catégorie sociale à part entière au sein de la communauté 

jakanké de Tuba. Ils sont des maîtres guérisseurs et des 

maîtres de la tradition à Tuba. 

Le karandinho désignent les élèves enfants, hommes 

et femmes, qui font le primaire, et talibolu désignent les 

talibés qui ont atteint le supérieur. Tous les jeunes enfants et 

adolescents sont contraints de passer par l’école coranique et 

les jeunes Talibés venaient de tous les horizons. 

L’enseignement se fait, d’après Agna Condé, 1992 : 

p.41, « Le plus souvent en plein air, sous les vérandas ou 

dans une case appropriée. Les planchettes, walakho, les 

calames tirés des roseaux ou graminées, kalo, l’encre faite à 

base d’écorces et de feuilles, des ouvrages imprimés et 

manuscrits sont des matériels scolaires ». Pour être élève, 

ajoute l’auteur, « c’est vers sept ans au plus tard que l’enfant 

est mis chez le karamoko et, jusque vers dix ans, il n’est pas 

tenu de faire la prière. À l’âge de dix ans, on enseigne à 

                                                           
6À Tuba, en réalité, les Jakanké appellent leur langue jakankakan, mais pour une question de commodité, 

nous préférons désigner cette langue par le terme la langue jakanké ou bien on accompagne souvant le 

Jakanké par la préposition « en » pour parler de cette langue. 



Revue ASTR-GHANA 
 

82 

l’enfant le livre coranique qui se divise en deux parties, à 

savoir le haut Coran et le bas Coran » (A. Condé, 1992 : 

p.41). 

Cependant, on pense qu’un élève intelligent, avec 

occupation, bien sûr, peut apprendre un demi-sununu par 

jour7 . En tenant compte des deux jours de repos du mi 

mercredi au mi vendredi, un pareil élève, semble-t-il, ne peut 

mettre que quatre ans pour apprendre par cœur tout le Coran. 

Cela signifie donc qu’à quatorze ans, l’enfant aura fini 

l’instruction primaire. Cette étape s’accompagne aussi de 

l’exercice d’écriture. 

Le bas Coran est le deuxième degré d’instruction qui 

consiste à lire le Coran par le haut sans discontinuité en le 

comprenant parfaitement par la prononciation correcte des 

mots. Cet exercice exige quatre nouvelles années. 

Après ces huit années d’études, l’enfant devient un 

Talibé et commence des études supérieures qui s’étendent sur 

une longue durée. D’après nos sources, l’élève apprend 

l’exégèse, le droit, la théologie et les commentaires ou 

l’interprétation du Coran. Entre temps, le karamoko l’initie 

aux rites de la prière, du zikr de la confrérie, de la récitation 

du chapelet. Il approfondit son savoir-faire de la lecture, 

l’écriture, l’explication du Coran et l’exégèse pratique. En 

effet, l’explication du Coran (fasrifo) se fait en jakanké. À ce 

titre, l’étudiant doit expliquer plusieurs ouvrages locaux et 

complète ses études par l’apprentissage des éléments de la 

science mystique. La clôture de cette étude coranique par 

l’étudiant se fait à la mosquée devant plusieurs karamoko de 

la région. Ce jour solennel est accompagné d’une cérémonie 

grandiose à la hauteur de l’évènement. 

Après les études supérieures, il y a aussi les études 

post universitaires, notamment le doctorat qui consiste à 

pénétrer dans le domaine des sciences islamiques. Son 

                                                           
7Alpha Denko Diaby, karamoko coranique, entretien téléphonique du 10 mars 2025 à Tuba. 



Revue ASTR-GHANA 
 

83 

couronnement vaut le titre de moory marabout. Quant au 

terme waliou ou kutubo, il désigne le ou les marabouts qui 

ont atteint la parfaite sainteté, et ont la maîtrise de la science. 

C’est à ces marabouts que certains parents donnent le nom de 

leur enfant, espérant que celui-ci puisse ressembler à son 

homonyme, comme partout d’ailleurs au Fouta. Chose qui 

arrive rarement car, selon ce dicton musulman, « ne devient 

pas waliou celui qui veut, mais celui qui le mérite ». 

L’enseignement à Tuba était gratuit mais, comme il 

fallait entretenir les maîtres, les élèves et les étudiants, 

surtout des étrangers, une subvention en nature était donc 

accordée à cet effet par les parents des élèves et étudiants 

pour assister le maître dans sa noble mission. En plus de ces 

aides, les élèves et étudiants travaillaient dans le champ du 

maître, voire l’accompagnaient dans ces activités de 

commerçant. Aussi, à la fin de leurs études, ces étudiants 

octroyaient des cadeaux très importants à leur karamoko en 

souvenir du soin dont ils avaint été bénéficiaires. Ces 

différents moyens constituaient une source de revenu pour le 

karamoko, surtout pour les plus méritants. 

Ce fut le cas, par exemple, d’après nos informateurs, 

de Karan Kutubo, de Karan Sankun, de Karan Walo et de 

Karan Mady qui passaient de leur vivant pour des grands 

médecins et grands magiciens très puissants dont l’influence 

atteignit certains chefs de Fouta, notamment Alfa Yaya 

Diallo, Almamy Oumar Barry, etc. (L. Mansare, 2017 : 326). 

Tuba étant un pôle d’attraction pour les études 

coraniques possédait dès lors une bibliothèque de medersa 

très fournie en ouvrages coraniques. On comptait dans son 

université, d’après Paul Marty, « vingt et cinq éminents 

professeurs et plus de trois cents élèves venus de tous les 

horizons de la Guinée et de la Casamance » (P. Marty, 1921 : 

128). La bibliothèque de Tuba comptait « deux à trois cents, 

voire cinq cents ouvrages classés dans une douzaine de 



Revue ASTR-GHANA 
 

84 

caisses » (P. Marty, 1921 : 128). Mais, après l’arrestation de 

Karan Sankun par les Français, cette bibliothèque était restée 

à la merci des pillards et des termites. 

Selon le même auteur, à partir de 1911 et durant toute 

la colonisation, l’instruction coranique des enfants à Tuba 

était toujours à l’honneur ; par contre, l’instruction supérieure 

était complètement absente. Nous pensons que cela 

s’explique par le fait qu’autrefois, les enfants étudiaient 

durant leur adolescence et jeunesse, mais aujourd’hui ces 

enfants sont contraints de s’adonner à l’agriculture, au 

commerce et aux voyages. C’est pourquoi, la grande majorité 

n’achevait même pas la lecture du Coran dans le primaire et 

ce n’est que quelques rares qui parviennent à étudier le droit, 

la théologie, la grammaire, etc. 

L’enseignement coranique à Tuba s’organisait en trois 

séances d’études, d’après nos sources : le matin, de bonne 

heure, l’après-midi et la nuit (L. Mansare, 2017 : 327). 

Cependant, deux jours de repos dans la semaine étaient 

accordés, du mi mercredi au mi vendredi. Les vacances, 

quant à elles, s’échelonnaient comme suit : du mois de 

chaoûl en arabe, sounkaro salo en jakanké, tout entier à la 

deuxième ou la troisième décade du mois de djoual hijira en 

arabe, donki karo en jakanké8. Mais cette réalité n’est pas 

seulement propre aux Jakanké, elle l’est partout au Fouta-

Djallon.  

Cependant, par endroit dans cette région, 

l’enseignement coranique a tendance à disparaître au profit 

des écoles françaises dont les maîtres sont moins exigeants 

pour les cadeaux des élèves et leurs parents qu’aux maîtres 

d’écoles coraniques. Autrefois, en plus des élèves et étudiants 

jakanké, venaient les étudiants mandingues des provinces de 

la « Guinée Bissau, de la Casamance et du Sénégal, 

notamment de Vohi, Rakao, Combo, Niam, Rip, Niani ; les 

                                                           
8Fodé Bakary Touré, enseignant, entretien du 3 mars 2025, à Kindia. 



Revue ASTR-GHANA 
 

85 

Malinkés de la Haute Guinée (Baté, Oulada), les Sosos ou 

Landouma de la région côtière » (L. Mansare, 2017 : 327). 

Ces étudiants, dont l’âge se situait entre vingt et trente 

ans, venaient continuer leurs études jusqu’aux limites de leur 

courage ; et, après leurs études, ils recevaient de leurs maîtres 

l’affiliation kadria et retournaient chez eux pour ouvrir 

aussitôt des écoles coraniques et tenaient à côté de celles-ci 

des boutiques de ventes d’amulettes. Chose qui leur faisait 

bénéficier du prestige d’études lointaines prolongées et de la 

popularité d’une initiation vénérée.   

En dépit de toutes les difficultés et insuffisances de 

l’enseignement coranique, on retient qu’il avait existé une 

élite non négligeable de lettrés et savants jakanké ayant 

accédé à la littérature religieuse classique. « Certains savants 

ont su commenter dans leurs ouvrages les auteurs arabes et 

exprimer des idées originales en poésie, en littérature, en 

théologie, soit en langue arabe, soit en langue maternelle 

jakanké9 ». Mais nous n’avons eu accès à aucun de leurs 

écrits, contrairement à ceux des Peuls du Fouta-Djallon.  

Dans cette littérature négro-islamique, comme le 

disait Paul Marty, « tous les genres sont représentés dont 

entre autres le traité de grammaire, de philosophie, 

commentaires théologiques, prédications, droit, chronique, 

poèmes, conseils à l’usage du croyant, etc ». (P. Marty, 1921 

: p.128). Parmi les jurisconsultes et docteurs jakanké de 

Tuba, nous pouvons citer, entre autres, « Mamadou Kabir, 

Mamadou Diakhaba, Mamadou Sanoussi, Mamadou Kasso, 

Mamadou Bakhari, Mamadou Tassilimou, Mamadou Sirri, 

Mamadou Kassimatou, Mamadou Kharassi, Mamadou Rolli, 

Mamadou Toumadio, Mamadou Bounali » (A. Condé, 1992 : 

p.47).  

Selon la tradition orale, ces jurisconsultes cités par 

ordre de naissance sont les douze enfants de Karamba Diaby, 

                                                           
9Al-Hadj Salim Souaré, commerçant, entretien téléphonique du 25 mars 2025, à Tuba. 



Revue ASTR-GHANA 
 

86 

père fondateur de Tuba. Ce fut son sixième enfant, du nom de 

Mamadou Tassilimiou, qui hérita de l’influence spirituelle et 

de la sagesse de son père. Ces jurisconsultes n’étaient pas 

choisis par rapport au rang de naissance, mais par rapport au 

poids de la grandeur, la spiritualité, l’influence et la sagesse 

que chacun d’eux ou leurs descendances avaient incarné dans 

l’histoire de Tuba. Tous ces personnages jakanké étaient ceux 

qui tranchaient et décidaient toutes les affaires de la 

population jankanké de Tuba et voisins. 

Le karamoko de Tuba tissait de bonnes relations avec 

les autres marabouts du Fouta et même avec le Waliou de 

Goumba. « Ils échangeaient cependant des cadeaux et des 

lettres de courtoisies pour éviter des polémiques entre les 

lettrés et des Talibés. Aussi, les échanges de renseignements 

sur les mercuriales du caoutchouc, du riz, du mil, des affaires 

de femmes ou de captifs étaient courants » (P. Marty, 1921 : 

p.128). Contrairement aux Peuls qui restaient toujours 

confinés en petits groupes, dans les limites de leur village ou 

de leur diwal, d’après la tradition orale, « ce sont les Jakanké 

de Tuba qui obligèrent ces Peuls à la sociabilité pour sortir 

des horizons étroits. Ils se donnaient les filles en mariages et 

échangeaient des captifs10 ». 

Affirmons enfin que les Jakanké de Tuba étaient très 

ravis de voir s’élever à côté de leur père un digne successeur 

de Karamoko Kutubo. De 1890 à 1905, son auditoire se 

composait de deux cents Talibés environs, constitués de 

Jakanké, de Peuls venus de tous les points, de Mandingo 

venant du N’Gabou et de la Casamance. Il conféra à cette 

date le Wird kadria reçu de son père. Dès lors, sa renommée 

augmentait à travers de nombreux disciples qu’il recevait. 

C’est pourquoi, de nos jours, dans tout le Fouta, la Basse 

Guinée, la Haute Guinée, la Guinée Bissau, le Sénégal, la 

Gambie, etc., les gens se souviennent de lui. Il fut suivi de 

                                                           
10Idem. 



Revue ASTR-GHANA 
 

87 

Karamba Sankun qui entreprit des tournées pastorales dont le 

but était, non seulement de se procurer des ressources, mais 

aussi répandre l’Islam par des visites de ses fidèles, des 

distributions d’affiliations et de prédications islamiques. 

L’enseignement supérieur ou universitaire, quant à 

lui, était recherché par ceux-là qui voulaient se créer une 

situation de lettrés. Les marabouts enseignants et les élèves 

s’occupaient des écoles coraniques. Certains élèves ou 

étudiants portaient les titres, comme Talibés, c’est-à-dire les 

élèves, Cerno11; Fodé12; tafsir13 ; Alfa14; waliou15; Al-Hadj ; 

Hadja16. Ces titres sont portés aussi par les Peuls et ils ont la 

même signification.  

 

3. Les pratiques islamiques des karamoko  

 

Bon nombre de Karamoko du Fouta et surtout les 

Diakhanké se livrent au commerce de la religion et font l’objet 

de consultation pour le sort d’un individu ou de sollicitations 

pour l’obtention de talismans et de gris-gris. « La racine raqâ = 

faire des incantations de guérison, en l’occurrence coranique 

(s75v27), a cependant servi de base de légitimation à la plupart 

des pratiques talismaniques ultérieures et, de nos jours, sous 

l’appellation ruqiya, jouit d’un statut privilégié parmi les 

nouveaux exorciseurs islamiques » (C. Hamès (dir.), 2007 : 

17). On rejoint les conclusions anthropologiques générales sur 

le fonctionnement de la magie qui est, par définition, ce dont 

on accuse efficacement les autres. Avant d’être une pratique ou 

une action sur le monde, la magie est accusation d’une pratique 

ou d’une action. « Mais la magie n’est pas seulement une idée 

ou une représentation offensive en direction des autres ; dans la 
                                                           
11Désigne en pular ceux qui ont entièrement lu le coran mais ne l’ont pas interprété.  
12En malinké et soussou est équivalent à Thierno et à tafsir). 
13Désigne en pular ceux qui ont lu et interprète le Coran. 
14Signifie en malinké savant, le prince de la science.  
15Signifie en pular saint investi par Dieu.  
16Est réservé à celui ou celle qui a fait le pèlerinage à la Mecque.  



Revue ASTR-GHANA 
 

88 

réalité effective de sa mise en œuvre, elle est une science, un 

savoir-faire qui fait l’objet d’un apprentissage, d’une initiation. 

À plusieurs reprises, le Coran nous présente la magie comme le 

résultat de la transmission d’un savoir » (C. Hamès (dir.), 

2007 : 24). 

L’idée de l’enseignement d’un savoir magique est 

conçue ici dans un sens métaphorique-cela se passe comme si, 

cela ressemble à - pour traduire le fait que cette science n’est 

pas d’origine humaine, mais qu’elle vient d’ailleurs, « qu’elle 

est inspirée aux hommes par des entités spirituelles 

supérieures, anges ou génies, voire divinité » (C. Hamès (dir.), 

2007 : 24). La plupart des grands hommes charismatiques, dans 

l’islam comme dans d’autres traditions religieuses, sont dotés 

d’un pouvoir17 qui s’exerce d’une façon favorable sur leurs 

suivants et défavorables sur leurs détracteurs. « L’imprécation 

et la malédiction font partie de leur arsenal d’élimination et 

d’anéantissement, y compris physique, d’un adversaire » (C. 

Hamès (dir.), 2007 : 24). Prenant appui sur l’injonction 

coranique et sur les pratiques mystiques largement engagées à 

son époque, Constant Hamès « l’auteur du Shams, al-Bûnî 

introduit les « plus beaux noms d’Allah » dans des procédés 

particuliers de fabrication de carrés magiques : chaque lettre 

des noms d’Allah est convertie dans sa valeur numérique. Ces 

carrés magiques, encadrés par des prescriptions astrologiques, 

forment la base de l’ouvrage al-Bûnî historiquement très 

répandu dans l’ensemble du monde musulman » (C. Hamès 

(dir.), 2007 : 43). 

Pour la consultation sur le sort, d’après notre 

informateur, « les Karamoko diakanké usent des ouvrages 

arabes, par exemple l’ouvrage d’al Burî‘, ‘’Le grand soleil des 

connaissances’’, qui traitent de la matière pour tenter de 

déceler les secrets de l’avenir. Les marabouts prescrivent 

généralement des sacrifices ou font des recommandations de 

                                                           
17C’est la notion de baraka. 



Revue ASTR-GHANA 
 

89 

nature diverse18 ». Par exemple, ne pas aller à telle cérémonie 

parce qu’un malheur quelconque vous y serait causé par les 

sorciers ou les génies. Comme sacrifice, ils peuvent parfois 

recommander la kola blanche. Selon la même source, « le 

karamoko demandait souvent d’accrocher un papier blanc, une 

clochette ou une bouteille d’eau lustrale au-dessus de la porte 

ou au toit de la case19 ». Cette information est connue et 

pratiquée par une large majorité de la population musulmane, 

surtout dans les centres ruraux. 

Ces sacrifices reposent sur les significations qui ne nous 

ont pas été révélées avec précision. Toutefois, on pense que le 

papier blanc symbolise l’honnêteté, la clarté et la pureté qui 

sont très souvent recommandées par la religion musulmane. Le 

blanc est aussi, pour le monde arabe, un moyen de protection 

contre l’ardente radiation solaire. Peut-être, à partir de ces 

données, le musulman pense-t-il se protéger contre les mauvais 

esprits. Dieu protège ce qui est pur, blanc. C’est probablement 

de ces considérations que provient l’importance du vêtement 

blanc pour le musulman.  

La clochette, quant à elle, symbolise l’indiscrétion. 

Celui qui la porte sur soi ne saurait passer inaperçu. Accrochée 

à un lieu de passage de manière à toucher tout passant, la 

clochette signalerait tout visiteur discret. Or, on pense 

généralement que les mauvais esprits et les sorciers entrent 

discrètement dans les cases. Pour empêcher ces présences 

malveillantes, la clochette serait un bon moyen d’alerte qui 

éloignerait tout malfaiteur. La bouteille d’eau lustrale, de son 

côté, éloignerait tous les mauvais esprits et protègerait la 

famille. Elle aurait cette vertu par le fait que la parole de Dieu, 

c'est-à-dire les versets coraniques, est entrée dans sa 

confection.  

                                                           
18Al-Hadj Karamba Diaby, enseignant franco-arabe, entretien du 13 mai 2025, à Kindia. 
19Idem. 



Revue ASTR-GHANA 
 

90 

 Le choix de la porte et du toit pour placer ces sacrifices 

est également significatif. Les marabouts et les guérisseurs 

traditionnels qui les recommandent pensent que les mauvais 

esprits et les sorciers passent par ces endroits pour entrer dans 

les cases et causer des malheurs aux familles. Ce serait à ces 

endroits qu’il serait facile de barrer la route aux mauvais 

esprits.  

Les musulmans du Fouta-Djallon semblaient beaucoup 

croire en l’efficacité de ces sacrifices. Ils n’hésitaient pas à 

trouver des liaisons entre un sacrifice qui leur avait été prescrit 

il y a des années et un incident fortuit quelconque qui leur était 

arrivé et auquel ils l’ont échappé belle ; « sadaka tè mina la a 

boolo20 », dit un dicton populaire. On peut donc être sauvé 

d’une mauvaise situation par le sacrifice réalisé par un ancêtre, 

par exemple. C’était pourquoi chaque père de famille était 

amené à faire des sacrifices pour ses enfants. 

Le karamoko fabriquent également des talismans et des 

amulettes pour, disent-ils, traiter toutes sortes de maladies. 

Notons qu’une bonne partie des maladies qui attaquent les 

Africains, en général, et les populations du Fouta, en particulier 

sont attribuées aux sorciers ou aux mauvais génies. Donc, les 

pratiques médicales maraboutiques sont essentiellement 

orientées vers la lutte contre ces mauvais esprits. C’est ce qui 

fait dire à Benjamin F. Soare (2007 : 209) que « Les multiples 

pratiques ésotériques musulmanes communément en usage au 

Mali, de vocabulaire arabo-islamique, comprennent des prières 

et bénédictions spécifiques, du’a en diakanké, en malinké et en 

pular, des consignes ou conseils concernant les aumônes, 

sadaqa ; la géomancie, raml ;  la retraite mystique, khalwa ; la 

confection de textes écrits21, etc ».  

                                                           
20Le sacrifice n’agit pas forcement le jour qu’on l’a fait. Son action peut durer longtemps. Des fois, ce sont 

des fils ou petits fils qui profitent de ce sacrifice, croient ces musulmans. 
21Portés ou conservés comme amulettes, ou encore ingérés ou utilisés comme lotion après dilution dans l’eau 

de l’encre ayant servi à les tracer. 



Revue ASTR-GHANA 
 

91 

À cet effet, deux catégories de talismans sont 

particulièrement utilisées : 

Le premier, d’après notre informateur22, est fait d’une mixture 

des feuilles végétales comme le dunddukè (saccocephalus), le 

sindya (cassia siaberiana) et le teli (erytropheum guineense). 

Pour la fabriquer, les marabouts mélangent les feuilles dans 

une calebasse d’eau, tout en récitant des versets coraniques et 

en crachant de temps en temps dans le mélange, puis ils la font 

boire, précise notre interlocuteur. Ce genre de talisman a pour 

vertu de rendre l’utilisateur toxique pour le sorcier et 

invulnérable par tout esprit maléfique.  

Le second est une eau lustrale par laquelle on a lavé un 

texte religieux écrit sur une planchette de bois, à en croire Al-

Hadj Karamba Diaby. Ce genre de talisman réalisé à partir des 

versets coraniques est considéré comme le plus efficace et 

attire une clientèle considérable. Aussi le premier aliment du 

nouveau-né est-il une eau lustrale faite de Bissimillahi (Au 

nom de Dieu).  

Toutes les maladies que le guérisseur traditionnel ne 

réussit pas à soigner sont traitées généralement par les 

marabouts. Nombre de ces « marabouts » gagnent leur vie ou 

augmentent leurs revenus venant de l’agriculture ou du 

commerce en confectionnant des amulettes, en étant devins et 

guérisseurs ; on peut les trouver presque dans chaque village, 

bourg ou ville du pays. Cependant, il existe pratiquement « un 

consensus au Mali pour opposer à ces figures mineures, que 

certains dénoncent comme charlatans ou bonimenteurs, un très 

petit nombre de personnes de vraiment grande envergure, 

possédant les attributs du « charisme », selon Weber, 

dénommées « les grands marabouts » dans le parler local » (B. 

F. Soare, 2007 : 210). Selon les clients, les chefs religieux et 

leurs disciples, une personne rencontrant un problème 

particulier peut rechercher l’intervention d’un « grand 

                                                           
22Al-Hadj Karamba Diaby, enseignant franco-arabe, entretien du 13 mai 2025, à Kindia. 



Revue ASTR-GHANA 
 

92 

marabout ». Cependant, on ne dérangera pas un chef religieux 

vénéré pour un problème sans importance ; dans ce cas, « il est 

généralement conseillé de rechercher soit un acteur de second 

plan, soit un spécialiste ayant la compétence » (B. F. Soare, 

2007 : 211).  

Une fois le problème connu, le chef religieux informe le 

requérant de sa capacité à l’aider. Pour ce faire, il lui est 

souvent nécessaire de « regarder », c’est-à-dire de procéder à 

une sorte de consultation ésotérique, très souvent en ayant 

recours à l’istikhâra. Dans certains cas, le consultant recevait le 

talisman à utiliser en lotion ou en potion-ce qu’on nomme 

communément nasi en langue vernaculaire. Ce talisman était à 

utiliser pendant une durée de quelques jours, une semaine, 

voire plus. En outre, le chef religieux peut aussi indiquer à son 

visiteur le type d’aumônes ou de « sacrifices », sadaqa, 

nécessaires pour résoudre tel problème particulier. Il s’agit 

souvent de « grands animaux domestiques et/ou d’objets tels 

l’or, des vêtements, des noix de cola, dont la couleur est 

presque toujours précisée selon un système tripartite rouge, 

noir ou blanc, le rose » (B. F. Soare, 2007 : 211). 

B. F. Soare ne mentionna pas une seule fois ce qui était 

requis comme paiement par les élèves. « Lorsqu’ils sont 

satisfaits des services passés d’un leader religieux, ils lui 

envoyaient périodiquement des cadeaux-argents, montres, etc » 

(B. F. Soare, 2007 : 212-213). 

 

 

 

 

Conclusion 

 

Nous retenons que cet article montre que le terme 

karamoko comporte une signification très précise et plus 

respectable, donner à un homme important dans la société 



Revue ASTR-GHANA 
 

93 

musulmane de Tuba. Le karamoko rend d’énormes services à 

la communauté à travers l’enseignement du Coran et les 

multiples pratiques islamiques (guérison des malades, 

fabrication des talismans, des amulettes et des bénédictions).   

Ces talismans et amulettes agissent sur la psychologie du 

porteur qui respecte les choses mystérieuses et vénère les 

écritures, surtout quand celles-ci sont censées être la parole de 

Dieu. Ces recettes du karamoko donnent un grand espoir aux 

malades. Ils engendrent la confiance au porteur et lui 

permettent d’avoir un esprit d’endurance. 

Quant à la mixture de feuilles et d’écorces d’arbres, que 

le karamoko fabrique et recommande de boire, elle peut avoir 

une action thérapeutique non négligeable, vu que certaines 

plantes ont un pouvoir médical essentiel. Mais le patient fait 

plutôt confiance à l’eau lustrale faite avec l’alphabet arabe 

qu’au pouvoir guérisseur des plantes. 

 Par ailleurs, le karamoko ne travaille pas gratuitement. 

Il lui faut des cadeaux et des sacrifices qu’il ajoute à sa fortune 

déjà considérable. Aussi, certains de ces objets sacrificiels 

rejoignent-ils la masse de ceux qui sont redistribués aux 

pauvres. Le karamoko fait également profiter les cordonniers 

qui enjolivent les amulettes par des figurines d’inspiration 

musulmane ou non musulmane. Ainsi être Karamoko à Tuba, 

c’est avoir la maîtrise parfaite du Coran et des pratiques 

islamiques dignes de nom.  

 

 

 

4. Sources et références bibliographiques 

 

    4.1. Sources orales 

Al-Hadj Karamba Diaby, 57 ans, enseignant franco-arabe, 

entretien du 13 mai 2024, à Kindia. 



Revue ASTR-GHANA 
 

94 

Al-Hadj Salim Souaré, 55 ans, commerçant, entretien 

téléphonique du 25 mars 2025, à Tuba. 

Alpha Denko Diaby, Karamoko coranique, 61 ans, entretien 

téléphonique du 10 mars 2025, à Tuba. 

Fodé Bakary Touré, 40 ans, enseignant, entretien du 3 mars 

2025, à Kindia. 

 

2. Référencés bibliographiques 

 

ARCIN André, 1911. Histoire de la Guinée française, Rivières 

du sud, Fouta- Djallon,         

région du sud Soudan, Paris, édition Augustin Challamel, 752 

p.  

CONDE Agna., « La Mosquée de Tuba », mémoire de 

Maîtrise, UGANC, 1992, 69 p. 

HAMES Constant (dir.), 2007. Coran et talismans : Textes et 

pratiques magiques en milieu                   musulman, Paris, 

Editions Karthala, 416 p. 

LE PRINCE, (1906-1907). ‘’journal de marche et de 

renseignement du cercle de Labé’’. 

MARTY Paul, 1921. L’islam en Guinée. Fouta-Djallon. Paris, 

Leroux, 588 p. 

MANSARE Lamine, 2017. Histoire des Mandingues au Fouta-

Djallon du 18ème au 19 ème     siècles: Alliance et conflits, 

acculturation et survie identitaire, Nantes (France), Thèse de   

doctorat unique, 586 p. 

ROBINSON David, 1988. La Guerre Sainte d’Al-hajj Umar, 

Paris, Editions Khartala, 413 p. 

ROBINSON David et TRIAUD Jean Louis (éds), 1997. Le 

temps des marabouts : Itinéraires et stratégies islamiques en 

Afrique occidentale française V. 18880-1960, Paris, Editions 

Karthala, 583 p. 

SAMBE Bakary, « Islam " noir " : construction identitaire ou 

réalité socio-historique ? »    



Revue ASTR-GHANA 
 

95 

consulté sur le net le 14 mars 2025 avec le lien  

http://www.persocite.com/Orient/sambe.htm. 

SOARES Benjamin F. 2007. « Les sciences ésotériques 

musulmanes et le commerce des amulettes au Mali » in Coran 

et talismans : Textes et pratiques magiques en milieu 

musulman de Constant Hamès (dir.), Paris, Editions Karthala, 

pp.209-218. 

STEWART Charles, 1997. "Colonial justice and the Spread of 

Islam in the Early Twentieth  

Century’’, p.53-66 in David Robinson et Jean -Louis Triaud 

(éds), Le temps des marabouts, Itinéraires et stratégies 

islamiques en Afrique occidentale française, v. 1880-1960, 

Paris, Karthala, 584 p. 

WILKS Ivor, 1968. “The transmission of Islamic Learning in 

the Western Sudan” in Literacy in Traditional Societies, ed. 

Jack Goody, CUP, pp.161-197. 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.persocite.com/Orient/sambe.htm

