Revue ASTR-GHANA

« Role du Karamoko dans la communauté jakanke
de Tuba au Fouta- Djallon »

Lamine MANSARE
Maitre-assistant en Histoire
Université de Kindia, République de Guinée
lamine.manssare47@gmail.com
(+224) 622 44 86 90

Résumé :

Notre étude porte sur le karamoko dans la communauté jakanké du Fouta-
Djallon. Ce karamoko rend d’énormes services et réalise de multiples
pratiques islamiques (guérison des malades, fabrication des talismans et
des amulettes). Les objectifs visés pour cette étude portent sur les
enseignements donnés et les pratiques islamiques réalisés par le karamoko
dans la communauté jakanké de Tuba. Le karamoko, a travers la guérison
des malades, la fabrication des talismans et les amulettes, réussissent a
satisfaire la communauté tout en en tirant eux-aussi profit. Pour atteindre
ces objectifs, nous avons adopté la méthodologie documentaire et la
recherche de terrain. La recherche documentaire a consisté a faire
l'analyse et la synthése des écrits des auteurs ayant travaillé sur les
marabouts, d’une part, et le karamoko, d’autre part. Enfin, nous avons
utilisé [’entretien semi-directif (voire des entretiens téléphoniques), en
cherchant auprées de certaines personnes ressources a comprendre le réle
joué par le karamoko a Tuba, tout comme [’observation participante et des
discussions ont été utilisées. Les résultats obtenus sont issus de l’analyse et
la synthése des travaux. Dans la premiére partie, nous avons étudié les
types d’enseignement islamique donnés par le karamoko a cette
communauté et, dans la seconde partie, nous avons analysé les pratiques
islamiques exercées par ce karamoko & Tuba.

Mots clés : Karamoko, Tuba, Jakanke, Islam, Communaute.

Introduction
La premiére moitié du XIX® siecle peut étre

considérée comme 1’age d’or de I’Islam au Fouta-Djallon :
c’est le temps des marabouts de renommeée, des saints

72


mailto:lamine.manssare47@gmail.com

Revue ASTR-GHANA

célebres, mais aussi de la diffusion et du rayonnement de
I’Islam. Des foyers culturels célébres dirigés par les
marabouts constituaient de veéritables universités dans la
région ou le maraboutisme est devenu une pratique
récurrente.

Ce maraboutisme, loin d’étre un phénomeéne
caractéristique de 1’ Afrique noire, comme, On est souvent porté
a le croire, est un fait général dans le monde musulman. Partout
ont existé ces personnages religieux plus ou moins lettrés,
magiciens ou guérisseurs, parfois mystiques, souvent affiliés a
une confrérie, parfois méme maitres de leurs confréries :

«En orient, le saint est souvent un fondateur de
confrérie soufi ; au Maghreb, ils sont des hommes qui se
sont “’opposés a I’envahisseur non islamisés “* et aussi
ont protégé les frontieres de I’Islam, les Shaykh
(marabout), dans les langues négro-africaines, ce
personnage s’appelle Thierno chez les Toucouleurs et
Sereny chez les Wolfs, Karamoko chez les Mandé,
Modibo et Fodyo chez les pouls (Peuls) » (A. CONDE,
1992 : p.10.)

Le mot marabout est apparu en francais avec les
relations de voyage du XVI° siecle. C’est une déformation de
I’arabe al-murabit qui signifie littéralement “’les gens qui sont
des places fortes’’. Contrairement aux principes du Coran, le
marabout est apparu partout dans une religion sans clergé,
comme I’intermédiaire entre la créature et le Créateur.
Certaines sectes sont allées jusqu’a affirmer que « la religion
consiste en I’obéissance a 1’égard d’un homme » (A. Conde,
1992 : p.10.). Pour ces sectes, I'une des priéres les plus
intéressantes est la priére de demande (doa) au saint justifiée
d’ailleurs par le Coran : « Invoquez-moi et je vous exaucerai

73



Revue ASTR-GHANA

XL-62 », ajoute Al-Hadj Salim Souarél. Les chercheurs
n’aiment pas parler de « marabouts », et ils ont raison. Le
terme est chargé de connotations multiples, certaines
péjoratives. « Mais le mot existe, il a été cultivé et développé,
depuis le début du XVII° siecle, et il a été largement employé
au XX° siecle » (D. Robinson et J. L. Triaud, 1997 : p.11).
Nous avons décidé d’en assumer, avec les précautions
nécessaires, 1'usage parce qu’il est issu du terrain et d’une
époque, et qu’il permet d’identifier clairement, encore
aujourd’hui, un certain nombre d’acteurs. (D. Robinson et J. L.
Triaud, 1997 : p.13). Ces élites prospérent dans un role
d’intermédiaires entre «ciel et terre, entre dominants et
dominés » (D. Robinson et J. L. Triaud, 1997 : p.18).

Ce role des élites musulmanes fut sans doute d’autant
plus important que les Frangais avaient d’emblée disqualifié,
pendant la coloniale francaise, les détenteurs anciens du
pouvoir, a la différence de ce que « les Britanniques firent au
Nord Nigéria, dans le‘’califat colonial’” » (Charles Stewart,
1997 : p.55). Charles Stewart ajoute que le colonisateur
francais suivait en effet, « une politique délibérée de promotion
des intéréts d'autorités musulmanes choisies...sapant 1’autorité
de la classe guerriere et la remplacant par des clercs
musulmans ».

Cette politique du colon frangais, également decrite par
Klein, et en référence a ses conséquences sur la vie politique au
vingtiéme siécle par Behrman, et étudiée par Cruise O’brien,
chercha simultanément a ruiner le pouvoir des classes
“’guerriéres’’ antérieures c’est-a-dire les féticheurs. Les colons
ont remplaceé ces féticheurs guérisseurs par les marabouts
musulmans ou karamoko qui deviennent aussitdt des agents de
contr6le dans les affaires administratives (Charles Stewart,
1968 : p228). De cela, les élites musulmanes surent tirer un

Al-Hadj Salim Souaré, commercant, entretien téléphonique du 25 mars 2025 a Tuba.

74



Revue ASTR-GHANA

regain d'influence et de prestige, et parfois des avantages
matériels non négligeables.

Ce fut la période pendant laquelle la combinaison de
nouvelles opportunités commerciales et d'une pratique
islamique rationalisée sous 1’hégémonie coloniale donnérent
naissance a une nouvelle génération de marabouts, incarnée a
de nombreux égards par ce que Sall appelle le « marabout
fonctionnaire », tel qu’on 1’observe dans le cas des carriéres de
« Seydou Nourou Tall, Sidiyya Baba et Sa’ad Bu » (Charles
Stewart, 1997 : p.55).

Néanmoins, la période du XX°® et XXI® siécles était
aussi celle du développement du “’charisme’” des marabouts,
qui, d'apres Jean-Louis Triaud, « devenait la principale réponse
a la situation coloniale » (David Robinson et Jean-Louis Triaud
(éds), 1999 : p.414). Le marabout devint celui qui avait acces
au surnaturel et qui prenait place dans ‘’I’économie des
miracles”’. D’ou son souci de se placer dans la continuité des
grands saints, par exemple en multipliant les affiliations a la
Tidjaniyya (Confere le cas d'al-Hajj Malik Sy, analysé par Said
Bousbina cité par Charles Stewart, 1997 : p.55) ou en
consignant par éecrit leur histoire (Confére l'ccuvre de Harun
Wuld Al-Shaykh Sidiyya, analysée par Abdel Wedoud Ould
Cheikh cité par Charles Stewart, 1997 : p.55). Cette
accommodation s’accompagne donc d’une « relance et d’une
réorientation de [Dactivit¢é dans des domaines laissés
disponibles par le nouveau pouvoir, comportant un effort dans
le domaine de I’enseignement islamique — “’traditionnel’’ ou de
type nouveau- et un renforcement de la dévotion ».
(Mouhamed Moustapha Kane sur AlHajj Mahmoud Ba
Diowol, et de Louis Brenner cités par Charles, 1997 : p.55)

Le marabout dont parlent ces différents auteurs, avec
toutes les nuances pres, n’est au Fouta-Djallon en général et a
Tuba en particulier que le karamoko, d’ou le choix de notre
theme de recherche: «Rdle du karamoko dans la

75



Revue ASTR-GHANA

communauté jakanké de Tuba au Fouta-Djallon ». Ce
théme fait donc référence a la connaissance de cet homme,
mais en méme temps a I’enseignement qu’il dispense et aux
divers services sociaux qu’il rend. Les raisons du choix de ce
theme s’expliquent par le fait qu’en Guinée, nous constatons
que le maraboutisme est une pratique courante du karamoko,
surtout celui vivant dans la communauté jakanké de Tuba, et
que cette pratique est beaucoup appréciee par les populations a
dominante musulmane.

Les auteurs consultés sur cette question comme André
Arcin (1911), Le Prince (1906-1907), Bakari Sambé (2016),
David Robinson (1988), David Robinson et jean Louis Triaud
(1997), Martin Klein (1968), Lucy Behrman (1970), Donald
Cruise O’ Brien (1971), ont abordé la portée, la notion, le role
qu’avaient joué les marabouts a travers les siecles d’histoire.
Mais, nulle part, ils n’ont mentionné le mot et le role du
karamoko dans la communauté jakanké de Touba au Fouta-
Djallon. Seuls, les auteurs Agna Condé (1992) et Lamine
Mansaré (2017) ont abordé I’histoire des Jakanké de Tuba au
Fouta-Djallon dans leurs ouvrages qui ont été une source
d’inspiration pour ce travail. Beaucoup d’informations en sont
tirées.

Pour cet article, nous nous proposons de faire une
étude du rdle que joue le Karamoko dans la communauté
jakanké de Tuba en Guinée. C’est pour cette raison que notre
question de recherche est le Karamoko a-t-il joué un role
primordial dans la communauté jakanké de Tuba? De cette
question principale découlent des questions subsidiaires
comme :

- Quels types d’enseignement islamique donne le
Karamoko a Tuba ?

76



Revue ASTR-GHANA

- Quelles pratiques islamiques exerce-t-il le
Karamoko au sein de la communauté jakanké de
Tuba ?

Nous partons de I’hypothése que le Karamoko joue
effectivement un réle trés important dans la communauté
jakanké de Tuba au Fouta-Djallon. Il assure dans cette
communauté I’enseignement coranique et guérisse les
populations tout en en tirant évidemment des bénéfices
considérables.

Les objectifs visés pour cette étude permettent de

comprendre et d’analyser le réle que joue le karamoko, les
enseignements donnés et les méthodes de guérison utilisées
dans cette communauté jakanké de Tuba.
Pour atteindre ces objectifs, nous avons adopté la recherche
documentaire et la recherche de terrain. La recherche
documentaire a consisté a faire I’analyse et la synthése des
écrits des auteurs ayant travaillé sur les marabouts, d’une part,
et le karamoko, d’autre part. Enfin, nous avons utilisé
I’entretien semi-directif (voire des entretiens téléphoniques), en
cherchant auprés de certaines personnes ressources a
comprendre le role joué par le karamoko a Tuba, tout comme
I’observation participante et des discussions ont été utilisées.

Les résultats obtenus sont issus de I’analyse et la
synthese des travaux sur le rdle du karamoko dans la
communauté jakanké de Tuba au Fouta-Djallon. Pour cela,
nous avons étudié les types d’enseignement islamique donnés
par le karamoko dans cette communauté a Tuba et nous avons
analyse leurs pratiques islamiques.

1. La notion de marabout ou karamoko

Pour cette étude, nous montrons la complémentarité

77



Revue ASTR-GHANA

entre le mot marabout employé par les auteurs cités et le
préenom karamoko employé par la population jakanké de Tuba
(nom utilisé dans ce présent article). Ainsi, le nhom marabout,
pour reprendre le terme de Vincent Monteil, est de toutes les
couleurs. Selon André Arcin (1911 : p.120.), « Le marabout tel
qu’on le désigne en Afrique du nord n’existe pas en Guinée ;
dans les pays noirs, le marabout, c’est d’abord le chef, il est
conseiller ou notable ; parfois, il réunit des disciples autour de
lui et fonde un village qui devient indépendant des chefs du
pays ou le marabout s’établit ». Plus loin, Arcin ajoute que « le
marabout vit généralement des présents que lui font les éléves,
de la vente des amulettes et des offrandes forcées qui leur sont
dues d’apres la coutume ». (A. ARCIN, 1911 : p.120.)

En outre, Le Prince (1906-1907), ex-administrateur du
cercle de Labé, affirme que « Les marabouts locaux ont donc
une influence secondaire sur la vie politique générale, mais
ceux qui ont acquis une réputation non usurpée par leur savoir
et par I’autorité de leurs maitres jouissent d’un prestige qui va
croissant avec leur science et leur sainteté ».

Bakari Sambé, un auteur sénégalais, parle du marabout
pendant la colonisation, dans les sociétés africaines en général
et dans celle du Sénégal en particulier. Dans sa description, il
met en évidence le role et la place du marabout en I’ Afrique de
I’Ouest. Il précise a cet effet que :

« Les confréries et les marabouts doivent leur succes au
role qu’ils ont joué en comblant le vide socio-politique
consecutif a la destruction des anciennes entités sociales
et politiques par le colonialisme frangais. Ce réle leur
confere une dimension populaire et leurs chefs sont
reconnus comme des apdtres de I’Islam ou méme,
quelques fois, des héros nationaux. Aujourd’hui pres de

78



Revue ASTR-GHANA

95% des musulmans sénégalais appartiennent a des
confréries qui ont toutes en commun le message soufi
auquel 1l faudra ajouter une dose d’adaptation
sociologique. Ainsi le cheikh de la confrérie remplaca
le patriarche de la tribu déchu par le colonisateur. Les
séances délibératoires, ces assemblées " démocratiques
et égalitaires de 1’Afrique traditionnelle ™ dont parlait
Aimé Césaire, qui se tenaient sous " I’arbre a palabres ",
le penthie, en wolof, auront désormais lieu dans les
mosquées. Méme les mariages, a la différence d’autres
aires islamiques, y sont célébrés? ».

Cependant, les Francais resterent vigilants par rapport aux
dangers provenant de la rivalité qui pouvait se développer entre
une autorité politique islamique et I’Etat colonial. Il y eut en
effet une « “’mise en quarantaine’’ des autorités politiques
musulmanes au Sénégal, qui posa effectivement les fondations
de I’hégémonie frangaise sur la zone au XX° siécle » (D.
Robinson, 1988 : pp.415-435).

Pourquoi nous mentionnons que le marabout est un mot
francais qui désigne dans la langue vernaculaire jakanké le
Karamoko. C’est pourquoi nous disons que les attributions
données au marabout par les auteurs, dans I’histoire de
I’Afrique de I’Ouest en général et en Guinée en particulier,
sont a peu les mémes que la communauté jakanké de Tuba
donne au karamoko. En effet, selon Wilks, « un karamoko dans

les villes dyula, c’est celui qui a étudié les trois ceuvres®»

2Bakary Sambé, « Islam " noir " : construction identitaire ou réalité socio-historique ? » consulté sur le net le
14 mars 2024 avec le lien http://www.persocite.com/Orient/sambe.htm.

3pour la suite, on insiste sur le figh et sur les hadiths en particulier Bukhari et Muslim. A la fin de ce cycle le
karamoko regoit un Burnus. On définit, en milieu dyula, un karamoko par son isnad, chaine de transmission
plus que par ses origines de naissance. Il y a parmi eux des karamoko fameux qui ne sont pas d’origine
dyula, et certains d’ascendance non musulmane. Il est possible que ’accent mis sur 1’étude des trois ceuvres
indiquées plus haut est d’Al-Hadj Salimou Souaré. « On attribue également le turban a ceux qui ont étudié
ces trois ceuvres, et le burnous aux étudiants plus avancés en matiére d’étude de la jurisprudence ». Les
Dyulas jakanké pensent qu’ensuite, « la transmission du savoir s’est faite a travers trois lignées issues de ses
éléves » a savoir :

1. Muhammad Duguri, peu de choses sont connues de lui, il a travaillé & Koro, en Céte d’Ivoire ;

79



Revue ASTR-GHANA

suivantes : - Le tafsir al-Jalalayn de al Mahalli (1459) et ‘al-
Suyuti (1505) qui signifie commentaire du Coran ; - Al-shifa fi
ta’rif hugiig al-Mustafa par lyad Masa Ibn lyad lbn al-Sabti
(1149) qui signifie étude de la vie du Prophéte ; - Le muwatta’
d’imam Malik qui signifie étude de droit. C’est ainsi que, dans
la communauteé jakanké, Al-Hadj Salimou Souaré est considéré
comme le premier Karamoko pour avoir étudié et maitrisé ces
trois ceuvres.

Cependant, il faut noter qu’Al-Hadj Salimou
Souaré n’est pas a ’origine de la tradition d’études du Soudan
occidental, mais il 1’a revigorée et restructurée. En effet, « le
tarikhal sudan rapporte I’'importance du lettré Muhammad
Saganogho al-Wangara qui s’installa a Jenne a la fin XV°®
siécle, et serait I’héritier d’une tradition attestée déja dans
I’empire du Mali par Ibn Battura » (I. Wilks, 1968 : p.162).

En fait, le terme karamoko comporte une signification
trés précise et plus respectable, donnée a un homme important
dans la société musulmane de Tuba ; pour s’en convaincre, il
suffit d’analyser le dicton « Mansa ni karamoko lemu denni
gbundoma*» ou encore la remarque qu’on fait & propos de
certains hommes qui réussissent a bien mener leurs affaires
« Kaari lemu a karamokodi® » (C’est grice a ce karamoko que
j’aie réussi). Toutes ces analyses montrent que le prénom
karamoko est tres important dans la communauté jakanké de
Tuba mais, souvent, il faut que le porteur le mérite a travers ces
prouesses.

2. Enseignement islamique par les karamoko

Comme Kankan, Tuba fut au XIX® siécle la métropole

2. Al-Haji Yusuf Kasamba, c’est lui qui a organisé les études et le savoir parmi les Jakanke de I’ouest,
Gambie, Fouta Djalon, réalité décrite par le tarikh al-Madaniyya et rapporté par Wilks ;

3. Muhamamd Biini, il apparait dans les villes dyula plus a I’est, en gros celles étudiées par Wilks.

4C’est le chef et le marabout qui ont en commun le secret.

5C’est un tel son Karamo, celui qui lit, qui préche, qui récite.

80



Revue ASTR-GHANA

des études islamiques du Fouta. Elles étaient les deux villes
saintes de la Guinée. Kankan était suspecte aux
particularistes peuls. Mais ces derniers se furent inclinés
devant la reelle autorité scientifique des marabouts de Tuba
et ont envoyé de Labé et de Kade plusieurs de leurs enfants
pour parachever leurs études dans tout le cours du 19° siecle.

Les  marabouts enseignants  Moorolu, en
jakanké® sont généralement des hommes de la méme souche
mandingue que les autres populations de Tuba. lls sont
souvent cultivateurs de profession, ce qui leur permet
d’enseigner et de tirer profit des ¢éleves. Ils peuvent Etre
imams ou muezzins. D’ordinaire, ils se livrent au commerce
des amulettes et gris-gris traditionnels a Tuba et au Fouta et
dans les régions voisines en genéral. Ainsi, ils constituent une
catégorie sociale a part entiére au sein de la communauté
jakanké de Tuba. Ils sont des maitres guérisseurs et des
maitres de la tradition & Tuba.

Le karandinho désignent les éléves enfants, hommes
et femmes, qui font le primaire, et talibolu désignent les
talibés qui ont atteint le supérieur. Tous les jeunes enfants et
adolescents sont contraints de passer par 1’école coranique et
les jeunes Talibés venaient de tous les horizons.

L’enseignement se fait, d’aprés Agna Condé¢, 1992 :
p.41, « Le plus souvent en plein air, sous les vérandas ou
dans une case appropriée. Les planchettes, walakho, les
calames tirés des roseaux ou graminées, kalo, 1’encre faite a
base d’écorces et de feuilles, des ouvrages imprimés et
manuscrits sont des matériels scolaires ». Pour étre éléve,
ajoute 1’auteur, « c’est vers sept ans au plus tard que ’enfant
est mis chez le karamoko et, jusque vers dix ans, il n’est pas
tenu de faire la priére. A I’Age de dix ans, on enseigne

A Tuba, en réalité, les Jakanké appellent leur langue jakankakan, mais pour une question de commodité,
nous préférons désigner cette langue par le terme la langue jakanké ou bien on accompagne souvant le
Jakankeé par la préposition « en » pour parler de cette langue.

81



Revue ASTR-GHANA

I’enfant le livre coranique qui se divise en deux parties, a
savoir le haut Coran et le bas Coran » (A. Condé, 1992 :
p.41).

Cependant, on pense qu’un ¢léve intelligent, avec
occupation, bien sir, peut apprendre un demi-sununu par
jour”. En tenant compte des deux jours de repos du mi
mercredi au mi vendredi, un pareil éleve, semble-t-il, ne peut
mettre que quatre ans pour apprendre par cceur tout le Coran.
Cela signifie donc qu’a quatorze ans, I’enfant aura fini
I’instruction primaire. Cette étape s’accompagne aussi de
I’exercice d’écriture.

Le bas Coran est le deuxiéme degré d’instruction qui
consiste a lire le Coran par le haut sans discontinuité en le
comprenant parfaitement par la prononciation correcte des
mots. Cet exercice exige quatre nouvelles années.

Aprés ces huit années d’études, I’enfant devient un
Talibé et commence des études supérieures qui s’étendent sur
une longue durée. D’aprés nos sources, 1’éléve apprend
I’exégese, le droit, la théologie et les commentaires ou
I’interprétation du Coran. Entre temps, le karamoko I’initie
aux rites de la priere, du zikr de la confrérie, de la récitation
du chapelet. 1l approfondit son savoir-faire de la lecture,
I’écriture, I’explication du Coran et I’exégése pratique. En
effet, I’explication du Coran (fasrifo) se fait en jakanké. A ce
titre, I’étudiant doit expliquer plusieurs ouvrages locaux et
complete ses €tudes par ’apprentissage des éléments de la
science mystique. La cldture de cette étude coranique par
I’étudiant se fait a la mosquée devant plusieurs karamoko de
la région. Ce jour solennel est accompagné d’une cérémonie
grandiose a la hauteur de 1’événement.

Apreés les études supérieures, il y a aussi les études
post universitaires, notamment le doctorat qui consiste a
pénétrer dans le domaine des sciences islamiques. Son

"Alpha Denko Diaby, karamoko coranique, entretien téléphonique du 10 mars 2025 a Tuba.

82



Revue ASTR-GHANA

couronnement vaut le titre de moory marabout. Quant au
terme waliou ou kutubo, il désigne le ou les marabouts qui
ont atteint la parfaite sainteté, et ont la maitrise de la science.
C’est a ces marabouts que certains parents donnent le nom de
leur enfant, espérant que celui-ci puisse ressembler a son
homonyme, comme partout d’ailleurs au Fouta. Chose qui
arrive rarement car, selon ce dicton musulman, « ne devient
pas waliou celui qui veut, mais celui qui le mérite ».

L’enseignement a Tuba était gratuit mais, comme il
fallait entretenir les maitres, les éléves et les étudiants,
surtout des étrangers, une subvention en nature était donc
accordée a cet effet par les parents des éléves et étudiants
pour assister le maitre dans sa noble mission. En plus de ces
aides, les éleves et étudiants travaillaient dans le champ du
maitre, voire [’accompagnaient dans ces activités de
commergant. Aussi, a la fin de leurs études, ces éetudiants
octroyaient des cadeaux trés importants a leur karamoko en
souvenir du soin dont ils avaint été benéficiaires. Ces
différents moyens constituaient une source de revenu pour le
karamoko, surtout pour les plus méritants.

Ce fut le cas, par exemple, d’aprés nos informateurs,
de Karan Kutubo, de Karan Sankun, de Karan Walo et de
Karan Mady qui passaient de leur vivant pour des grands
médecins et grands magiciens tres puissants dont I’influence
atteignit certains chefs de Fouta, notamment Alfa Yaya
Diallo, Almamy Oumar Barry, etc. (L. Mansare, 2017 : 326).

Tuba étant un pole d’attraction pour les études
coraniques possédait dés lors une bibliothéque de medersa
trées fournie en ouvrages coraniques. On comptait dans son
université, d’aprés Paul Marty, «vingt et cing éminents
professeurs et plus de trois cents éleves venus de tous les
horizons de la Guinée et de la Casamance » (P. Marty, 1921 :
128). La bibliotheque de Tuba comptait « deux a trois cents,
voire cing cents ouvrages classés dans une douzaine de

83



Revue ASTR-GHANA

caisses » (P. Marty, 1921 : 128). Mais, apr¢es ’arrestation de
Karan Sankun par les Frangais, cette bibliotheque était restée
a la merci des pillards et des termites.

Selon le méme auteur, a partir de 1911 et durant toute
la colonisation, I’instruction coranique des enfants a Tuba
était toujours a 1’honneur ; par contre, I’instruction supérieure
était completement absente. Nous pensons que cela
s’explique par le fait qu’autrefois, les enfants étudiaient
durant leur adolescence et jeunesse, mais aujourd’hui ces
enfants sont contraints de s’adonner a [’agriculture, au
commerce et aux voyages. C’est pourquoi, la grande majorité
n’achevait méme pas la lecture du Coran dans le primaire et
ce n’est que quelques rares qui parviennent a étudier le droit,
la théologie, la grammaire, etc.

L’enseignement coranique a Tuba s’organisait en trois
séances d’études, d’aprés nos sources : le matin, de bonne
heure, 1’aprés-midi et la nuit (L. Mansare, 2017 : 327).
Cependant, deux jours de repos dans la semaine étaient
accordés, du mi mercredi au mi vendredi. Les vacances,
quant a elles, s’échelonnaient comme suit: du mois de
chaodl en arabe, sounkaro salo en jakanke, tout entier a la
deuxiéme ou la troisiéme décade du mois de djoual hijira en
arabe, donki karo en jakanké®. Mais cette réalité n’est pas
seulement propre aux Jakanké, elle 1’est partout au Fouta-
Djallon.

Cependant, par endroit dans cette région,
I’enseignement coranique a tendance a disparaitre au profit
des écoles francaises dont les maitres sont moins exigeants
pour les cadeaux des éléves et leurs parents qu’aux maitres
d’écoles coraniques. Autrefois, en plus des éléves et étudiants
jakankeé, venaient les étudiants mandingues des provinces de
la «Guinée Bissau, de la Casamance et du Senégal,
notamment de Vohi, Rakao, Combo, Niam, Rip, Niani ; les

8Fodé Bakary Touré, enseignant, entretien du 3 mars 2025, a Kindia.

84



Revue ASTR-GHANA

Malinkés de la Haute Guinée (Baté, Oulada), les Sosos ou
Landouma de la région cétiére » (L. Mansare, 2017 : 327).

Ces étudiants, dont I’age se situait entre vingt et trente
ans, venaient continuer leurs études jusqu’aux limites de leur
courage ; et, apres leurs études, ils recevaient de leurs maitres
I’affiliation kadria et retournaient chez eux pour ouvrir
aussitot des ecoles coraniques et tenaient a coté de celles-ci
des boutiques de ventes d’amulettes. Chose qui leur faisait
bénéficier du prestige d’études lointaines prolongées et de la
popularité d’une initiation vénéree.

En dépit de toutes les difficultés et insuffisances de
I’enseignement coranique, on retient qu’il avait existé une
élite non négligeable de lettrés et savants jakanké ayant
accédé a la littérature religieuse classique. « Certains savants
ont su commenter dans leurs ouvrages les auteurs arabes et
exprimer des idées originales en poésie, en littérature, en
théologie, soit en langue arabe, soit en langue maternelle
jakanké® ». Mais nous n’avons eu accés a aucun de leurs
écrits, contrairement a ceux des Peuls du Fouta-Djallon.

Dans cette littérature négro-islamique, comme le
disait Paul Marty, « tous les genres sont représentés dont
entre autres le traité de grammaire, de philosophie,
commentaires théologiques, prédications, droit, chronique,
poemes, conseils a 1’usage du croyant, etc ». (P. Marty, 1921
: p.128). Parmi les jurisconsultes et docteurs jakanké de
Tuba, nous pouvons citer, entre autres, « Mamadou Kabir,
Mamadou Diakhaba, Mamadou Sanoussi, Mamadou Kasso,
Mamadou Bakhari, Mamadou Tassilimou, Mamadou Sirri,
Mamadou Kassimatou, Mamadou Kharassi, Mamadou Rolli,
Mamadou Toumadio, Mamadou Bounali » (A. Condé, 1992 :
p.47).

Selon la tradition orale, ces jurisconsultes cités par
ordre de naissance sont les douze enfants de Karamba Diaby,

°Al-Hadj Salim Souaré, commergant, entretien téléphonique du 25 mars 2025, a Tuba.

85



Revue ASTR-GHANA

pére fondateur de Tuba. Ce fut son sixiéme enfant, du nom de
Mamadou Tassilimiou, qui hérita de I’influence spirituelle et
de la sagesse de son pere. Ces jurisconsultes n’étaient pas
choisis par rapport au rang de naissance, mais par rapport au
poids de la grandeur, la spiritualité, ’influence et la sagesse
que chacun d’eux ou leurs descendances avaient incarné dans
I’histoire de Tuba. Tous ces personnages jakanké étaient ceux
qui tranchaient et décidaient toutes les affaires de la
population jankanké de Tuba et voisins.

Le karamoko de Tuba tissait de bonnes relations avec
les autres marabouts du Fouta et méme avec le Waliou de
Goumba. « lls échangeaient cependant des cadeaux et des
lettres de courtoisies pour éviter des polémiques entre les
lettrés et des Talibés. Aussi, les échanges de renseignements
sur les mercuriales du caoutchouc, du riz, du mil, des affaires
de femmes ou de captifs étaient courants » (P. Marty, 1921 :
p.128). Contrairement aux Peuls qui restaient toujours
confinés en petits groupes, dans les limites de leur village ou
de leur diwal, d’apres la tradition orale, « ce sont les Jakanké
de Tuba qui obligerent ces Peuls a la sociabilité pour sortir
des horizons étroits. Ils se donnaient les filles en mariages et
échangeaient des captifs'® ».

Affirmons enfin que les Jakanké de Tuba étaient tres
ravis de voir s’¢lever a coté de leur pere un digne successeur
de Karamoko Kutubo. De 1890 a 1905, son auditoire se
composait de deux cents Talibés environs, constitués de
Jakanké, de Peuls venus de tous les points, de Mandingo
venant du N’Gabou et de la Casamance. Il conféra a cette
date le Wird kadria regu de son pere. Dés lors, sa renommeée
augmentait a travers de nombreux disciples qu’il recevait.
C’est pourquoi, de nos jours, dans tout le Fouta, la Basse
Guinée, la Haute Guinée, la Guinée Bissau, le Sénégal, la
Gambie, etc., les gens se souviennent de lui. Il fut suivi de

Oldem.

86



Revue ASTR-GHANA

Karamba Sankun qui entreprit des tournées pastorales dont le
but était, non seulement de se procurer des ressources, mais
aussi répandre I’Islam par des visites de ses fid¢les, des
distributions d’affiliations et de prédications islamiques.

L’enseignement supéricur ou universitaire, quant a
lui, était recherché par ceux-la qui voulaient se créer une
situation de lettrés. Les marabouts enseignants et les éleves
s’occupaient des écoles coraniques. Certains éléves ou
étudiants portaient les titres, comme Talibés, ¢’est-a-dire les
éleves, Cerno®; Fodé'?; tafsir'® ; Alfal*; waliou®; Al-Hadj ;
Hadja®. Ces titres sont portés aussi par les Peuls et ils ont la
méme signification.

3. Les pratiques islamiques des karamoko

Bon nombre de Karamoko du Fouta et surtout les
Diakhanké se livrent au commerce de la religion et font I’objet
de consultation pour le sort d’un individu ou de sollicitations
pour ’obtention de talismans et de gris-gris. « La racine raga =
faire des incantations de guérison, en 1’occurrence coranique
(s75v27), a cependant servi de base de Iégitimation a la plupart
des pratiques talismaniques ultérieures et, de nos jours, sous
I’appellation rugiya, jouit d’un statut privilégi¢ parmi les
nouveaux exorciseurs islamiques » (C. Hameés (dir.), 2007 :
17). On rejoint les conclusions anthropologiques générales sur
le fonctionnement de la magie qui est, par définition, ce dont
on accuse efficacement les autres. Avant d’étre une pratique ou
une action sur le monde, la magie est accusation d’une pratique
ou d’une action. « Mais la magie n’est pas seulement une idée
ou une représentation offensive en direction des autres ; dans la

Désigne en pular ceux qui ont entiérement lu le coran mais ne ’ont pas interprété.
2En malinké et soussou est équivalent & Thierno et a tafsir).

13Désigne en pular ceux qui ont lu et interpréte le Coran.

1signifie en malinké savant, le prince de la science.

5Signifie en pular saint investi par Dieu.

8Est réservé a celui ou celle qui a fait le pélerinage a la Mecque.

87



Revue ASTR-GHANA

réalité effective de sa mise en ceuvre, elle est une science, un
savoir-faire qui fait ’objet d’un apprentissage, d’une initiation.
A plusieurs reprises, le Coran nous présente la magie comme le
résultat de la transmission d’un savoir » (C. Hameés (dir.),
2007 : 24).

L’idée de D’enseignement d’un savoir magique est
congue ici dans un sens métaphorique-cela se passe comme si,
cela ressemble a - pour traduire le fait que cette science n’est
pas d’origine humaine, mais qu’elle vient d’ailleurs, « qu’elle
est inspirée aux hommes par des entités spirituelles
supérieures, anges ou génies, voire divinité » (C. Hames (dir.),
2007 : 24). La plupart des grands hommes charismatiques, dans
I’islam comme dans d’autres traditions religieuses, sont dotés
d’un pouvoir!’ qui s’exerce d’une facon favorable sur leurs
suivants et défavorables sur leurs détracteurs. « L’imprécation
et la malédiction font partie de leur arsenal d’élimination et
d’anéantissement, y compris physique, d’un adversaire » (C.
Hameés (dir.), 2007 : 24). Prenant appui sur l’injonction
coranique et sur les pratiques mystiques largement engagées a
son époque, Constant Hameés « I’auteur du Shams, al-Bani
introduit les « plus beaux noms d’Allah » dans des procédés
particuliers de fabrication de carrés magiques : chaque lettre
des noms d’Allah est convertie dans sa valeur numérique. Ces
carrés magiques, encadrés par des prescriptions astrologiques,
forment la base de 1’ouvrage al-B(ni historiquement tres
répandu dans I’ensemble du monde musulman » (C. Hames
(dir.), 2007 : 43).

Pour la consultation sur le sort, d’aprés notre
informateur, «les Karamoko diakanké usent des ouvrages
arabes, par exemple I’ouvrage d’al Buri‘, “’Le grand soleil des
connaissances’’, qui traitent de la matiere pour tenter de
déceler les secrets de I’avenir. Les marabouts prescrivent
généralement des sacrifices ou font des recommandations de

1Cest la notion de baraka.

88



Revue ASTR-GHANA

nature diverse®® ». Par exemple, ne pas aller a telle cérémonie
parce qu'un malheur quelconque vous y serait causé par les
sorciers ou les génies. Comme sacrifice, ils peuvent parfois
recommander la kola blanche. Selon la méme source, «le
karamoko demandait souvent d’accrocher un papier blanc, une
clochette ou une bouteille d’eau lustrale au-dessus de la porte
ou au toit de la case® ». Cette information est connue et
pratiquée par une large majorité de la population musulmane,
surtout dans les centres ruraux.

Ces sacrifices reposent sur les significations qui ne nous
ont pas été révélées avec précision. Toutefois, on pense que le
papier blanc symbolise 1’honnéteté, la clarté et la pureté qui
sont trés souvent recommandées par la religion musulmane. Le
blanc est aussi, pour le monde arabe, un moyen de protection
contre 1’ardente radiation solaire. Peut-étre, a partir de ces
données, le musulman pense-t-il se protéger contre les mauvais
esprits. Dieu protége ce qui est pur, blanc. C’est probablement
de ces considérations que provient I’importance du vétement
blanc pour le musulman.

La clochette, quant a elle, symbolise I’indiscrétion.
Celui qui la porte sur soi ne saurait passer inapercu. Accrochée
a un lieu de passage de maniére a toucher tout passant, la
clochette signalerait tout visiteur discret. Or, on pense
généralement que les mauvais esprits et les sorciers entrent
discretement dans les cases. Pour empécher ces présences
malveillantes, la clochette serait un bon moyen d’alerte qui
¢loignerait tout malfaiteur. La bouteille d’eau lustrale, de son
coté, éloignerait tous les mauvais esprits et protégerait la
famille. Elle aurait cette vertu par le fait que la parole de Dieu,
C'est-a-dire les versets coraniques, est entrée dans sa
confection.

18Al-Hadj Karamba Diaby, enseignant franco-arabe, entretien du 13 mai 2025, a Kindia.
PIdem.

89



Revue ASTR-GHANA

Le choix de la porte et du toit pour placer ces sacrifices
est également significatif. Les marabouts et les guérisseurs
traditionnels qui les recommandent pensent que les mauvais
esprits et les sorciers passent par ces endroits pour entrer dans
les cases et causer des malheurs aux familles. Ce serait a ces
endroits qu’il serait facile de barrer la route aux mauvais
esprits.

Les musulmans du Fouta-Djallon semblaient beaucoup
croire en l’efficacité de ces sacrifices. Ils n’hésitaient pas a
trouver des liaisons entre un sacrifice qui leur avait été prescrit
il y a des années et un incident fortuit quelconque qui leur était
arrivé et auquel ils 1’ont échappé belle ; « sadaka té mina la a
boolo® », dit un dicton populaire. On peut donc étre sauvé
d’une mauvaise situation par le sacrifice réalisé par un ancétre,
par exemple. C’était pourquoi chaque pere de famille était
amené a faire des sacrifices pour ses enfants.

Le karamoko fabriquent également des talismans et des
amulettes pour, disent-ils, traiter toutes sortes de maladies.
Notons qu’une bonne partie des maladies qui attaquent les
Africains, en général, et les populations du Fouta, en particulier
sont attribuées aux sorciers ou aux mauvais genies. Donc, les
pratigues médicales maraboutiques sont essentiellement
orientées vers la lutte contre ces mauvais esprits. C’est ce qui
fait dire @ Benjamin F. Soare (2007 : 209) que « Les multiples
pratiques ésotériques musulmanes communément en usage au
Mali, de vocabulaire arabo-islamique, comprennent des priéres
et bénédictions spécifiques, du’a en diakanké, en malinkeé et en
pular, des consignes ou conseils concernant les aumones,
sadaga ; la géomancie, raml ; la retraite mystique, khalwa ; la
confection de textes écrits??, etc ».

DLe sacrifice n’agit pas forcement le jour qu’on 1’a fait. Son action peut durer longtemps. Des fois, ce sont
des fils ou petits fils qui profitent de ce sacrifice, croient ces musulmans.

2portés ou conservés comme amulettes, ou encore ingérés ou utilisés comme lotion aprés dilution dans I’eau
de I’encre ayant servi a les tracer.

90



Revue ASTR-GHANA

A cet effet, deux catégories de talismans sont

particulierement utilisées :
Le premier, d’aprés notre informateur??, est fait d’une mixture
des feuilles végétales comme le dundduke (saccocephalus), le
sindya (cassia siaberiana) et le teli (erytropheum guineense).
Pour la fabriquer, les marabouts mélangent les feuilles dans
une calebasse d’eau, tout en récitant des versets coraniques et
en crachant de temps en temps dans le mélange, puis ils la font
boire, précise notre interlocuteur. Ce genre de talisman a pour
vertu de rendre [’utilisateur toxique pour le sorcier et
invulnérable par tout esprit maléfique.

Le second est une eau lustrale par laquelle on a lavé un
texte religieux écrit sur une planchette de bois, a en croire Al-
Hadj Karamba Diaby. Ce genre de talisman réalisé a partir des
versets coraniques est considéré comme le plus efficace et
attire une clientele considérable. Aussi le premier aliment du
nouveau-né est-il une eau lustrale faite de Bissimillahi (Au
nom de Dieu).

Toutes les maladies que le guérisseur traditionnel ne
réussit pas a soigner sont traitées généralement par les
marabouts. Nombre de ces « marabouts » gagnent leur vie ou
augmentent leurs revenus venant de D’agriculture ou du
commerce en confectionnant des amulettes, en étant devins et
guérisseurs ; on peut les trouver presque dans chaque village,
bourg ou ville du pays. Cependant, il existe pratiquement « un
consensus au Mali pour opposer a ces figures mineures, que
certains dénoncent comme charlatans ou bonimenteurs, un tres
petit nombre de personnes de vraiment grande envergure,
possédant les attributs du «charisme », selon Weber,
dénommeées « les grands marabouts » dans le parler local » (B.
F. Soare, 2007 : 210). Selon les clients, les chefs religieux et
leurs disciples, une personne rencontrant un probléme
particulier peut rechercher [Iintervention d’un «grand

2A]-Hadj Karamba Diaby, enseignant franco-arabe, entretien du 13 mai 2025, a Kindia.

91



Revue ASTR-GHANA

marabout ». Cependant, on ne dérangera pas un chef religieux
véneéré pour un probleme sans importance ; dans ce cas, « il est
géneralement conseillé de rechercher soit un acteur de second
plan, soit un spécialiste ayant la compétence » (B. F. Soare,
2007 : 211).

Une fois le probleme connu, le chef religieux informe le
requérant de sa capacité a 1’aider. Pour ce faire, il lui est
souvent nécessaire de « regarder », c’est-a-dire de procéder a
une sorte de consultation ésotérique, tres souvent en ayant
recours a I’istikhara. Dans certains cas, le consultant recevait le
talisman a utiliser en lotion ou en potion-ce qu’on nomme
communément nasi en langue vernaculaire. Ce talisman était a
utiliser pendant une durée de quelques jours, une semaine,
voire plus. En outre, le chef religieux peut aussi indiquer a son
visiteur le type d’aumoénes ou de «sacrifices », sadaga,
nécessaires pour résoudre tel probléme particulier. 1l s’agit
souvent de « grands animaux domestiques et/ou d’objets tels
I’or, des vétements, des noix de cola, dont la couleur est
presque toujours précisée selon un systeme tripartite rouge,
noir ou blanc, le rose » (B. F. Soare, 2007 : 211).

B. F. Soare ne mentionna pas une seule fois ce qui était
requis comme paiement par les éléves. « Lorsqu’ils sont
satisfaits des services passés d’un leader religieux, ils lui
envoyaient périodiquement des cadeaux-argents, montres, etc »
(B. F. Soare, 2007 : 212-213).

Conclusion
Nous retenons que cet article montre que le terme

karamoko comporte une signification tres précise et plus
respectable, donner a un homme important dans la société

92



Revue ASTR-GHANA

musulmane de Tuba. Le karamoko rend d’énormes services a
la communauté a travers I’enseignement du Coran et les
multiples pratiques islamiques (guérison des malades,
fabrication des talismans, des amulettes et des bénédictions).
Ces talismans et amulettes agissent sur la psychologie du
porteur qui respecte les choses mystérieuses et venere les
écritures, surtout quand celles-ci sont censees étre la parole de
Dieu. Ces recettes du karamoko donnent un grand espoir aux
malades. Ils engendrent la confiance au porteur et lui
permettent d’avoir un esprit d’endurance.

Quant a la mixture de feuilles et d’écorces d’arbres, que
le karamoko fabrique et recommande de boire, elle peut avoir
une action thérapeutique non négligeable, vu que certaines
plantes ont un pouvoir médical essentiel. Mais le patient fait
plutdt confiance a I’ecau lustrale faite avec 1’alphabet arabe
qu’au pouvoir guérisseur des plantes.

Par ailleurs, le karamoko ne travaille pas gratuitement.
Il lui faut des cadeaux et des sacrifices qu’il ajoute a sa fortune
déja considérable. Aussi, certains de ces objets sacrificiels
rejoignent-ils la masse de ceux qui sont redistribués aux
pauvres. Le karamoko fait également profiter les cordonniers
qui enjolivent les amulettes par des figurines d’inspiration
musulmane ou non musulmane. Ainsi étre Karamoko a Tuba,
c’est avoir la maitrise parfaite du Coran et des pratiques
islamiques dignes de nom.

4. Sources et références bibliographiques
4.1. Sources orales

Al-Hadj Karamba Diaby, 57 ans, enseignant franco-arabe,
entretien du 13 mai 2024, a Kindia.

93



Revue ASTR-GHANA

Al-Hadj Salim Souaré, 55 ans, commercant, entretien
téléphonique du 25 mars 2025, a Tuba.

Alpha Denko Diaby, Karamoko coranique, 61 ans, entretien
téléphonique du 10 mars 2025, a Tuba.

Fodé Bakary Touré, 40 ans, enseignant, entretien du 3 mars
2025, a Kindia.

2. Référenceés bibliographiques

ARCIN Andre, 1911. Histoire de la Guinée frangaise, Rivieres
du sud, Fouta- Djallon,

région du sud Soudan, Paris, édition Augustin Challamel, 752
p.

CONDE Agna., «La Mosquée de Tuba», mémoire de
Maitrise, UGANC, 1992, 69 p.

HAMES Constant (dir.), 2007. Coran et talismans : Textes et
pratiques magiques en milieu musulman, Paris,
Editions Karthala, 416 p.

LE PRINCE, (1906-1907). ‘’journal de marche et de
renseignement du cercle de Labé”’.

MARTY Paul, 1921. L’islam en Guinée. Fouta-Djallon. Paris,
Leroux, 588 p.

MANSARE Lamine, 2017. Histoire des Mandingues au Fouta-
Djallon du 18°™ au 19 ™ siécles: Alliance et conflits,
acculturation et survie identitaire, Nantes (France), These de
doctorat unique, 586 p.

ROBINSON David, 1988. La Guerre Sainte d’Al-hajj Umar,
Paris, Editions Khartala, 413 p.

ROBINSON David et TRIAUD Jean Louis (éds), 1997. Le
temps des marabouts : Itinéraires et stratégies islamiques en
Afrique occidentale francaise V. 18880-1960, Paris, Editions
Karthala, 583 p.

SAMBE Bakary, « Islam " noir " : construction identitaire ou
réalité socio-historique ? »

94



Revue ASTR-GHANA

consulté sur le net le 14 mars 2025 avec le lien
http://www.persocite.com/Orient/sambe.htm.

SOARES Benjamin F. 2007. « Les sciences ésotériques
musulmanes et le commerce des amulettes au Mali » in Coran
et talismans : Textes et pratiques magiques en milieu
musulman de Constant Hames (dir.), Paris, Editions Karthala,
pp.209-218.

STEWART Charles, 1997. "Colonial justice and the Spread of
Islam in the Early Twentieth

Century’’, p.53-66 in David Robinson et Jean -Louis Triaud
(éds), Le temps des marabouts, Itinéraires et stratégies
islamiques en Afrique occidentale frangaise, v. 1880-1960,
Paris, Karthala, 584 p.

WILKS Ivor, 1968. “The transmission of Islamic Learning in
the Western Sudan” in Literacy in Traditional Societies, ed.
Jack Goody, CUP, pp.161-197.

95


http://www.persocite.com/Orient/sambe.htm

