
Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 142 

L’Esthétique Prodromique Communicationnelle dans 

Midnight’s Children de Salman Rushdie et l’Idiot de 

Fiordor Doistoievski 
 

FOFANA ISIAKA 

isiaka.fofana@yahoo.com 

+2250170058564 / +2250709025176 

DOCTORANT EN ETUDES BRITANNIQUES  

(DEPARTEMENT D’ANGLAIS) 

UNIVERSITE ALLASSANE OUATTARA DE BOUAKE 

 (COTE D’IVOIRE) 

 

Résume 

 
L’objectif de cette étude est d’analyser comment Salman Rushdie et 

Fiordor Doistoievski à travers leurs œuvres romanesques respectives 

Midnight’s Children et L’Idiot mettent en exergue les signes comme 

stratagème de communication. Ces signes, ces outils semblent dès lors 

devenir des moyens célébrissimes d’informations ou encore de 

dénonciations là ou une sorte de « chasse aux sorcières » visent les 

réformateurs, les leaders éclairés et éclaireurs au détriment des « faux » 

aux masques savamment et esthétiquement sculptés. Pour atteindre notre 

objectif, les romans sont analysés en accordance avec les notions de la 

narratologie avec ses concepts stylistiques qui cadrent nettement avec le 

contexte. Il ressort que ces signes voire ces figures stylistiques, 

signifiants et signifiés créés et mis en vie comme des personnages dans 

les œuvres sont des outils par excellences de communication comme la 

flamme éclairante de Sisyphe volée aux dieux et léguée à l’humanité pour 

son avenir radieux. Comme pour contrecarrer les dieux punisseurs tel dans 

la symbolique de la punition du mi-homme et mi- dieu Sisyphe, ils (les 

signes) constituent ainsi des formules de distanciation pour l’auteur car il 

écrirait pour dire, informer, dénoncer sans vraiment être taxé, utilisant 

ces « grandes formules de distanciation » qui le couvriraient de toute 

action ou suspicion. Ces signes et symboles tantôt allégoriques ou 

métaphoriques matérialisés par le duo signifiant-signifié visent ici à 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 143 

victimiser toute l’humanité et à reconvertir les mœurs en toute positivité. 

Les personnages principaux Saleem Sinai et Shiva dans Midnight’s 

Children et Mychkine et Rogojine dans L’Idiot sont les référents dans ce 

processus d’analyse.  

Mots clés : signes-distanciation-métaphore-euphémisme-antithèse-

caractérisation 

 

Introduction 

 

Parlant de signe Benveniste (1966) dit qu’il serait tout objet 

perceptible qui est « La faculté de représenter le réel par 

un « signe » et de comprendre le « signe » comme 

représentant le réel, donc d’établir un rapport de 

« signification » entre quelque chose et quelque chose 

d’autre. » Il ajoute aussi que le signe est « Le représentant 

d’une autre chose qu’il évoque à titre de substitut. » Ch. S. 

Peirce (1990) va aussi ajouter qu’il s’agirait de « Quelque 

chose qui tient lieu de quelque chose pour quelqu’un sous 

quelque rapport ou à quelque titre. » Alors, le signe serait 

toute chose qu’elle soit humaine, physique, abstraite ou 

animale faisant allusion à une autre. Ces signes rejoindraient 

ou du moins se rapprocheraient de la stylistique avec ces 

figures aussi variées que diverses.  

 Ces signes sont créés et mis en vie comme des 

personnages dans les œuvres lesquels seront analysés et 

interprétés par l’audience, les lecteurs tantôt maintes voire 

une kyrielle de façons. Les auteurs créent une formule de 

distanciation en mettant en place des signes à travers leurs 

personnages qu’ils font naitre dans leurs écrits. Ces signes 

pourraient être considérés comme des signes de 

distanciation dès lors qu’ils sont utilisés dans la fiction.  



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 144 

 Cette formule de distanciation conforterait le 

créateur des signes, l’écrivain car lui assurerait une 

couverture dans la mesure où les interprétations, les 

opinions, le dire sur ces signes pourraient être diversifiés. 

En clair, pour Benveniste, le signe s’évertuerait à 

représenter, évoquer et substituer. Ainsi, l’auteur les 

utiliserait comme des moyens, des stratégies de 

communications pour certainement une compréhension plus 

sure, plus positive tout en restant « sain » parce que non 

dénonciateur. Ces signes ou encore son corolaire la 

stylistique entameraient leurs démarches célébrissimes et 

excellentissimes de 1communication à tous niveaux dans un 

monde de « durcissement » c’est-à-dire dans un contexte de 

« chasse aux sorciers » parce que dénonciateurs. 

 La théorie littéraire, la narratologie ouvre des 

perspectives d’analyses dans ces contextes de la 

signification des signes et stratégies de communications 

bien sûr dans un contexte de la planétarisation du monde. 

Evoquant le concept de signes, le symbolisme et l’allégorie 

de la narratologie s’alignant nettement dans ce contexte ne 

pourraient aucunement être dissociés. La « métaphore, « la 

comparaison », l’ « hyperbole », l’ « antithèse », l’ 

« euphémisme », l’ « allégorie » et l’ « analogie » et l’ 

« espace » et la « voix » sont des entre autres notions de la 

narratologie qui cadrent dans ce contexte. 

 

 Les œuvres romanesques Midnight’s Children du 

Britannique Salman Rushdie et L’Idiot du Russe Fiordor 

Dostoievski semblent s’inscrire dans cet angle de signes 

                                                           
1 M.C sera utilisé pour l’abréviation de Midnight’s Children. 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 145 

stylistiques vu leurs contextualisations ou du moins, leurs 

caractéristiques. En effet, Midnight’s Children traite de 

Saleem le personnage principal avec des caractéristiques 

uniques. Sa venue dans le monde est même prophétisée tel 

un prophète, celui des temps moderne. Une fois né, le 

premier ministre lui adresse une lettre intitulée « Dear baby 

Saleem » entendons par là « Cher bébé Saleem ». Ces signes 

seraient annonciateurs. Dans L’Idiot, le personnage principal 

serait Mychkine, un fervent croyant, un homme bon que sa 

société combat pourtant, ce qui s’annoncerait ambiguë. Dès 

lors, l’adresse du premier ministre Indien au nouveau-né ne 

serait-il pas un excellent signe de forshadowing ? Par 

ailleurs, en quel sens une société normale combattrait elle 

un être jugé bon ? Pour répondre à ces préoccupations, dans 

le processus d’analyse, il s’agira de présenter le tableau de 

l’esthétique prodromique communicationnelle de Saleem 

Sinai dans Midnight’s Children dans un premier temps et en 

second, celui de Mychkine dans L’idiot. Salman Rushdie et 

Fiordor Dostoievski respectivement dans leurs œuvres 

romanesques font usage de la stylistique pour s’écarter du 

langage commun ou encore de la conception courante de la 

société pour aboutir à une beauté et une clarté intrinsèque 

dans la critique de la société et la transmission de leurs 

messages.  

 

I- Le Tableau de l’esthétique prodromique 

communicationnelle de Saleem Sinai dans Midnight’s 

Children 

 

Le tableau de l’esthétique se définirait comme toute 

allégorie de la diplomatie communicationnelle et symbolique. 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 146 

Le mot « prodrome » dans la même perspective ferait 

allusion à tout signe avant-coureur annonçant une quelconque 

situation voire communicationnelle. Toutefois, la définition 

du mot « expressionnelle » serait nécessaire dans ce cas 

pour clore la beauté du langage. Le fait de s’exprimer par 

l’art, la manifestation de la pensée par le langage, la 

physionomie, le geste, l’aptitude de l’être humain à 

s’exprimer, par rapport à la communauté et à lui-même et 

enfin ce par quoi quelque chose ou quelqu’un se manifeste 

apporteraient tous un éclairci sur ce signifiant dernier 

comme le qualifierait Benveniste.  

 

1- Saleem Sinai et son professeur Zagallo 

 

Les signes prodromiques sont diversifiés dans l’œuvre 

romanesque Midnight’s Children de l’écrivain britannique 

Salman Rushdie. Il présente son personnage principal 

Saleem Sinai comme un prophète à la fois des temps anciens 

et modernes à travers ces extraits du roman : 

Gabriel or Jibreel told Muhammad: ‘Recite!’ And then began 

The Recitation, known in Arabic as Al-Quran: ‘Recite: In the 

Name of the Lord thy Creator, who created Man from clots 

of blood …’ That was on Mount Hira outside Mecca Sharif; 

on a two-storey hillock opposite Breach Candy Pools, voices 

also instructed me to recite: Tomorrow!’ I thought 

excitedly. ‘Tomorrow! (MC, p. 189) 

Le tableau de la comparaison est explicitement dressé. Le 

prophète de la révélation arabe est évoqué, appartenant 

dans cette lancée aux temps anciens. Saleem, le personnage 

principal et donc le protagoniste, un narrateur 

homodiégétique brise la distanciation entre lui et l’ère passé. 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 147 

Il se présente aussi bien qu’un prophète qu’un annonciateur 

avec des signes précis d’où la précision clairement établit 

dans cette image signalétique. « Breach Candy Pools », une 

rue moderne de l’Inde contemporaine marque comme un 

signifiant clé. Le signifié, là, est démasqué et mis à nu. 

Saleem s’annonce lui-même l’éducateur suprême de la haute 

intelligentsia. Ce procédé consistant à se comparer aux 

prophètes est une allégorie employée par Salman Rushdie 

pour légitimer son personnage dans l’accomplissement de sa 

mission. Gerard Genette (1983 : 30) le nomme le pastiche 

héroï-comique. Le style coranique est imité dans ce cet élan. 

  Comme le prophète est mis en mission par le divin 

pour réformer les cœurs, les mœurs, l’humanité, le 

narrateur homodiégétique ou encore omniscient est 

métaphoriquement le garant du savoir. Il est dans cette 

veine d’apporter la connaissance infaillible, éduquer et 

éduquer sans omission et en toute équité l’humanité entière, 

le prophète Muhammad apparaissant en Arabie Saoudite 

mais envoyé pour sauver l’humanité entière. Saleem Sinai, lui 

apparait en Inde mais pour sauver tout comme son 

prédécesseur, son semblable Arabe comme il l’évoque lui-

même.  

 Cette caractérisation ou du moins la construction du 

personnage principal de l’œuvre romanesque Midnight’s 

Children est une allégorie, un signe d’une société en quête de 

repère criard et continue. Cette initiative de grande 

envergure est assignée à Saleem Sinai. Il se doit de guider 

voire conduire le navire d’un peuple tout entier, une nation 

globale sans aucune distinction quelle qu’elle soit. Cette 

universalité de la perspective de Saleem est encore plus 

accentuée, annoncée lorsque l’auteur va plus loin en évoquant 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 148 

les prophètes Moise, Jésus bien sûr et les rendant égaux à 

son personnage fictionnel. La comparaison soulignant 

l’étroitesse entre « les saints prophètes » et ce personnage 

fictionnel, irréel est un signe d’euphémisme habilement 

constitué, élaboré au millimètre près par l’auteur 

britannique pour créer une distance, un fossé entre le 

signifiant et le signifié ou encore dans la perspective. Il le 

dit clairement comme suit dans le roman: 

Reality is a question of perspective; the further you get 

from the past, the more concrete and plausible it seems – 

but as you approach the present, it inevitably seems more 

and more incredible. Suppose yourself in a large cinema, 

sitting at first in the back row, and gradually moving up, row 

by row, until your nose is almost pressed against the screen. 

Gradually the stars’ faces dissolve into dancing grain; tiny 

details assume grotesque proportions; the illusion dissolves 

or rather, it becomes clear that the illusion itself is reality. 

(MC, p. 192) 

Le personnage de Saleem doit son analyse ou interprétation 

sous l’angle de la perspective en narratologie. Celle-ci est 

définie comme la manière de voir et de juger une chose, la 

position mentale selon laquelle un objet est considéré ou 

encore un aspect esthétique que présente un paysage ou une 

architecture vue d’une certaine distance. C’est autant dire 

que quoique la caractérisation de ce protagoniste apparaisse 

aussi ridicule que banal, il mérite une attention particulière 

de par sa subtilité absolue. Saleem lui-même qui se présente 

comme un être malsain car s’assimilant à des prophètes de 

façon étroite quand bien même étant loin de l’attester 

mentalement. Le lien le plus clair apparaissant est celui d’une 

esthétique de la folie entre le signifiant Saleem et le signifié 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 149 

lui-même c’est-à-dire sa personnalité. Edward Quinn évoque 

ce concept « Perpectivism » comme «The view that 

knowledge of a subject is limited by the perspective from 

which it is viewed. In literature and criticism, the term 

refers to the process of acquiring knowledge by viewing it 

from different perspectives. » (Quinn : 2006, 319) 

Les signes, le signifiant, le signifié laissent 

transparaitre une image, un tableau complexe du personnage 

Saleem qui laisse s’entre ouvrir à son tour une image 

esthétique d’un message codé que l’auteur véhicule sans pour 

autant en assumer la paternité. L’auteur britannique ici 

dénonce sans pouvoir être taxé de dénonciateur à cette ère 

de chasse aux sorcières ou la réalité aussi simple que 

menaçante est dépourvu de tout son sens pour faire place au 

beau, l’esthétique « mensonge », le langage, le signifiant, le 

signifié étant tous, bien de fois corrompus par de « beaux 

faux anges. » Dans « Le poche de la semaine » signé par 

l’auteur Britannique, il disait que « La non réalité est la seule 

arme avec laquelle on peut écraser la réalité, pour pouvoir la 

reconstruire ensuite. » Par non réalité et ce par une figure 

d’analogie, il faut voir la fiction créée par le roman et la 

flamme de la reconstruction sera l’hyperbole de la 

perfection de la société à travers sa critique imagée.   

 Dès lors, dans Midnight’s Children, L’allégorie 

parnassienne serait à un haut niveau. Le protagoniste est 

moqué par son enseignant Mr. Zagallo, ce dernier, 

l’éducateur suprême de la haute intelligentsia. Ce serait un 

secret de polichinelle que de dire que Mr. Zagallo était 

uniquement censé procurer le savoir, apporter la 

connaissance, éduquer. Pendant que l’enseignant fait tourner 

son apprenant qu’il est censé protéger en dérision, ses 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 150 

camarades de classes accompagnent le professeur de 

Géographie dans sa dérive. Une conversation en situation de 

classe est engagée entre le professeur Zagallo, Saleem et 

ses amis comme suit : 

‘See, boys – you see what we have here? Regard, please, the 

heedeous face of thees primitive creature. It reminds you 

of?’ And the eager responses: ‘Sir the devil sir.’ ‘Please sir 

one cousin of mine!’ ‘No sir a vegetable sir I don’t know 

which.’ Until Zagallo, shouting above the tumult, ‘Silence! 

Sons of baboons! Thees object here’ – a tug on my nose – 

‘thees is human geography!’ ‘How sir where sir what sir?’ 

Zagallo is laughing now. ‘You don’t see?’ he guffaws. ‘In the 

face of thees ugly ape you don’t see the whole map of India?’ 

‘Yes sir no sir you show us sir!’ ‘See here – the Deccan 

peninsula hanging down!’ Again ouchmynose. ‘Sir sir if that’s 

the map of India what are the stains sir?’ It is Glandy Keith 

Colaco feeling bold. Sniggers, titters from my fellows. And 

Zagallo, taking the question in his stride: ‘These stains,’ he 

cries, ‘are Pakistan! Thees birthmark on the right ear is the 

East Wing; and thees horrible stained left cheek, the West! 

Remember, stupid boys: Pakistan ees a stain on the face of 

India!’ ‘Ho ho,’ the class laughs, ‘Absolute master joke, sir!’ 

But now my nose has had enough; staging its own, 

unprompted revolt against the grasping thumb-and-

forefinger, it unleashes a weapon of its own … a large blob 

of shining goo emerges from the left nostril, to plop into Mr 

Zagallo’s palm. Fat Perce Fishwala yells, ‘Lookit that, sir! The 

drip from his nose, sir! Is that supposed to be Ceylon?’ His 

palm smeared with goo, Zagallo loses his jokey mood. 

‘Animal,’ he curses me, ‘You see what you do?’ Zagallo’s hand 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 151 

releases my nose; returns to hair. Nasal refuse is wiped into 

my neatly-parted locks. And now, once again, my hair is 

seized; once again, the hand is pulling … but upwards now, 

and my head has jerked upright, my feet are moving on to 

tiptoe, and Zagallo, ‘What are you? Tell me what you are!’ 

‘Sir an animal sir!’ The hand pulls harder higher. ‘Again.’ 

Standing on my toenails now, I yelp: ‘Aiee sir an animal an 

animal: please sir aiee!’ And still harder and still higher … 

‘Once more!’ But suddenly it ends; my feet are flat on the 

ground again; and the class has fallen into a deathly hush. 

‘Sir,’ Sonny Ibrahim is saying, ‘you pulled his hair out, sir.’ 

And now the cacophony: ‘Look sir, blood.’ ‘He’s bleeding sir.’ 

‘Please sir shall I take him to the nurse?’ Mr Zagallo stood 

like a statue with a clump of my hair in his fist. (MC, p. 262-

263) 

 

Ce signe qui se dégage de par cette conversation est très 

révélatrice. Cela ressemblerait à une démission chronique et 

pathétique. Il y a là une fuite de responsabilité ou une 

violation de l’éthique humaine. Si l’enseignant et les élèves 

devraient être classés ou représentés sur des tableaux, il 

conviendrait que ce dernier soit sur celui des conscients et 

ses apprenants, les inconscients car cette dernière entité 

est comparable à un vase vide, disposé à recevoir, prêt à être 

rempli. Toutefois, c’est ce dernier même qui au lieu de les 

former, les déforme en empoisonnant leurs âmes et leurs 

esprits de par son attitude. Ce signal, cette posture semble 

être indicateur et révélateur des sociétés contemporaines. 

Il s’agirait sans ambiguïté de l’irresponsabilité des supposés 

‘censés’.  



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 152 

Là, l’humanité se trouverait submergée par ce 

phénomène de capitalisme, là où les intérêts primeraient sur 

tout. Mr. Zagallo de par son attitude envers Saleem Sinai 

montreraient la démission des dirigeants vis-à-vis de leurs 

engagements envers les peuples qui les élue. L’enseignant, 

l’enseignement seraient dénigrés quand dans cette société 

chaque entité travailleuse serait à l’image du pouvoir 

suprême. L’enseignant, les élèves et l’éducation se voient 

humiliés, hués. En effet, la conversation entre le professeur 

de géographie humaine et ses apprenants est comparable 

pour mieux comprendre à un tableau à déchiffrer, 

décortiquer. Il est su ici que d’abord le formateur lui-même 

est un personnage en trouble et quête d’identité et de 

surcroit un étranger un peu arrogant, hypocrite et cupide 

dans cette partie du monde. 

L’on se demanderait alors si Zagallo fut choisi pour 

former, déformer, cultiver la haine, la perte de l’estime de 

soi aux apprenants ou de les former afin qu’ils puissent être 

les meilleurs futurs citoyens et assurer la relève bien sûr 

avec un lendemain meilleur. L’on se demanderait encore sur 

quelle base fut choisi Zagallo car étant plus déformateur 

que formateur. Le tableau relève sans aucune ambiguïté la 

terreur qu’il inflige aux élèves. L’on se demanderait encore 

si un enfant terrorisé pourrait encore demeurer un bon 

apprenant, son esprit et sa conscience déjà instables. Cette 

instabilité va découler sur l’obtention et la formation de 

futurs citoyens troublés, instables et donc incapables 

d’assurer un lendemain meilleur pour leur humanité. Zagallo 

est le prototype par excellence du citoyen nouveau du monde 

macabre qui désire voir sa société sombrer dans la léthargie. 

L’auteur, loin de faire converser Zagallo, Saleem et ses 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 153 

camarades de classe, énonce un signe communicationnel. Ce 

signe prodromique annoncerait une société de pervers 

narcissiques, d’hypocrites. Zagallo, le supposé enseignant, 

l’éclaireur de la société par excellence, tout comme Sisyphe 

l’eut fait pour l’humanité avant de recevoir infinie par ses 

pères. Le dialogue entre les différentes entités ici, est 

semblable à un foyer ou le condamnable serait prescrit et le 

convenable, proscrit. Il s’agirait là d’une hypocrisie 

esthétique organisé. Cette image au double foyer 

d’esthétisation du blâmable et de la dégradation du 

recommandable peut être considérée comme deux figures 

stylistiques dont l’euphémisme et la métaphore. On parlera 

d’euphémisme dans la perspective des signes la sape de la 

médiocrité du professeur de Géographie humaine Zagallo de 

par son attitude. Zagallo le professeur et son élève Saleem 

sont le foyer respectivement de signes négatives et 

positives comme les signes (+) et (-) en Mathématiques voire 

des bornes (+) et (-) en physiques. La métaphore de la 

positivité et négativité mêlées est observée. Cette 

opposition engendre une autre figure stylistique 

d’opposition, l’antithèse. 

 

Des signifiants anglais ou encore des « imageants » tels 

« cucumber » et « horn » signifiants respectivement 

« concombre » et « corne » et désignants « végétal » et 

« animal » sont mis en emphase par Mariane Utudji : 

 

Le narrateur-protagoniste, Saleem, recourt notamment 

régulièrement à des formules métaphoriques lorsqu’il évoque 

sa propre apparence physique. À ses tares physiques de 

naissance (son nez est immense et ses tempes sont 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 154 

bombées) s’ajoutent plusieurs stigmates, accumulés au long 

de sa vie (et au fil du roman), de sorte que son apparence 

devient progressivement monstrueuse. Saleem étant né à 

l’heure précise de l’indépendance de l’Inde et sa vie étant 

fortement déterminée par l’histoire de ce pays, ces tares et 

stigmates peuvent être perçus comme celles d’un martyr 

dont le destin a été déterminé par celui de son Nous 

employons ici le terme « métaphorique » au sens large, dans 

le sens de « qui est fondé sur une relation d’analogie ou de 

similarité » (TLFi). Les tournures métaphoriques avec 

lesquelles le narrateur et protagoniste compose son 

autoportrait lui confèrent un aspect grotesque à cause des 

deux « imageants » qu’il utilise de façon récurrente pour 

évoquer ses tares de naissance : l’imageant « cucumber », 

qu’il associe à son nez immense, et l’imageant « horn » qu’il 

associe à ses tempes bombées. Leur fonction cognitive est 

de décrire le protagoniste du roman de façon efficace, 

tandis que leur fonction esthétique est de surprendre et 

séduire le lecteur. (Mariane Utudji 202O :164-165)  

Une autre figure stylistique est avérée ici selon Mariane 

Utudji par les procédés « cucumber » et « horn », la 

métaphore qui est une comparaison directe. Mutudji par ce 

processus établit un rapport étroit entre le portrait, la 

représentation ou encore la caractérisation de Saleem Sinai 

dans ce rapport. Il faudrait rappeler à toutes fins utiles 

comme le précise toujours Mutudji qu’il s’agit là d’un 

autoportrait et ce par un narrateur homodiégétique. Ce type 

de narrateur est un dieu dans la réalisation du cours de 

l’histoire en narratologie. L’auteur Salman Rushdie aurait pu 

donc lui laisser le choix de faire une présentation positive 

pour l’élever. Le contraire est plutôt observé avec ce 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 155 

portrait dénotant. C’est ce processus qui va créer 

l’hyperbole, le grotesque comme nommé par Utudji. 

Toutefois, par ce même grotesque, cette dénotation faisant 

à la fois de Saleem un animal par « horn » et un « végétal » 

en plus d’être humain, loin de le rabaisser, vient pour l’élever. 

C’est juste un procédé antithétique que Salman Rushdie 

utilise pour créer une « fonction esthétique est de 

surprendre et séduire le lecteur » par le tri dimension de 

Saleem Sinai. En effet, Saleem est un être pluridimensionnel 

dans Midnight’s Children.   

 La pluridimensionnalité de Saleem va justifier sa 

position de martyr pour la société indienne, naissant au 

moment précis de « l’indépendance de l’Inde et sa vie étant 

fortement déterminée par l’histoire de ce pays. » C’est dans 

ce contexte de sa position et son rôle exceptionnelle pour la 

société indienne entière que Saleem Sinai va s’engager 

contre Shiva et les « tares et stigmates » au sein de cette 

communauté. Le pouvoir télépathique sera une arme 

exceptionnelle pour lui au cours de sa mission de « messi» 

pour l’Inde tel le Messi pour l’Israël. 

 

2-La Télépathie chez Saleem Sinai et Shiva le 

dieu de la destruction 

 

Le protagoniste Rushdien Saleem Sinai découvre son pouvoir 

télépathique lors de son retrait qui lui fut imposé par sa 

mère. En effet, Saleem se voit découvrir la nudité de sa 

mère de façon involontaire. Sa mère ignorant sa présence se 

permet de s’exhiber. Une fois dans cette lancée (la 

découverte de la nudité de sa mère), Saleem est enfermé 

par sa génitrice dans une pièce pour le punir. Comme punition, 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 156 

il doit garder le silence, étant dans un endroit clos et n’ayant 

d’interlocuteur. Contraint à demeurer seul, Saleem d’abord 

semble entendre des voix, des multiples comme la mixité de 

la nation Indienne. Il entend des conversations à travers les 

différentes langues Indiennes. Il croit s’agir de la radio 

Indienne « All India ». Il constate qu’il peut diminuer le 

volume et aussi augmenter. 

 Plus loin, une fois son affranchissement accordé par 

sa mère, Saleem décide d’en parler d’abord à sa confidente, 

sa deuxième mère, Mary Pereira, cette dame qui est l’auteur 

de sa destinée. Mary était la sage-femme en service le jour 

de la naissance de Saleem Sinai et Shiva son opposant dans 

l’œuvre romanesque Midnight’s Children de Salman Rushdie. 

Elle est le symbole de l’orientation de la vie complète du 

personnage. Deux destins furent troqués par Mary Pereira 

de Joseph D’a Costa. Saleem n’est en réalité pas le fils 

biologique de Amina Aziz sa mère et de son époux. Shiva lui 

aussi n’est non plus la progéniture de ceux qui sont censés 

être ses géniteurs. Saleem est élevé par une famille riche 

alors que l’autre grandit dans une famille modeste. Chaque 

enfant évolue dans de façon inversée dans la famille de 

l’autre. Pire, Shiva est loin d’être le fils réel de son censé 

géniteur. Le censé être son père, comédien de profession se 

voit invité par le riche Mr. Methwold qui exige qu’il vienne à 

sa représentation avec son épouse. Une fois présent, il est 

envoyé par ce riche qui orchestre son absence pour profiter 

de sa femme. Dans le roman, il ressort aussi que la famille 

de Saleem vit dans une des résidences de Mr. Methwold et 

que Saleem aussi est son fils biologique. 

 C’est la métaphore d’une famille triangulaire qui n’est 

en réalité pas une famille selon la définition réelle de la 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 157 

famille. Mr. Methwold est un père narcissique qui préfère 

son extase personnelle à sa responsabilité. Ce manque de 

responsabilité atteint son paroxysme quand Mary Pereira 

comme un dieu, va changer la destinée de ces enfants. Les 

deux enfants dont Shiva perdent leur père commun qui est 

dans l’incapacité d’assumer ces paternités. C’est dire qu’ils 

perdent d’abord une première famille censée les accueillir 

et ensuite ils perdent la deuxième et se voit finalement 

reçus dans la troisième. Ce schéma familial dépeint ici est 

celui d’une famille aux normes morales ou sociétales basses. 

C’est le signe annonciateur de la cellule familiale 

décomposée. Mr. Methwold est d’une irresponsabilité 

notoire. Mary Pereira de Joseph D’a Costa quant à elle 

devient dieu car c’est elle qui dicte la destinée. Saleem croit 

dans cette lancée qu’il est le prophète par excellence des 

temps modernes quand il s’exprime :   

 

I was alone with the echoes of my father’s violence, which 

buzzed in my left ear, which whispered, ‘Neither Michael 

nor Anael; not Gabriel; forget Cassiel, Sachiel and Samael! 

Archangels no longer speak to mortals; the Recitation was 

completed in Arabia long ago; the last prophet will come only 

to announce the End.’ That night, understanding that the 

voices in my head far outnumbered the ranks of the angels, 

I decided, not without relief, that I had not after all been 

chosen to preside over the end of the world. My voices, far 

from being scared, turned out to be as profane, and as 

multitudinous, as dust. Telepathy, then; the kind of thing 

you’re always reading about in the sensational magazines. 

But I ask for patience – wait. Only wait. It was telepathy; 

but also more than telepathy. Don’t write me off too easily. 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 158 

Telepathy, then: the inner monologues of all the so-called 

teeming millions, of masses and classes alike, jostled for 

space within my head. In the beginning, when I was content 

to be an audience – before I began to act – there was a 

language problem. The voices babbled in everything from 

Malayalam to Naga dialects, from the purity of Lucknow 

Urdu to the 194 Southern slurrings of Tamil. I understood 

only a fraction of the things being said within the walls of 

my skull. (MC, p. 194) 

En effet, Saleem après avoir fait allusion à la chaine de Radio 

Indienne, il imagine qu’il est le prophète des temps moderne 

envoyé par Dieu pour achever sa gouvernance et sa guidance 

sur terre pour la vie éternelle. En se confiant à Maria Pereira 

qui est l’actrice même de sa destinée, Saleem Sinai attend 

qu’elle confirme sa prophétie. Il faut signaler là, que dans le 

roman de Salman Rushdie, maintes sont les métaphores qui 

viennent comme des signes révélateurs. Sinai est un lieu de 

révélation prophétique. Maria représente mère Marie la 

maman de Jésus dans la chrétienté et son mari est nommé par 

l’auteur Joseph pour confirmer la sélection signalétique à 

travers les noms dans l’œuvre.  

 Après s’être rapproché de sa déesse Mary Pereira, 

Saleem relate toutefois les faits à ses supposés parents. 

Ceux-ci le prennent pour une personne atteinte de folie. Ils 

supposent même qu’un pouvoir maléfique suit leur fils qui croit 

recevoir une prophétie, ce dernier se comparant aux 

prophètes Jesus, Moise et Muhammad qui reçurent des 

révélations de Dieu. Son père le fait réaliser qu’il est loin 

d’être ce qu’il croit car la prophétie étant terminée vu que 

Muhammad fut le dernier et un ultime pour conclure la vie sur 

terre. Saleem donne la raison à ses parents. Il découvre qu’il 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 159 

s’agit de la télépathie comme dans les films, un pouvoir qui 

permet à celui ou celle qui la possèdent d’accéder à la 

transcendance des esprits. Ce pouvoir permet de 

communiquer, lire des pensées, modifier la pensée d’autrui et 

même anticiper sur les éléments car modifiables. C’est 

l’esthétique du contrôle de l’esprit humain dans un nouveau 

contexte mondial tel « Big Brother » dans l’œuvre Nineteen 

Eighty Four de Georges Orwell. C’est un monde de 

tergiversation. 

 Ce pouvoir télépathique fait réaliser au personnage 

Rushdien le signe de sa représentativité au sein du monde. 

Saleem comprend aisément sa mission assignée, celle de 

contrôler et transformer le monde positivement. Ce chemin 

sera parsemés d’obstacles avec pour ennemi Shiva, son frère 

de sang et opposant extrême idéologique. Ces deux frères 

sont victimes de tergiversation de leur identité et de leur 

destiné. Qu’il soit prophète ou pas, Saleem est oint de 

l’onction de l’Esprit Dieu. Sa naissance fut prédite et dès sa 

naissance le premier ministre Nehru d’alors lui dédie une 

lettre « Dear baby Saleem ». Certes il n’est prophète mais à 

la même mission que les prophètes, transformer le monde 

positivement. Cette allégorie est clairement introduite dans 

le roman par Salman Rushdie. Il sera perturbé dans sa tâche 

par Shiva. Shiva est un des principaux dieux dans 

l’Hindouisme. « Trimurti » est une notion en Hindou réunissant 

Brahma, Vishnu et Shiva lui-même. C’est le dieu de la 

destruction, de la création et de la renaissance. Le dieu Shiva 

dans sa sagesse infinie détruirait un phénomène lorsqu’il est 

négatif et construirait s’agissant de la positivité. Un tableau 

anormal, à contre sens est enregistré ici par Salman Rushdie. 

Saleem le prophète des temps modernes vise à contrôler le 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 160 

monde pour l’impacter positivement. La conséquence 

immédiate se devait d’être le soutien inconditionnel apporté à 

Saleem. Cependant, le contraire est plutôt observé. Pendant 

que Saleem cherche à construire ou encore à modeler 

positivement la société, Shiva le combat farouchement. Ce 

signe antithétique est surement le schéma 2d’une société 

inversée, un monde en décadence accélérée.  

 

 Dans « Salman Rushdie. L’écriture transportée. » 

Pesso-Miquel Catherine souligne que : 

Shalimar le clown repose sur une dialectique similaire : le 

narrateur, face aux atrocités commises au Cachemire, 

hésite entre la dénonciation réaliste et résignée et les 

tactiques plus indirectes, plus littéraires, d’une certaine 

façon, de la dérision et du grotesque. Ainsi quand le cuisinier 

Bombur Yambarzal décide de s’«harnacher pour le combat»; 

il enfile une armure faite de casseroles, de couvercles, de 

bouilloires et de marmites, répandant sur lui le sang de ses 

poulets, et brandissant de grandes cuillers métalliques en 

guise d’épées. Ainsi accoutré, il entend bien secouer et 

choquer les villageois, afin de rompre le charme sournois du 

mollah à la voix de rossignol qui les hypnotise et les exhorte 

au meurtre des hindous : « Regardez-moi [...]. Le crétin 

obtus, comique et assoiffé de sang que vous avez devant les 

yeux est ce que vous avez tous décidé de devenir » (SLC 

144-45). (Pesso, 2007 : 84-85) 

 

Pesso Miquel est emporté par l’écriture stylistique de  

                                                           
2 Cette citation est extraite du roman Shalimar the Clown en abrégé SLC de Salman Rushdie 

et cité par Pesso-Miguel Catherine. 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 161 

Salman Rushdie comme son titre dès l’entame le révèle. 

Cette autre œuvre romanesque du même auteur que 

Midnight’s Children a pour arme le symbolisme d’énonciation 

et de dénonciation, son arme secrète qu’il privilégie dans ce 

passage au détriment d’une dénonciation directe. Ce 

personnage de Bombur Yambarzal est le prototype de 

Noman Sher Noman, le prince de Shalimar the Clown. En 

effet, l’objectif de Yambarzal tout comme celui de Noman 

est loin d’être un mirage pour eux, est scintillement planifié. 

Mais de toute évidence, Salman Rushdie les convertit en 

Clown toutefois en les faisant atteindre leur objectif. Dans 

la société contemporaine, le « Clown » inconsidéré, débile, 

atteint aisément sa cible comparée au savant qui est suivi 

par un « Big Brother » tel dans 1984 de Jorge Orwell.  

Ce tableau dans Midnight’s Children laisse s’entrevoir 

des signes de nos sociétés contemporaines, ces signes entre 

signifiants et signifiés pas souvent catholiques. Il serait 

bienséant de laisser s’entrouvrir le tableau de L’idiot de 

Fiordor Dostoievski avec le personnage de Mychkine. 

 

II-L ’esthétique prodromique communicationnelle dans 

L’Idiot de Fiordor Dostoievski 

 

L’histoire dans L’Idiot de Dostoievski se construit autour de 

Mychkine, le protagoniste du roman. C’est un personnage 

singulier pour son don de soi et son sacrifice pour la société 

russe et partant du globe entier. En début de l’œuvre, il est 

mis en scène et dévoilé par l’auteur de par sa rencontre 

soudaine et inopportune avec Rogojine, un etre auquel il est 

totalement l’inverse. Cet amour ou encore désir ardent de 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 162 

réformateur référentiel et globale se dépeint de nouveau 

lorsque Mychkine l’épileptique entre en scène. 

 

1-La présentation de Mychkine et Rogojine 

 

Dans L’Idiot, l’auteur Russe Fiodor Dostoievski construit son 

tableau de signes prodromiques autour des personnages 

principaux et secondaires. Cette partie se déroule plus 

précisément entre les deux personnages principaux dont 

Mychkine et Rogojine. Rogojine est par allégorie l’idiot pour 

la société russe et partant de l’humanité, les perceptions 

mondiales étant communes. Ce passage suivant représente 

un tableau de signes à la fois complexe et scintillant. Voici 

là, une allégorie annonçant deux mondes, deux perspectives 

différentes à travers ces lignes suivantes : 

 

Dans un des wagons de troisième classe deux voyageurs se 

faisaient vis-à-vis depuis l’aurore, contre une fenêtre ; 

c’étaient des jeunes gens vêtus légèrement et sans 

recherche ; leurs traits étaient assez remarquables et leur 

désir d’engager la conversation était manifeste. Si chacun 

d’eux avait pu se douter de ce que son vis-à-vis offrait de 

singulier, ils se seraient certainement étonnés du hasard qui 

les avait placés l’un en face de l’autre, dans une voiture de 

troisième classe du train de Varsovie. ( L’Idiot, p.26-27 ) 

Fiordor Dostoievski fait usage de la souplesse et de la 

plasticité de la langue et de la littérature. Les signifiants et 

les signifiés utilisés dans l’entame du premier contact entre 

ces personnages, laissent se dégager une perspective unique, 

celle de se découvrir. Le signifiant « train » est un signe 

exceptionnel. Il représente la vitesse de la connexion entre 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 163 

ces personnages qui souhaitent s’ouvrir l’un à l’autre quoique 

les motivations ou approches soient dans un sens ou un autre 

différentes. Mieux, « train » est la métaphore de la 

connexion entre les êtres. Plus loin, ces deux différents 

êtres sont mieux appréhendés : 

 

Le premier était de faible taille et pouvait avoir vingt-sept 

ans ; ses cheveux étaient frisés et presque noirs ; ses yeux 

gris et petits, mais pleins de feu. Son nez était camus, ses 

pommettes faisaient saillies ; sur ses lèvres amincies errait 

continuellement un sourire impertinent, moqueur et même 

méchant. Mais son front dégagé et bien modelé corrigeait le 

manque de noblesse du bas de son visage. Ce qui frappait 

surtout, c’était la pâleur morbide de ce visage et l’impression 

d’épuisement qui s’en dégageait, bien que l’homme fût assez 

solidement bâti ; on y discernait aussi quelque chose de 

passionné, voire de douloureux, qui contrastait avec. Cette 

indication semble en contradiction avec un passage ultérieur. 

– l’insolence du sourire et la fatuité provocante du regard. 

Chaudement enveloppé dans une large peau de mouton noire 

bien doublée, il n’avait pas senti le froid, tandis que son voisin 

avait reçu sur son échine grelottante toute la fraîcheur de 

cette nuit de novembre russe à laquelle il ne paraissait pas 

habitué. (L’Idiot, p. 27-28) 

 

De ce tableau de signes, se dégage deux mondes 

antithétiques. L’un semble intéressé quand il place toute son 

âme dans cette rencontre. L’autre quant à lui la prend avec 

dédain. Du moins d’autres raisons peu catholiques le 

poussent à agir convenablement selon les règles de bonne 

conduite de l’humanité. Ces signes annoncés par le train de 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 164 

Varsovie. Ces deux personnages sont littéralement opposés. 

Le portrait physique de l’un est drastique quand celui de 

l’autre est mélioratif. Ces signifiants et signifiés basés sur 

le physique sont les signes annonciateurs dans L’Idiot de 

Fiordor d’un monde en décadence, un monde privilégiant le 

perçu, l’extérieur farceur ou victime de farce. Le 

personnage au portrait péjoratif est signalé comme un être 

inférieur au second.  

Cependant, le tableau des signes ne se limite pas à 

l’aspect physique. Il continue avec le coté moral. Le 

personnage décrit inférieurement et ce avec un 

excellentissime dédain est en réalité le prophète des temps 

modernes dans le tableau de signes de Fiordor tout comme 

Saleem dans Midnight’s Children. Ce personnage nommé 

Mychkine semble porter le monde, ce qui explique son 

désintéressement de la chose physique. Il pourrait s’offrir 

ce même luxe que son compagnon du train de Varsovie 

s’offre. La pâleur de son visage, la fraicheur ressentie par 

son corps expriment en réalité son amertume, sa désolation 

et sa volonté de réformer le monde. 

Plus loin l’auteur introduit le passage suivant : 

 

De même, si Rogojine éprouvait un plaisir singulier à lier 

conversation avec le prince, ce plaisir dérivait d’une 

impulsion plutôt que d’un besoin d’épanchement ; il semblait 

s’y adonner plus par diversion que par sympathie, son état 

d’inquiétude et de nervosité le poussant à regarder 

n’importe qui et à parler de n’importe quoi. C’était à croire 

qu’il était encore en proie au délire, ou tout au moins à la 

fièvre. Quant au tchinovnik, il n’avait d’yeux que pour 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 165 

Rogojine, osant à peine respirer et recueillant comme un 

diamant chacune de ses paroles. (L’Idiot, p. 43) 

 

Ce passage vient dresser son tableau de signes qualificatifs 

des deux personnages, Rogojine et Mychkine. Ces signifiants 

et signifiés dans ce texte jugent et exposent les moralités 

et personnalités des deux individus. Le signifiant 

« tchinovnik » vient pour renchérir la personnalité saine et 

humaniste de Mychkine. Cette forme d’insistance, contraire 

au procédé de l’euphémisme qui atténue un fait, pourrait 

caractériser de gradation ascendante dans le comportement 

de Mychkine. En clair, ce dernier accordant à son 

interlocuteur toute son attention, sa considération et 

respect, témoigne de la limpidité de son humanisme. Cette 

attention est en réalité celle que le prince Mychkine accorde 

aux valeurs intrinsèques de la nature, l’humanité toute 

entière. Mychkine devient dès lors le monde « normal » non 

apprécié d’ailleurs parce limpide et dérageant les 

« nouvelles moeurs». Rogojine sur ce tableau de signes, rend 

caduque, monotone, insensé les « valeurs normales » non 

normales pour imposer ou exposer la « nouvelle conduite » 

de l’humanité « non normale » et « normalisé ». 

 

Cette exposition sur ce tableau de signes entre 

signifiants et signifiés favoriserait voire confirmerait le 

message véhiculé dans le passage suivant : 

 

Les gens prêts à renseigner sur toute chose se rencontrent 

parfois, voire assez fréquemment, dans une certaine classe 

de la société. Ils savent tout, parce qu’ils concentrent dans 

une seule direction les facultés inquisitoriales de leur esprit. 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 166 

Cette habitude est naturellement la conséquence d’une 

absence d’intérêts vitaux plus importants, comme dirait un 

penseur contemporain. Du reste, en les qualifiant 

d’omniscients, on sous-entend que le domaine de leur science 

est assez limité. Ils vous diront par exemple qu’un tel sert à 

tel endroit, qu’il a pour amis tels et tels ; que sa fortune est 

de tant. Ils vous citeront la province dont ce personnage a 

été gouverneur, la femme 1Avant l’affranchissement des 

serfs (19 février 1861), la valeur d’un bien-fonds était 

estimée d’après le nombre d’« âmes », c’est-à-dire de 

paysans attachés à ce fonds. – N. d. T. qu’il a épousée, le 

montant de la dot qu’elle lui a apportée, ses liens de parenté, 

et toute sorte de renseignements du même acabit. La 

plupart du temps ces « je sais tout » vont les coudes percés 

et touchent des appointements de dix-sept roubles par mois. 

Ceux dont ils connaissent si bien les tenants sont loin de se 

douter des mobiles d’une pareille curiosité. Pourtant, bien 

des gens de cette espèce se procurent une véritable 

jouissance en acquérant un savoir qui équivaut à une 

véritable science et que leur fierté élève au rang d’une 

satisfaction esthétique D’ailleurs cette science a ses 

attraits. J’ai connu des savants, des écrivains, des poètes, 

des hommes politiques qui y ont puisé une vertu 

d’apaisement, qui en ont fait le but de leur vie et qui lui ont 

dû les seuls succès de leur carrière. (L’Idiot, p.35-36) 

 

Les signes concrets d’un monde en esthétique et parfaite 

désorientation sont clairement avancés dans ce passage. La 

gnose recherchée est absente dans ce monde pour donner 

place à celle inutile. C’est ce pourquoi ces « relations » 

procurent à ceux ou celles qui les prônent la désolation. Ils 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 167 

ou elles vont « les coudes percés et touchent des 

appointements de dix-roubles par mois ». C’est dire que les 

relations excellentissimes, le vide gnosique qu’ils estiment 

combler car étant des « je sais tout », ne leur profite en 

réalité en rien car étant elle-même pleinement vide.  

 Le monde est vidé de son contenu moral pour laisser 

place au physique. Il faut juste paraitre dans ce monde en 

proie. L’attitude de Rogojine décrite dans L’Idiot est celui 

de l’aristocratie, la haute société bourgeoise. Il s’agit du 

Tsar Russe. L’opposition entre le prince Mychkine et 

Rogojine est mise davantage en évidence. Rogojine fait 

montre d’une haute perversité narcissique. L’image est à 

préserver selon lui et peu importe la difficulté ou le armes, 

le meilleur sera de conserver la même posture, celle que ces 

aristocrates jugent primordial. L’aristocrate privilégie le 

statut social, les relations troquées, l’enrichissement et les 

excellentissimes relations de manipulations. Le procédé de 

la manipulation ici marque la superficialité de cette société 

d’alors et de maintenant, toute société étant en parfaite 

mutation. Rogojine est en effet un être d’obsession et 

Mychkine, un être de compassion. Les mondes antithétiques 

de Mychkine et Rogojine sont tels deux métaphores 

présentant bien sûr deux extrémités. Le premier monde, 

celui de Mychkine est caractérisé par la réalité. Autrement 

dit, il s’agit d’un monde réel avec ses valeurs intrinsèques et 

authentiques pour une humanité prospère. Quant au second, 

il présente un certain Rogojine avec son monde tel un 

iceberg, visible de surface et sombre de l’intérieur.  



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 168 

Elodie Borsa va établir un rapport de comparaison entre ce 

qui est écrit en littérature et le monde des maux, voire des 

maladies dans son extrait comme suit : 

 

Les liens entre littérature et épilepsie ouvrent un champ 

d’étude vaste et passionnant, mais extrêmement complexe. 

C’est dire si les liens entre les deux concepts fascinent, car 

on se retrouve face à l’éternel rapport supposé entre la 

création et la maladie. Ce rapport complexe éveille un 

mystère qui ne cesse d’augmenter face aux différentes 

thèses défendues. Chez Dostoïevski, de par son épilepsie, de 

nombreux liens ont été établis entre son génie créateur et 

sa maladie ; une multitude de théories ont alimenté le débat, 

toujours d’actualité d’ailleurs, théories à caractère parfois 

fantasque. (…) Force est de constater qu’un grand nombre 

de personnages dostoïevskiens sont atteints par un mal, soit 

physique, soit mental. Il y a les personnages malades, les 

phtisiques par exemple (Hippolyte dans L’Idiot), les fous 

(Raskolnikov dans Crime et Châtiment), et les épileptiques. 

(Bolsa, 2013-2014 : 70) 

 

Les personnages de Dostoievski tout comme lui-même 

souffrent d’un quelconque. Quelque soit la nature de leurs 

maux ou maladies, ces personnages cités tels le phtisique 

Hipolyte et l’épileptique Mychkine dans L’Idiot, les fous 

(Raskolnikov dans Crime et Châtiment) déterminent le cours 

de l’histoire dans ces œuvres et en font la moralité. Cette 

métaphore révélée entre les personnages de Fiordor 

Dostoievski, sa plume d’écriture, les maladies, surtout 

l’épilepsie de Mychkine son personnage principal dans L’Idiot 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 169 

et le tableau de Hans Holbein suivront dans la partie 

suivante. 

 

2-L’Epilepsie chez Mychkine et le tableau de Hans 

Holbein 

 

Le narrateur décrit la manifestation de la maladie de 

l’épilepsie se manifestant chez Mychkine comme suit : 

En pleine crise d’angoisse, d’hébétement, d’oppression, il lui 

semblait soudain que son cerveau s’embrasait et que ses 

forces vitales reprenaient un prodigieux élan. Dans ces 

instants rapides comme l’éclair, le sentiment de la vie et la 

conscience se décuplaient pour ainsi dire en lui. Son esprit 

et son cœur s’illuminaient d’une clarté intense ; toutes ses 

émotions, tous ses doutes, toutes ses inquiétudes se 

calmaient à la fois pour se convertir en une souveraine 

sérénité, faite de joie lumineuse, d’harmonie et d’espérance, 

à la faveur de laquelle sa raison se haussait jusqu’à la 

compréhension des causes finales. Mais ces moments 

radieux ne faisaient que préluder à la seconde décisive (…) 

qui précédait immédiatement l’accès. Cette seconde était 

positivement au-dessus de ses forces. Quand, une fois rendu 

à la santé, le prince se remémorait les prodromes de ses 

attaques, il se disait souvent : ces éclairs de lucidité, où 

l’hyperesthésie de la sensibilité et de la conscience fait 

surgir, une forme de « vie supérieure », ne sont que des 

phénomènes morbides, des altérations de l’état normal ; loin 

donc de se rattacher à une vie supérieure, ils rentrent au 

contraire dans les manifestations inférieures de l’être. 

Cependant il aboutissait à une conclusion des plus 

paradoxales : « Qu’importe que mon état soit morbide ? 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 170 

Qu’importe que cette exaltation soit un phénomène anormal, 

si l’instant qu’elle fait naître, évoqué et analysé par moi 

quand je reviens à la santé, s’avère comme atteignant une 

harmonie et une beauté supérieures, et si cet instant me 

procure, à un degré inouï, insoupçonné, un sentiment de 

plénitude, de mesure, d’apaisement et de fusion, dans un élan 

de prière, avec la plus haute synthèse de la vie ? » (…) en 

effet « la beauté et la prière », avec une « haute synthèse 

de la vie ». (…) Il pouvait sainement raisonner à ce sujet une 

fois que l’attaque était passée. Ces instants, pour les définir 

d’un mot, se caractérisaient par une fulguration de la 

conscience et par une suprême exaltation de l’émotivité 

subjective. (…) Sa conclusion, c’est-à-dire le jugement qu’il 

portait sur la minute en question, était sans contredit 

erronée, mais il n’en restait pas moins troublé par la réalité 

de sa sensation. Quoi de plus probant en effet qu’un fait réel 

? Or le fait réel était là : pendant cette minute, il avait 

trouvé le temps de se dire que le bonheur immense qu’elle lui 

procurait valait bien toute une vie. (…) Sans doute, avait-il 

ajouté en souriant, était-ce d’un instant comme celui-là que 

l’épileptique Mahomet parlait lorsqu’il disait avoir visité 

toutes les demeures d’Allah …) (L’Idiot, p.612-613-614) 

L’état épileptique de Mychkine signifié ici dégage moult 

signes. D’abord, il y a l’étape pré-crise, cette situation 

aboutissant à la crise. C’est un état métaphysique. Il est 

transporté dans un monde ataraxique à l’image de la lumière 

de la vitesse de l’éclair. Cet univers béatifique est en en 

réalité le genre de monde que Mychkine l’épileptique 

souhaite faire renaitre à travers l’œuvre de Fiordor. Dans 

cette étape pré-crise, le cœur et l’esprit humain sont au 

rendez-vous. En effet, les fragments du roman tels 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 171 

« L’esprit, le cœur, s’illuminaient d’une lumière 

extraordinaire », « tous ses troubles, ses doutes, ses 

inquiétudes semblaient s’apaiser tous à la fois, se résolvaient 

en une sorte de tranquillité supérieure », « de joie complète, 

lumineuse, harmonieuse, et d’espoir plein de raison, plein de 

la cause définitive. » sont des signifiants faisant pleinement 

le portrait du personnage de Dostoievski. Mychkine lui-même 

est cette lumière apportée à l’humanité tels les envoyés de 

Dieu sur terre. Il est alors tout comme Saleem Sinai dans 

Midnight’s Children de Salman Rushdie un prophète des 

temps moderne. A l’unique différence que Saleem, étant lui-

même un narrateur homodiégétique, se compare directement 

aux prophètes par ses récits, Mychkine lui est révélé par le 

narrateur qui est loin d’être lui-même. La révélation 

caractérielle de Mychkine par une tierce personne le 

conforte dans sa position de sauveur du monde. Cette 

personne introduisant Mychkine est son opposé Rogojine, un 

être d’obsession. Rogojine le narcissique s’adressant à 

Mychkine le traite de « fol en christ » et là encore, Mahomet 

est évoqué. Le Christ ou Jésus et Mahomet sont mis en 

avance dans le roman. Le narrateur sous-entend là qu’il est 

nécessaire pour Dieu le suprême d’envoyer encore au monde 

entier des prophètes pour lutter contre la dépravation des 

mœurs, corriger cette dérive mondaine interplanétaire. 

Mychkine l’idiot est la métaphore de la représentation de la 

mission prophétique restauratrice. Jean Moréas dans 

« Manifeste littéraire » disait qu’il faut « vêtir l’idée d’une 

forme sensible. » Il faut transmettre un message tout en se 

focalisant sur sa sensibilité la plus absolue afin d’attendre 

les cœurs et les façonner. Réussir une écriture littéraire là 

serait de ne point dire la manière mais plutôt la manière de 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 172 

dire. L’esthétique ou encore la beauté littéraire à la fois 

énonciatrice et dénonciatrice rimerait à la fois avec la forme 

et le fond.   

 Le tableau de Hans Holbein dans L’Idiot de 

Dostoievski fait montre du Christ mort sur la croix et le 

corps en cours de décomposition. Ce tableau exposé suscite 

diverses interprétations semblables à tout tableau qui 

conduirait à différentes réflexions et interprétations. 

Mychkine lui craint de perdre la foi en voyant le tableau. Il 

ne saisit pas peut-être volontairement ou involontairement 

le sens réel de ce tableau parce qu’interpréter exige une 

certaine disposition propre à l’art. Pour interpréter dans le 

domaine de l’art avec précision, il faut avoir fait l’école de 

l’art. tel Mychkine, Adelaide s’aligne dans le même sens. Elle 

évoque le sujet de la peinture avec le prince Mychkine 

répondant « Je ne comprends rien à la peinture. Il me semble 

qu’il faut regarder et écrire. » Pour réaliser la portée de 

cette réponse de Mychkine et ses signes annonciateurs dans 

tous les sens, il faut s’inscrire dans la perspective 

Dostoïevskienne.  Maryse Dennes dans son article « De 

l’usage du tableau de Holbein dans « L’Idiot » de Dostoievski 

et la différence entre la Russie et l’Occident » souligne : 

Selon le procédé habituel chez Dostoiesvki, lorsque le sens 

d’une chose doit être révélé, le sujet n’est pas abordé 

directement ; il est remis à plus tard. Il est remplacé par 

autre chose, apparemment totalement différent et qui 

pourtant n’est qu’une façon de commencer à avancer vers le 

dévoilement du sens de ce qui reste dans le non-dit, dans 

l’implicite, qu’elle est puissante et traumatisante, et que sera 

grand le nombre de médiations auquel il faudra recourir pour 

pouvoir en parler. A la place du tableau de tableau de Holbein 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 173 

dont le nom n’est même pas prononcé lors de cette première 

allusion, c’est la peine de mort qui est décrite et se termine 

par la conclusion du Prince que nous avons déjà évoquée : « la 

Croix et la tête-voilà le tableau ». 

Le mot « Croix » ici est écrit avec la lettre « C » en 

majuscule en plein de la phrase. Cela témoigne de la 

spécificité de cette croix dont il s’agit. Les signifiants 

« Croix » et « tête » associés à « peine de mort », de par 

leur singularité font allusion au Christ mort sur la croix. 

Mychkine lui combat ce christ qu’il trouve occidental et 

inactif pour un changement digne de l’humanité toutefois 

dans l’excellentissime élan positif. Le prince s’exprime par 

allégorie selon le conditionnement par l’auteur. Mychkine 

combat ce Christ mort sur la croix dont le corps est en 

putréfaction dans la mesure où, selon lui, il (le Christ 

Occidental) aurait failli à sa mission. Le tableau de Holbein 

présente donc un Christ incapable de modifier, impacter 

positivement et définitivement un monde en décadence 

avancée. La représentation de ce fait par le tableau de 

Holbein est la représentation allégorique de l’état de la 

société. C’est donc à juste titre qu’Hyppolite questionna la 

foi que craint Mychkine de perdre en ces termes « Le plus 

étrange, écrit-il, était la singulière la singulière et 

passionnante question que suggère la vue de cadavre 

supplicié… comment ont-ils pu croire que le martyr 

ressusciterait » Ici, la religiosité et partant la foi sont 

remises en cause par le personnage d’Hyppolite. Hyppolite 

fait transcender la question de la mort de « dieu » comme 

Nietzsche l’affirmait. Toutefois, force est de confesser que 

Friedrich Nietzsche bien qu’il soit tantôt taxé d’athée, 

demandait simplement que renaisse l’homme responsable, 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 174 

apte à s’affirmer dans ce monde de compétitivité. Mychkine 

le prince conclut dans cette lancée que « Le catholicisme 

romain, dit-il, prêche un Christ qu’il a défiguré, calomnié, 

vilipendé, un Christ contraire à la vérité. » 

André Brombart écrit : 

 

« Lire Dostoïevski, c’est aussi déchiffrer son propre cœur, 

ses obscurités, ses opacités et y laisser pénétrer la lumière 

qui assainit, guérit, humanise… divinise », témoigne l’auteur 

qui veut rendre hommage à « un homme qui (l’) a aidé à 

vivre ». Il le fait en s’attachant à divers personnages 

rencontrés dans les romans de l’écrivain russe. Il s’arrête à 

leurs agissements, leurs conversations, leurs récits, leurs 

monologues, leurs rêves aussi à travers lesquels se dit la 

complexité de l’être humain, « mélange d’ombres et de 

lumières ».3 

 

Brombart cite directement Dostoievski lui-même tout en 

relevant la place qu’occupe ce dernier dans son monde. Il va 

même vers la transcendance comparant Dostoievski à Dieu le 

suprême assertant que cet auteur russe l’a aidé à vivre. C’est 

dire que ce Russe ne peut être découvert, lu par une entité 

sans que celle-ci (l’entité) n’atteigne l’ataraxie. Fiordor par 

sa plume aide à appréhender la complexité de la nature 

humaine comme Sigmund Freud le signifiait L’interprétation 

des rêves. Le Russe Fiordor Dostoievski et l’Autrichien 

Sigmund Freud établiront un foyer de « mélange d’ombres et 

de lumières », une métaphore scintillante pour dévoiler 

l’homme. Firodor Dostoievski devient l’allégorie de l’éveil, de 

                                                           
3 Fiordor Dostoievski cité par André Brombart dans De l’homme divisé à l’homme divinisé. 

Dostoievski, une anthropologie chrétienne 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 175 

la lumière, de l’élévation divine pour penser les normes et 

panser les tares sociétales. 

 

Conclusion 

 

Salman Rushdie par le bais de son œuvre romanesque 

Midnight’s Children relate la ferme volonté d’un personnage 

pour la reconstitution de sa terre, l’Inde et ce par 

l’entremise d’un symbolisme et de constructions 

métaphoriques. Ce personnage nommé Saleem Sinai, à la 

volonté noble parce que stabilisatrice d’une société 

gangrénée, vit un périple, dérangé par Zagallo le professeur 

de Géographie humaine et Shiva son frère biologique et 

ennemi de grands pas. Pour accompagner son personnage 

principal Saleem Sinai dans sa mission d’esthétisation de la 

société indienne, Salman Rushdie lui octroie dans Midnight’s 

Children un pouvoir télépathique. Ce pouvoir rend 

franchissable toutes les zones obscures du territoire au 

personnage afin qu’il puisse leur apporter de son éclat pour 

les faire scintiller. Aussi, Saleem Sinai a une naissance 

prophétisée et le Premier Ministre Nehru lui adresse une 

lettre bien qu’il soit un nouveau-né. Saleem lui-même va 

établir un lien étroit entre lui et les prophètes dont Jesus, 

Moise et Mahomet créant ainsi une métaphore. Tout cela va 

planter le décor du symbolisme et de l’esthétique stylistique 

de l’exceptionnalité de bébé Saleem Sinai pour sa société.  

 

 Dans L’Idiot de Fiodor Dostoievski, Mychkine est 

l’homologue de Saleem Sinai, c’est dire le personnage 

principal. L’espace géographique dans cette autre œuvre est 

la grande Russie avec sa moralité en décadence et en quête 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 176 

de reconstruction comme le fait savoir l’auteur et 

particulièrement son personnage Mychkine. Mychkine donc, 

tel Saleem Sinai dans Midnight’s Children, voit le jour dans 

L’Idiot de Fiodor Dostoievski pour absorber les maux 

sociétaux russes et les résoudre tels des équations en 

Mathématiques. Pour solutionner donc ces problèmes 

concrètement, l’auteur va donner un aspect prophétique à 

Mychkine dans l’œuvre. Il est tantôt considéré comme 

Jesus. Mahomet aussi y est mentionné. Mychkine dans sa 

belle aventure est perturbé par Rogojine tel Shiva dans 

Midnight’s Children. Mychkine souffre d’une épilepsie dont 

la description comprend entre autres un état métaphysique, 

ce qui va renformer la métaphore ou encore l’allégorie 

prophétique de ce personnage dans la société russe. Le 

tableau de Hans Holbein va toutefois être une métaphore du 

Christ.    

           Les deux auteurs Britannique et Russe d’époques 

différentes s’aventurent sur le même chemin avec des 

signes de communications communes. Les deux personnages 

principaux dont Saleem Sinai dans Midnight’s Children et 

Mychkine dans L’Idiot paraissant ridicules de par leur 

caractérisation dans les œuvres sont en réalités, loin de les 

faire paraitre pour débiles, des prophètes des temps 

modernes, des réformateurs terrestres. Ils œuvrent au 

bien-être de leurs différents monde, loin de leur causer du 

tort quoique, sur des tableaux, ils soient présentés 

esthétiquement comme des idiots, Saleem se présentant lui-

même comme un prophète et Mychkine appelé « Idiot » par 

son propre père auteur de l’œuvre.  

Salman Rushdie et Fiodor Dostoievski utilisent tous 

deux des procédés allégoriques de distanciation à travers 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 177 

leurs œuvres. Ce procédé de distanciation pourrait être 

défini comme une affirmation sans affirmation. Cette 

position renforce la plume des signes de communications des 

auteurs car les protège de toutes assertions bien qu’elles 

soient faites, osées et qu’ils soient auteurs. Pour preuve, ils 

font passer leurs propres armes de dénonciation, leurs 

personnages réformateurs d’idiots tantôts physiques et 

moraux. L’idiot inconsidéré dans le monde des signes de 

dénonciation dénonce, réforme sans être perçu et dès 

devient puissant dans sa démarche. Les railleries dont sont 

victimes Saleem Sinai dans Midnight’s Children et Mychkine 

dans L’Idiot sont en réalité les cancers toxiques dont sont 

victimes l’humanité de par les perversions des valeurs 

humaines du monde. 

 

Ces tableaux des personnages avec ces signes 

prodromiques ont été décelés par le bais d’une théorie 

littéraire, un outil de mesure littéraire. Selon Edward Quinn: 

Critical theory allows us to explore the cultural production 

and communication of meanings in precise and nuanced ways, 

and from a range of different perspectives. It questions the 

ways in which we might be used to making sense of artistic, 

historical or cultural artefacts and prompts us to reconsider 

our beliefs and expectations about the ways individuals 

interact with material things and with each other. (Gamble 

:2006, ix4) 

 

La théorie critique ou du moins la théorie littéraire à l’ordre 

dans ce contexte, la Narratologie a permis de mettre en 

                                                           
4 Sarah Gamble est citée par Edward Quinn ici. 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 178 

exergue une kyrielle de signes dans une perspective de 

communication. A travers les signifiants et signifiés Salman 

Rushdie et Fiordor Dostoievski ont su faire montre d’un 

excellentissime mode de communication. Moult tableaux de 

signes expressionnistes sont dégagés pour éclairer, dévoiler 

l’humanité et lui donner la meilleure lancée à suivre. Ces 

messages riches sont découverts à travers les narrations, 

les conversations entre les personnages et leurs 

interactions, les figures allégoriques, le tout dans une 

perspective narratologique. 

A travers ces signes de communication ou du moins 

par ces signifiants, deux mondes antithétiques se dégagent, 

le premier est le monde de la réalité et le second celui du 

réel. La réalité, en vrai se victimise se justifiant par une 

adaptation immédiate au monde contemporain en 

considérant ses exigences. Ce monde décrit ici est celui de 

Rogojine, Shiva et Zagallo. Le revers de ce premier, le réel 

quant à lui se positionne par son authenticité de tous les 

temps refusant ainsi la justification de la perversion des 

mœurs. Ce second monde s’assimile à Saleem Sinai et 

Mychkine. Toutefois, force est de confesser que ces deux 

personnages du monde réel avec leur mission noble de guider 

droitement le monde échouent. W. Stoczkowski (2022) dit 

que « L’empressement à refaire la société prend le pas sur 

le désir de la connaitre… » Il faut maitriser, cerner le monde 

avant de vouloir la transformer. Cette attitude garantira la 

réussite réformatrice pour le salut mondiale créant ainsi un 

climat adéquat de bon vivre caractérisé par un 

excellentissime épanouissement.  

 

 



Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 179 

 

Bibliographie 

 

Alain Lallemand Le poche de la semaine signé Salman 

Rushdie publié le 23/05/2024. 

https://www.lesoir.be/589825/article/2024-05-23/le-

poche-de-la-semaine. Salman Rushdie consulté le 

22/06/2025 à 17h 45 

BENVENISTE Emile, 1996. Problèmes de Linguistique 

générale. : Gallimard, coll « Bibliothèques des Sciences 

humaines », Paris 

BORSA Elodie, 2013-2014. « L’ÉCRITURE 

DOSTOÏEVSKIENNE : ESPACE ET ÉPILEPSIE DANS 

L’IDIOT. » Université Stendhal Grenoble III, Grenoble 

BROMBART André, 2020.  De l’homme divisé à l’homme 

divinisé. Dostoievski, une anthropologie chrétienne. Parole 

et silence 146 p., Les Plan-sur-Bex 

DENNES Maryse, 2008. « De l’usage du Tableau de 

Holbein dans « L’Idiot » de Dostoievski et la différence 

entre la Russie et l’Occident » INALCO, Paris 

EVERAERT-DESMEDT Nicole, 2022. Le Processus 

Interprétatif Introduction à la sémiotique de Ch. S. Peirce, 

Mardaga, Paris 

FIORDOR Dostoievski, 1939. L’Idiot, Gallimard, Coll. 

Les Classiques Russes, 1939. 41e édition, Paris 

FIORDOR Dostoievski, 1866 (première édition) 2016. 

Crime et Châtiment. Actes Noirs, Le Mejan  

FREUD Sigmund, 1900. L’Interprétation du rêve. Franz 

Deuticke, Vienne 

GAMBLE, Sarah. The Routledge Companion to Critical 

https://www.lesoir.be/589825/article/2024-05-23/le-poche-de-la-semaine
https://www.lesoir.be/589825/article/2024-05-23/le-poche-de-la-semaine


Revue SAHEL / GATES _ Août 2025 

 180 

Theory. London and New York: Taylor and Francis Group, 

2006 

GENETTE Gerard, 1972. Figures III, Seuil, Paris 

MOREAS Jean, 1886. “Le Manifeste littéraire”. Le 

Figaro, Paris 

NIETZSCHE Friedrich, 1882 (première date de 

parution) 1901. Le Gai Savoir. Société du Mercure de France, 

Paris 

ORWELL George, 1949. 1984 (Nineteen Eighty Four). 

Secker and Warburg, London 

Pesso-Miquel Catherine. « Salman Rushdie. L’écriture 

transportée. » Bordeaux : Presses Unversitaires de 

Bordeaux, 2007. pp. 1 173. (Couleurs anglaises, 6); 

https://www.persee.fr/doc/coula_1630-

0351_2007_mon_6_1 Fichier pdf généré le 24/11/202 

QUINN Edward, 2006. A Dictionary of Literary and 

Thematic Terms, Facts on File, Inc. An Imprint of InfoBase 

Publishing, New York 

RUSHDIE Salman, 1995. Midnight’s Children. Vintage, 

London 

RUSHDIE Salman, 2008 (copyright 1988). The Satanic 

Verses. Random House, New York 

RUSHDIE Salman, 2006. Shalimar the Clown. Vintage, 

London 

STOCZSKOWSKI Wictor, 2022. A la recherche d’une 

autre Genèse: Anthropologie de “l’irrationnel”. La 

découverte, Paris 

UTUDJI Mariane, 2020. « Le style baroque de Salman 

Rushdie en traduction française Analyse stylistique et 

traductologique de Midnight’s Children. » Université 

Sorbonne Nouvelle, Paris 


