
 

141 

PRÉEXISTENCE AFRICAINE DE LA « CULTURE DE LA 

PAIX » : ILLUSION OU VÉRITÉ ? 
 

Celestin simon 

Email : celestin_simon@yahoo.fr 

 

Résumé 

 
Cette réflexion interroge la culture de la paix sous l’angle africaniste, 

dans l’objectif de déterminer si cette notion, tant valorisée par les 

Nations Unies (ONU), ne trouve pas ses véritables fondements dans les 

traditions africaines. Ce d’autant plus que de nos jours, quand on parle de 

la culture de la paix, on pense aux œuvres de l’UNESCO, aux différents 

sommets impulsés par elle à travers le monde, traitant des questions liées 

à la culture de la paix. On ne pense généralement pas au socialisme africain 

qui semble être une référence plausible de la culture de la paix, bien 

antérieure aux initiatives de l’UNESCO. Mais encore faut-il le démonter. 

Pour y parvenir, il a fallu convoquer l’herméneutique en tant que méthode 

philosophique de l’interprétation et l’analogie en tant qu’outil de pensée, 

visant à établir un rapport de ressemblance entre deux situations. Ce 

cadre méthodologique nous a permis d’expliciter la culture de la paix, telle 

que définie par l’ONU. L’ayant comparu au socialisme africain, il en ressort 

que l’antériorité africaine de la culture de la paix est irréfutable, car tous 

les aspects qui entre dans la définition onusienne de la culture de la paix 

trouvent leur parfaite expression dans la culture africaine : dialogue et 

négociation, respect des droits de l’Homme, rejet de la violence, éducation 

à la paix, développement durable. Il y a alors lieu de re-systématiser les 

valeurs africaines de la paix pour les proposer au monde qui est en carence 

de la paix, suivant une démarche active, inspirant par ailleurs des 

initiatives en faveur de la paix telles que celles de l’ONU. 

Mots-clés : Culture de la paix, Socialisme africain, UNESCO, Universel, 

Traditions 

 

 

 

 

mailto:celestin_simon@yahoo.fr


 142 

Abstract 

 
This reflection examines the culture of peace from an African 

perspective with the aim of determining whether this concept, so highly 

valued by the United Nations (UN), has its true foundations in African 

traditions. This is all the more relevant today, when we talk about the 

culture of peace, we think of UNESCO's work and the various summits it 

has organized around the world to address issues related to the culture 

of peace. We do not generally think of African socialism, which seems to 

be a plausible reference point for the culture of peace, well before 

UNESCO's initiatives. But this still needs to be demonstrated. To achieve 

this, it was necessary to invoke hermeneutics as a philosophical method 

of interpretation and analogy as a tool of thought aimed at establishing a 

relationship of similarity between two situations. This methodological 

framework enabled us to explain the culture of peace as defined by the 

UN. Having compared it to African socialism, it appears that the African 

antecedence of the culture of peace is irrefutable, because all aspects 

that fall within the UN definition of the culture of peace find their 

perfect expression in African culture: dialogue and negotiation, respect 

for human rights, rejection of violence, education for peace, and 

sustainable development. There is therefore a need to re-systematize 

African values of peace in order to offer them to a world that is lacking 

in peace, following an active approach that also inspires peace initiatives 

such as those of the UN. 

Keywords: Culture of peace, African socialism, UNESCO, Universal, 

Traditions 

 

Introduction 

 

En marge d’un cours de philosophie politique, il a été demandé aux 

étudiants de mener des recherches sur le concept de la « Culture 

de la paix »1. Sans surprise, tous ont évoqué l’initiative Cultura de 

paz lancée au Pérou en 1986 ; le congrès international sur la paix 

dans l’esprit des hommes ayant eu lieu à Yamoussoukro en 1989 et 

                                                           
1 Nous utilisons « Culture de la paix » pour désigner la doctrine de l’ONU et culture de la paix, 

sans guillemets, pour se référer aux valeurs africaines ancestrales de paix. 



 

143 

le rôle prépondérant qu’a joué Organisation des Nations Unies pour 

l’éducation, la science et la culture (UNESCO) dans la promotion et 

la systématisation de la « Culture de la paix ».  

En effet, le terme « Culture de la paix » n’apparaît qu’en 1986 à 

l’occasion de l’initiative de Pérou ci-haut évoquée, ayant débouché 

sur la déclaration de Séville sur la violence (UNESCO, 2000). Celle-

ci soutient que la guerre, loin d’être inhérente à la nature humaine, 

est une construction sociale éphémère, potentiellement 

remplaçable par la paix que ceux qui ont créé la guerre peuvent 

alternativement concevoir et déployer, autant qu’ils ont conçu la 

guerre. Deux années plus tard, la fondation Houphouët-Boigny a 

organisé un congrès lors duquel le concept de « Culture de la paix » 

a été largement développé (Graine de paix, 2005). 

Cependant, s’il est vrai que la paix, en tant qu’expression, apparaît 

au Pérou et qu’il est reconnu à l’UNESCO le mérite de l’avoir 

promue avant même qu’elle ne soit désignée comme telle, on est en 

droit d’exprimer des réserves, ou précisément d’émettre de doute. 

En vérité, l’axiologie traditionnelle africaine s’apparente à la 

« Culture de la paix », telle que définie par l’ONU.  

La présente réflexion qui part d’un questionnement, celle de savoir 

si la préexistence africaine de la « Culture de la paix » est illusion 

ou vérité, se propose alors d’explorer des faits et phénomènes 

dans l’optique d’établir la vérité, en tant qu' accord de la 

connaissance avec son objet » (Kant, 1990, p. 80), au-delà de 

l’illusion, considérée comme une « perception erronée en ceci 

qu’elle ne correspond pas à la réalité objective » (Nietzsche, 2003, 

p. 63).  En effet, la question qui est la nôtre est en d’autres termes 

celle-ci : est-il exact de penser que la « Culture de la paix », loin 

d’être une invention contemporaine, est bien plus ancienne que les 

traditions africaines ? 

Une telle question nous invite à procéder à l’herméneutique de 

l’axiologie traditionnelle africaine et précisément du socialisme 

africain, en tant qu’ensemble de valeurs proprement africaines, à 

l’effet de déterminer l’antériorité africaine ou non du concept de 



 

144 

la culture de la paix. Pour cela, nous optons pour une démarche 

herméneutico-comparative et démonstrative.  

Rappelons que l’herméneutique est, en philosophie, la théorie et la 

méthode de l’interprétation des textes, des discours ainsi que 

d’autres formes de communication et d’événements. Son but est 

de comprendre et d’expliquer ce qui est parfois obscur ou ambigu, 

tout en cherchant à saisir le sens profond et le contexte d’une 

œuvre ou d’une situation. C’est à juste titre que M. Foucault (1966, 

p. 44) la définit comme étant « l’ensemble des connaissances et 

des techniques qui permettent de faire parler les signes et de 

découvrir leur sens ». La comparaison quant à elle, est une 

opération de l’esprit par « laquelle on dégage les ressemblances ou 

différences d’objets ou de notion » (J. Russe, 1991, p. 49). La 

démonstration, enfin, est en philosophie, une démarche 

argumentative logique et structurée qui vise à établir la vérité 

d’une proposition, tout en la reliant à d’autres propositions 

considérées comme vraies ou acceptées (J. Russe, 1991). 

Nous inscrivons notre herméneutique, notre comparaison et notre 

démonstration dans une perspective philosophico-africaniste, 

c’est-à-dire susceptible de  mettre en avant la spécificité des 

cultures africaines et leur rôle dans la formation des identités, 

des institutions et des pratiques sociales, mettant l’accent sur la 

dimension collective de l’existence humaine en Afrique.   

Le choix de ce cadre méthodologique et théorique réside dans sa 

capacité à saisir et à expliciter, de façon ordonnée, l’essence 

sémantique et la profondeur conceptuelle des notions en étude : la 

« Culture de la paix » et la « culture africaine ». C’est précisément 

là le rôle de l’herméneutique. Puis qu’il s’agit par la suite d’établir 

des rapports entre ces deux concepts, alors la comparaison en tant 

que démarche doit nécessairement s’inviter. Puisqu’il s’agit aussi et 

ultimement de déterminer l’ancienneté de la culture africaine de 

la paix et éventuellement la nécessité de la resystématiser pour la 

proposer au monde, il convient pertinemment de convoquer la 

démonstration.  



 

145 

En pratique, ce cadre méthodologico-théorique nous permettra, 

dans un premier temps, de procéder à une double exégèse : celle 

de la nature et des fondements contemporains de la « Culture de 

la paix » et celle des traditions africaines, tout en les comparant. 

Ensuite, nous analyserons les possibilités de promotion d’une 

culture de la paix endogène en Afrique. Enfin, il nous plaira 

d’élaborer une conception universalisable de la culture de la paix à 

partir de l’exemple africain. 

 

1. Herméneutique de l’acception contemporaine de la 

« Culture de la paix » 

 

Considérons la conception onusienne de la « Culture de la paix » et 

procédons à sa compréhension, à son étude, à son interprétation et 

à son décodage. Intéressons-nous ainsi aux vérités scientifiques 

contenues dans le manifeste de Séville qui tiennent lieu de 

prolégomènes à l’acception contemporaine de la « Culture de la 

paix ».  Parlons ensuite de la phénoménalisation de la « Culture de 

la paix », c’est-à-dire du déploiement successif des actions 

concrètes qui, à chaque étape, ont ajouté de la matière à 

l’existence de la « Culture de la paix ». Parlons enfin du système 

d’évaluation de la « Culture de la paix ».   

 

1.1. Les prolégomènes de la « Culture de la paix »  

En 1986, se célébrait l’année internationale de la paix. A cette 

occasion, des hommes de science s’étaient réunis en Espagne 

autour de la question suivante : « Est-ce que la biologie ou les 

sciences sociales contemporaines ont mis en évidence quelques 

facteurs biologiques qui soient un obstacle insurmontable, ou tout 

au moins sérieux, à la construction de la paix dans le monde ? » (S. 

Belin, 1993, p. 40). Des idées confrontées, il en résulte cinq vérités 

scientifiques. Premièrement, considérant la thèse évolutionniste 

darwiniste de l’origine de l’homme, les hommes n’ont pas hérité de 

leurs ancêtres les animaux une propension à faire la guerre ; la 



 

146 

guerre est un produit de la culture. Deuxièmement, la guerre ou la 

violence n’est pas consubstantielle à la nature humaine ; elle n’est 

pas génétiquement programmée. Troisièmement, au cours de 

l’évolution humaine, il ne s’est pas opéré une sélection en faveur du 

comportement agressif par rapport à d’autres types. 

Quatrièmement, les hommes n’ont pas a priori un cerveau violent ; 

les comportements humains violents ou non violents sont 

tributaires de type de conditionnement et de mode de socialisation 

et qu’il n’y a rien dans la psychologie neuronale qui contraint 

l’homme à agir violemment. Cinquièmement enfin, la guerre n’est 

pas un phénomène instinctif ; elle ne répond pas à un modèle unique 

(S. Belin, 1993). 

Ces cinq vérités scientifiques qui, en résumé, soutiennent que, la 

biologie ne condamne pas l’humain à la guerre, que la guerre, loin 

d’être naturelle est culturelle, loin d’être déterminée par les 

gènes, par un cerveau violent, par la nature humaine ou par 

l’instinct, est plutôt une invention sociale, ont été érigés en 

manifeste, appelé le manifeste de Séville sur la violence. Ce fut le 

point de départ de l’acception contemporaine de la « Culture de la 

paix ». Une suite d'événements, qu’il convient de rapidement 

rappeler, s’en est suivie. 

  

1.2. La phénoménalisation de la « Culture de la paix » 

Par définition, la phénoménalisation renvoie au processus par lequel 

quelque chose devient un phénomène. C’est la manière dont les 

choses apparaissent de manière à être expérimenté par la 

conscience (S. C. Vishnu, 2016). Par phénoménalisation de la 

« Culture de la paix », nous voulons alors désigner la succession 

d’évènements qui ont donné corps à la « Culture de la paix ». 

 Ainsi, en 1998, une stratégie à moyen terme de l’UNESCO, 

consacrée à la promotion de la « Culture de la paix », a été élaborée 

et mise en œuvre. En 1998, l’Assemblée générale de l’Organisation 

des Nations Unies (ONU) proclame l’année 2000 comme année 

internationale de la « Culture de la paix ». Ensuite, elle proclame la 



 

147 

décennie 2001-2010, décennie internationale de la promotion d’une 

« Culture de la paix » au profit des enfants du monde (Graine de 

paix, 2005). Un an plus tard, l’organisation a adopté une déclaration 

et un programme d’action sur la « Culture de la paix ». Cette 

déclaration a eu le mérite de donner à la « Culture de la paix », une 

définition complète. La « Culture de la paix » est selon elle 

l’ensemble 

des valeurs, des attitudes et des comportements qui 

reflètent et favorisent la convivialité et le partage 

fondés sur les principes de liberté, de justice et de 

démocratie, tous les droits de l'homme, la tolérance et la 

solidarité, qui rejettent la violence et inclinent à prévenir 

les conflits en s'attaquant à leurs causes profondes et à 

résoudre les problèmes par la voie du dialogue et de la 

négociation et qui garantissent à tous la pleine jouissance 

de tous les droits et les moyens de participer pleinement 

au processus de développement de leur société, (ONU, 

1998, p. 1). 

 

Plusieurs activités de promotion de la « Culture de la paix » s’en 

sont suivies (UNESCO, 2013). Elles sont entreprises aussi bien par 

les agences de l’ONU, les Organisations non gouvernementales 

(ONG) et les Organisations de la société civile (OSC). Dans cette 

perspective, pour pouvoir quantifier l’acceptation de la « Culture 

de la paix », un modèle d’évaluation a été élaboré. 

 

1.3. Le système d’appréciation et de quantification de la 

« Culture de la paix » 

Le système d’évaluation de la « Culture de la paix » mis en place 

prend en compte trois aspects : les domaines d’action, les mesures 

objectives et le climat émotionnel. Trois principaux domaines 

d’action sont alors identifiés : les normes sociétales, les structures 

de l’État et la stabilité politique, les considérations 

environnementales. Les normes sociétales prennent en 



 

148 

considération trois volets : l’éducation à la paix, la place de la 

femme et des enfants et la valeur de l’empathie, le respect de 

droits humains et du principe d’exclusivité (J. Rivera, 2004). 

Quant aux structures de l’État et à leur rapport avec la stabilité 

politique, elles impliquent la participation à la vie démocratique, la 

communication ouverte en dehors de tout contrôle abject et de 

toute corruption, et le respect des droits de l’homme, du principe 

d’exclusivité dans le domaine politique. En ce qui concerne les 

normes environnementales, un accent est mis sur la sécurisation de 

l’environnement et le développement équitable et durable (J. 

Rivera, 2004). 

Au regard de ce qui vient d’être développé, on peut croire que la 

« Culture de la paix » relève de l’invention du système de l’ONU, 

avec pour moteur l’UNICEF, car c’est cette organisation qui semble 

l’avoir conçu, lui avoir donné une définition exhaustive et avoir 

élaboré ses conditions d’évaluation. Cependant, si on peut 

reconnaître à l’ONU ce mérite, la définition qu’elle donne à la 

« Culture de la paix » n’a rien de nouveau, car le socialisme africain, 

en tant que axiologie traditionnelle africaine, mode de vie des 

Africains traditionnels, est exactement ce que l’ONU appelle 

« Culture de la paix ». 

 

2. L’antériorité africaine de la culture de la paix 

 

La « Culture de la paix », telle que conçue par l’ONU, et telle 

qu'expliquée ci-haut, nous invite, désormais, à la démonstration en 

tant que démarche, car c’est elle qui nous permettra d’affirmer 

pertinemment l’antériorité de la culture de la paix. Prenons alors 

chaque élément de la définition de la « Culture de la paix » selon 

l’ONU et démontrons qu’il a des références dans la culture de 

l’Afrique traditionnelle. Nous les regroupons, partant de cette 

définition, en trois paliers : le respect de la vie, le rejet de la 

violence, la pratique de la non-violence par l’éducation, le dialogue 

et la coopération ; le respect des droits de l’homme, des libertés 



 

149 

fondamentales et leur promotion ; les efforts déployés pour 

répondre aux besoins des générations actuelles et futures en 

matière de développement et d’environnement. 

 

2.1. Le respect de la vie ; le rejet de la violence ; la 

pratique de la non-violence par l’éducation, le dialogue 

et la coopération 

Le présent titre est l’énoncé paraphrasée du premier volet 

caractéristique de la « Culture de la paix ». Les idées réunies ici 

peuvent être résumées en deux : le rejet de la violence et 

l’éducation à la paix. En effet, pour résoudre les conflits et 

construire des relations harmonieuses, il importe de promouvoir la 

« Culture de la paix » à travers une éducation à la paix dont le but 

est d’inculquer aux individus les valeurs, les attitudes et les 

comportements nécessaires pour vivre en paix. 

Or, l’Afrique traditionnelle n’est pas du tout étrangère au rejet de 

la violence et à l’éducation à la paix. Au contraire, le socialisme 

dont l’expression la plus remarquable est la solidarité, 

caractérisant l’Afrique précoloniale, est un véritable antidote à la 

violence. Au nom du socialisme, les sociétés africaines privilégient 

l’usage des mécanismes de résolution pacifique des conflits sous 

l’arbre à palabre. De ce point de vue, l’arbre à palabre est un espace 

de dialogue et de résolution des différends par excellence autant 

que le soutient J. G. Bidima (1997, p. 13) : « la palabre institue un 

espace public de discussion qui suppose le détour par une 

procédure. La palabre n’organise pas le face-à-face entre les 

parties, mais institue une médiation symbolique à plusieurs entrées 

». F. Diangitukwa (2014, pp. 6-7) en explique le déroulement :  

 

Pendant la concertation, la distribution de la parole joue 

deux rôles : elle sert à recueillir les avis des uns et des 

autres, mais dans le cas de conflit, elle ordonne 

l’agressivité des débats pour exorciser la violence afin de 

l’empêcher de se matérialiser. Les intervenants 



 

150 

s’expriment à tour de rôle. […] Le dialogue se passe dans 

la paix la plus totale, sans arrogance ni sentiment de 

domination. Tout le monde jouit d’un même respect et 

d’une même considération. L’écoute active est valorisée, 

car c’est elle qui facilite le dialogue et qui assure le 

consensus. En cas de difficulté, les sages – considérés 

comme dépositaires de l’histoire communautaire – sont 

consultés pour régler les différends. La culture de 

l’écoute et la recherche de la paix intérieure facilitent le 

rapprochement des points de vue et la recherche de la 

solution idéale qui cimente le lien social. 

 

Quant à l’éducation à la paix, elle repose, elle aussi, sur des valeurs 

et des pratiques ancestrales qui visent la cohésion sociale. Les 

valeurs telles que la solidarité, la primauté du groupe sur l’individu, 

le respect de l’autorité traditionnelle et la coopération ont pour 

but de former l’individu à la culture de la paix et à la justice (A. S. 

Abdourahimoune, 2003). La communauté joue ici un rôle 

prépondérant, car elle est garante de l’éducation du citoyen. En 

Afrique traditionnelle en effet, l’éducation n’est pas l’exclusivité 

des familles. L’ensemble de la communauté y participe (A. M. 

Dioffo, 1964). Aussi, la culture de la paix se transmet de 

génération en génération, à travers les contes, les proverbes, les 

pratiques sociales, les rituels (R.H.S. Barbe, 2020).  

 

2.2. Le respect et la promotion des droits de l’homme et 

des libertés fondamentales 

L’autre aspect entrant dans la définition de la « Culture de la paix » 

implique les droits de l’homme et les libertés fondamentales. 

L’Afrique traditionnelle ne les ignore pas non plus. Au contraire, 

l’Afrique traditionnelle est profondément humaniste, quand on sait 

que l’humanisme rime avec socialisme africain. Il n’est pas anodin 

de rappeler avec M. Keba (1993) que « l’Afrique traditionnelle 

connaît un système cohérent de droits de l’homme ».  Ces droits 



 

151 

de l’homme sont strictement liés aux valeurs communales et aux 

traditions, comme le rappelle Y. G. Golo (2020, p. 1) : 

 

Les traditions africaines, fondées essentiellement sur 

l’importance des liens communautaires, ont produit des 

conceptions juridiques privilégiant l'équilibre entre les 

droits individuels et collectifs et la corrélation entre les 

droits et les devoirs. Ces droits de l’homme et des 

communautés, consacrés par les droits traditionnels 

africains, étaient garantis par le système judiciaire de 

l'arbre à palabres qui privilégiait la procédure de 

conciliation au duel judiciaire entre les parties à un 

procès. 

 

Quant aux libertés, autant que les droits, elles ne se concevaient 

pas en dehors de la communauté. La liberté était indissociable de 

l’harmonie et de la cohésion sociale. Au fait, la société 

traditionnelle africaine était protectrice des libertés collectives. 

D’où l’égale importance accordée aux droits économiques, sociaux 

et culturels et aux droits civils et politiques, les uns et les autres 

étant indissociables (F. Callede, 2010). Ici encore, la culture de la 

paix trouve des solides références dans la culture africaine. 

 

2.3. Les efforts déployés pour répondre aux besoins des 

générations actuelles et futures en matière de 

développement et d’environnement 

Il s’agit ici du développement durable, défini comme 

« développement qui permet de répondre aux besoins du présent 

sans compromettre la capacité des générations futures à répondre 

aux leurs » (Commission mondiale sur l’environnement et le 

développement, 1989, p. 51). Ce développement repose sur trois 

piliers qui sont le pilier économique, le pilier environnemental et le 

pilier social.  



 

152 

Le pilier environnemental consiste à protéger l’environnement, à 

préserver les ressources naturelles aux bénéfices des générations 

futures. Il s’agit concrètement de s’investir dans la lutte contre le 

changement climatique, dans la réduction de la pollution et dans la 

préservation de la biodiversité. Le pilier social quant à lui, met 

l’accent sur le bien être humain et la justice sociale, en luttant 

contre les inégalités, la discrimination et l’exclusion sociale. Le 

pilier économique enfin, vise une croissance économique durable et 

équitable, en favorisant des modèles économiques respectueux de 

l’environnement, générant des emplois décents, réduisant la 

pauvreté et assurant une répartition équitable des richesses (F. 

Actil, L. Diaz, 2016). 

En Afrique traditionnelle, la gestion des ressources naturelles, le 

respect des cultures et la recherche d’un équilibre entre les 

besoins humains et la préservation de l’environnement étaient des 

réalités irréfutables. Sur le plan environnemental, la culture 

traditionnelle africaine a su développer un système de gestion des 

ressources naturelles à nul autre pareil. Les systèmes agricoles 

traditionnels à l’instar de l’agroforesterie, de la culture en 

terrasse, etc. visent à préserver la dégradation des sols et de 

l’environnement en général. En effet, les Africains traditionnels 

ont une connaissance pédologique très poussée. Ils savent par 

expérience, les forces et faiblesses de chaque type de sol par 

exemple. A titre d’illustration, en Fulfulde, langue africaine très 

connue, Bolaare signifie terre argileuse, couverte probablement de 

« 80 à 100% d’une herbacée (panicum I actum) et dominée au niveau 

arbustif par l’Acacia Seyol et l’acacia Sénégal » (R. C. Sawadogo, 

2012, p. 80). Un tel espace est généralement réservé au pâturage. 

Sens par contre signifie accumulation sabreuse d’épandage ou 

dure, alors que Kollangal est la désignation du sol fortement érodé, 

caractérisé par un pâturage maigre. Goru’ol signifie axe de 

drainage principal, Ceekol veut dire marigot, etc. R. C. Sawadago 

(2012, p. 80) a donc raison d’écrire que dans plusieurs sociétés 

africaines, des études de toposéquences   



 

153 

ont identifié, de façon précise, les dénominations de 

différents types de sols et de relief, leurs 

caractéristiques physico-climatiques, les types de 

végétation arborée et ou arbustive dominante, 

l’utilisation agropastorale qui en est fait ainsi que la 

localisation préférentielle des sites d’habitat par rapport 

à ces sols.   

 

Cette excellente connaissance de l’environnement permet 

d’envisager une meilleure approche de protection de ce dernier. En 

effet,  en Afrique traditionnelle, la protection de l’environnement 

s’articulait autour de normes sociales et religieuses. Les  

ressources naturelles sont considérées comme sacrées. Elles sont 

gérées de manière collective. Cette gestion implique, outre 

l’entretien des terres agricoles, la préservation des forêts sacrées 

et la régulation de l’accès aux ressources (R. C. Sawadago, 2012). 

Concernant le bien-être humain et la justice sociale, il ne fait nul 

doute que l’Afrique traditionnelle, par son communautarisme, en a 

fait une belle et inspirante démonstration. J. K. Nyerere (1970, p. 

22) disait à ce propos : « Dans notre société africaine 

traditionnelle nous étions des personnes au sein d’une communauté. 

Nous prenions soin de la communauté et la communauté prenait soin 

de nous ». En Afrique traditionnelle, l’égalitarisme était 

l’expression la plus exemplaire de la justice sociale ; une justice qui 

se situe au-delà de la simple appellation des lois, englobant l’équité 

sociale et la responsabilité collective. 

Sur le plan économique enfin, l’Afrique traditionnelle a su bâtir un 

système économique basé sur des activités agricoles vivrières, la 

pêche, l’artisanat et les échanges basés sur le troc et le don. Une 

approche économique morale, profondément ancrée dans les liens 

sociaux et familiaux, mettant en exergue le principe de réciprocité 

et la consommation comme accumulation de richesse avait une 

place importante (C. Kane, 2009). À ce niveau encore, l’Afrique n’a 

rien à envier à personne. Bien au contraire, elle a une belle leçon 



 

154 

de développement durable axée sur la valeur humaine à enseigner 

aux systèmes capitalistes. 

Limitons-nous à ces quelques aspects qui constituent la substance 

de la « Culture de la paix », telle que définie par l’ONU. Il en 

ressort clairement que celle-ci n’est pas une invention moderne. 

Elle a de solides références dans la tradition africaine ancestrale. 

Engager un processus moderne de ce genre, sans faire aucune 

référence particulière aux traditions africaines, peut être 

considéré comme un manquement qui ne sera pas sans 

conséquences sur les résultats escomptés. Pour une meilleure mise 

en œuvre des politiques de la culture de la paix en Afrique et dans 

le monde, il y a lieu de partir du patrimoine culturel africain. 

 

3. La pertinence des traditions africaines en matière de la 

culture de la paix au rendez-vous de l’Universel 

 

Si la mondialisation devait être bâtie sur des rapports de partage 

mutuel, guidés par la volonté de chaque peuple de co-construire un 

monde commun, appartenant à tous et à chacun, alors l’Afrique, 

très souvent marginalisée dans ce cadre de mondialisation, devrait 

être plus offensive, en proposant au monde ce qu’elle a de meilleur 

et en militant pour cela. Il pourrait bien s’agir de sa richesse 

culturelle, particulièrement de ses pratiques ancestrales de nature 

pacifique. Elles peuvent, à notre avis, constituer un antidote à la 

violence de tout genre qui embrase le monde de nos jours. 

L’Afrique doit à cet effet développer le sens de l’Universel, 

resystématiser ses valeurs et joindre à cette re-systématisation 

théorique l’action pratique. 

 

3.1. Le sens de l’Universel 

Pour L. S. Senghor (1977), la civilisation de l’Universel consiste en 

un métissage des cultures, au-delà de leur juxtaposition, qui 

résulte de leur rencontre de manière à permettre à chaque peuple 

de s’épanouir et de contribuer au bien commun. Le rendez-vous du 



 

155 

donner et du recevoir signifie alors une rencontre entre cultures, 

où chaque entité culturelle se transforme et se renouvelle au 

contact de l’autre. Pour l’auteur, chaque culture possède des 

valeurs spécifiques et des richesses à partager. Ainsi, le donner 

est le symbole de l’apport de la culture africaine, tandis que le 

recevoir est l’assimilation de l’apport des autres cultures. 

L’Afrique doit développer davantage le sens de l’Universel.  

Mais avant de conquérir le monde, elle doit suffisamment s’auto-

conquérir et tester sur son sol l’efficacité de ce qu’elle entend 

proposer au rendez-vous de l’Universel. L’Afrique a besoin, plus que 

jamais, d’une assise idéologique forte en matière de paix, 

construite à base d’élèvement relevant de sa culture. Le socialisme 

africain correspond à cette idéologie nécessaire. En effet, 

plusieurs formes de guerre en Afrique aujourd’hui sont issues des 

idéologies néfastes. Le djihadisme construit à partir de la vision 

du monde exclusive et extrémiste, prenant en otage l’Islam comme 

religion, en est un exemple (C. Delanga, 2024). Pour déconstruire 

une telle idéologie, il faut une idéologie contraire qui puisse 

endoctriner aux valeurs de paix : le socialisme africain. Le succès 

de ce projet sur la guerre en Afrique, si les acteurs s’y mettent 

réellement, sera le sacre de son efficacité. Ce n’est qu’à partir de 

ce moment qu’il faut envisager son exportation à l’échelle mondiale 

pour l’adresser aux conflits à cette échelle. Ce sera alors une 

approche africaine de lutte contre la violence. 

 

3.2. La (re) systématisation des valeurs africaines  

Aux premières heures des indépendances africaines, plusieurs 

leaders politiques d’Afrique s’étaient lancés sur la voie du 

socialisme africain, portant des valeurs africaines, notamment du 

communautarisme. Il s’agit concrètement d’un ensemble de 

doctrines et pratiques politiques, qui définit un modèle socialiste 

de développement adapté aux spécificités du continent. Il était 

question pour les tous premiers dirigeants de rompre avec le 

capitalisme hérité de la colonisation, pour développer les sociétés 



 

156 

africaines en s’inspirant des traditions et valeurs africaines. Ainsi, 

le président de la Tanzanie de 1961 à 1985, J. Nyerere (1970, p. 

27) baptise sa formule socialiste « Ujamaa », terme swahili qui 

signifie « Esprit de famille ».  

Senghor (1964, p. 28) quant à lui a été président du Sénégal de 

1960 à 1980. Son socialisme intègre les valeurs de la négritude 

définie comme « l’ensemble des valeurs culturelles du monde noir, 

telles qu’elles s’expriment dans la vie, les institutions et les œuvres 

des noirs ».  

Nkrumah (1994, p. 145) de son côté, président du Ghana de 1957 à 

1966, adosse le socialisme africain à sa théorie du consciencisme, 

tout en lui assignant une visée pragmatique axée sur les résultats. 

Il définit le consciencisme comme « la philosophie […] qui, partant 

de l’état actuel de la conscience africaine, indique par quelle voie 

le progrès sera tiré du conflit qui agite actuellement cette 

conscience » (K. Nkrumah, 2009, p. 120).  

Kenneth Kaunda, président de la Zambie de 1964 à 1991 pour sa 

part, a conçu une version du socialisme africain qu’il a nommé 

humanisme Zambien. Il part tout comme Nyerere, de l’idée de la 

famille étendue, propre à la culture africaine (A. I. Kanu, 2014). 

De ce point de vue, il y a lieu d’affirmer que les valeurs africaines 

ont déjà fait l’objet de systématisation. Seulement, cette volonté 

de construire l’Afrique à partir de l’Afrique et à la manière des 

Africains, a rencontré des difficultés quasi insurmontables, au 

point où, de nos jours, l’engouement pour la promotion des valeurs 

africaines, comme c’était le cas à l’époque du socialisme africain, a 

presque disparu chez les Africains. La persistance du 

néocolonialisme et le manque de plan de pérennisation, entre 

autres, ont eu raison d’elle (C. Delanga, 2022). 

 Or, l’ensemble du patrimoine culturel, mobilisé à l’époque du 

socialisme peut tenir lieu d’une réelle contribution de l’Afrique à la 

« Culture de la paix » et s’imposer comme modèle irréfutable et 

incontournable à copier, par les organisations dédiées à la 

promotion de la paix. D’où la nécessité de (re) systématisation des 



 

157 

valeurs africaines. Il est en effet urgent de faire des valeurs 

africaines de la paix un rempart contre la violence ou le terrorisme 

qui s’implantent durablement en Afrique et dans le monde. Mais la 

question qui se pose est celle du comment ? 

 

3.3. De la raison théorique à la raison pratique 

Pour E. Kant la raison théorique est la faculté de connaître, de 

comprendre et de juger, tandis que la raison pratique concerne 

l’action humaine. L’auteur démontre le rapport synallagmatique qui 

lie la raison théorique et la raison pratique en affirmant que la 

théorie éclaire la pratique tandis que la pratique teste et valide la 

théorie. D’où sa fameuse phrase « la théorie sans la pratique est 

vide, et la pratique sans la théorie est aveugle » (E. Kant, 1912, p. 

110).  

En effet, la richesse culturelle de l’Afrique en matière des valeurs 

de paix, n’est plus à démontrer. Ce qu’il convient d’entreprendre 

c’est, une fois de plus, leur systématisation, de manière à en faire 

une boîte à outils efficace pour solutionner les problèmes qui 

mettent en mal la paix en Afrique et dans le monde.  

Mais il ne suffit pas de systématiser. Il faut engager des actions 

concrètes axées sur des résultats évaluables à l’aide des 

indicateurs et des livrables. L’Afrique doit se saisir du contexte 

de guerre et des inimitiés qui sévissent dans le monde actuel pour 

se positionner comme contributrice efficace à leur résolution. Cela 

passe, au-delà de la théorie, par la raison pratique.  

La raison pratique appliquée au processus de valorisation de la 

culture africaine pour inverser la tendance de la guerre en Afrique 

et dans le monde et construire la paix, contribuant ainsi à la culture 

globale de la paix telle que promue par l’ONU, se doit donc de se 

doter d’une démarche militantiste.  Les Africains, conscients des 

enjeux mondiaux en matière de paix, connaissant le potentiel que 

représente leurs valeurs en matière de paix pour la promotion de 

la « Culture de la paix », doivent entreprendre des actions dans ce 



 

158 

sens pour faire entendre la voix de l’Afrique à la tribune de 

l’Universel. 

 

3.4. Le rôle des acteurs au niveau de l’Afrique 

 L’Union africaine, en sa qualité d’organisation continentale 

panafricaniste, doit s’y investir. Des projets visant à restaurer et 

vendre le socialisme, la solidarité africaine gage d’une paix durable 

dans le monde doivent être montés et mis en œuvre par ses soins.  

Les États africains sont aussi dans l’intérêt d’épouser une telle 

vision qui revalorise l’Afrique dans un contexte de mondialisation 

(J. Couture et S. Courtois, 2005) qui leur offre une occasion de se 

faire valoir. Chaque Ministère de la culture de chaque État africain 

est ici interpellé à contribuer à la promotion des valeurs africaines 

du socialisme, d’abord au niveau national, ensuite africain et enfin 

international. Des plans d’actions à court, moyen et long terme 

doivent être élaborés.  

Les organisations d’obédience panafricaniste et tout autre acteur 

africain devrait en faire autant. Vivement qu’il prolifère en Afrique 

des organisations de la société civile prêtes à militer pour la 

reconnaissance des valeurs africaines du socialisme et de paix, 

dans le but ultime d’inspirer les modes de résolution des conflits 

dans le monde.  

Aussi, le système éducatif, véritable outil de socialisation, doit, en 

Afrique, se recentrer sur les traditions africaines. De la sorte, une 

génération africaine éprise des valeurs de paix, du vivre-ensemble 

et d’humanisme se mettra en place. Puisque, la plupart du temps, la 

guerre se construit à partir d’une idéologie néfaste (c’est le cas du 

djihadisme aujourd’hui), alors, une idéologie contraire 

préexistante ne peut qu’être efficace pour la prévenir. L’éducation 

systémique est une voie sûre.  

En outre, une réelle et active diplomatie culturelle doit être 

pensée au niveau de l’Afrique dans le but de promouvoir la culture 

et l’identité africaines à l’échelle internationale. La culture 

africaine doit alors être utilisée comme un outil de politique 



 

159 

étrangère, orientant les relations entre les pays africains et le 

reste du monde, favorisant la compréhension mutuelle et 

contribuant à la résolution des conflits.  

 

 

 

Conclusion 

 

Au sortir de la réflexion sur la « Culture de la paix », il convient 

de rappeler qu’il était question de déterminer si cette dernière est 

un concept contemporain ou si elle est plutôt ancienne, autant que 

le sont les traditions africaines. À première vue, la « Culture de la 

paix » pourrait être une construction contemporaine. Sa genèse 

est généralement rattachée aux évènements qui ont eu lieu sous 

l’égide de l’ONU à partir de 1986. Parmi ceux-ci, figure en bonne 

place la décennie de la culture de la paix qui est celle allant de 2001 

à 2010. Le manifeste de Séville qui consacre les résultats d’une 

réflexion scientifique sur l’origine de la guerre, mettant en 

évidence son caractère indéniablement non biologique, non naturel, 

mais sociale et culturelle constitue une prémisse importante à 

l’émergence de cette notion. Bien que l’ONU ait défini la «  Culture 

de la paix » comme l’ensemble des valeurs, des attitudes, des 

traditions, des comportements et des modes de vie propres à 

promouvoir la paix, elle n’a cependant pas clairement cité le 

socialisme africain en exemple. En vérité, les valeurs africaines du 

socialisme peuvent être considérées comme une véritable 

expression de la culture de la paix. La raison en est que, tous les 

aspects fondamentaux qui entrent dans la définition actuelle de la 

« Culture de la paix » trouvent leur expression parfaite dans les 

traditions africaines. Il s’agit notamment du respect de la vie et 

du rejet de la violence, du respect des droits de l’homme et des 

libertés fondamentales, de l’intérêt affirmé pour les besoins des 

générations actuelles et futures en matière de développement et 

d’environnement. Tout ceci se trouve développé de manière la plus 



 

160 

humaniste dans le socialisme africain. En raison de cela, la culture 

de la paix n’est pas nouvelle. Une telle réalité invite à la 

reconsidération des valeurs africaines dans un monde miné par des 

violences et des guerres, pour en composer une théorie endogène, 

capable d’inspirer le monde en matière de prévention et de 

résolution des conflits. Comme ce fut le cas au XXe siècle avec la 

voie africaine du socialisme, il convient de nos jours de 

systématiser la culture africaine de la paix et de travailler à sa 

diffusion pour un monde pacifique. À cette époque-là, des 

Africains ont eu le courage et le mérite de concevoir des projets 

de société, des politiques de développement socio-économique à 

partir des valeurs africaines. La renaissance culturelle en Afrique 

était une réalité implacable.  L’idéologie socialiste africaine a pu et 

su véhiculer, à travers l’Afrique, les valeurs de solidarité, du vivre-

ensemble ; l’esprit de famille, l’humanisme, véritables rempart 

contre la violence. Si cette idéologie a succombé face aux 

insurmontables velléités néocolonialistes et faute de plan de 

durabilité, elle mérite de renaître de ses cendres pour que 

désormais, elle prospère en évitant les erreurs du passé. Le monde 

en guerre en a besoin, en commençant par l’Afrique. Une démarche 

militantiste impliquant des acteurs tels que l’Union africaine, les 

États africains et la société civile africaine est alors nécessaire. 

Qu’il nous soit permis de sortir de cette réflexion par formuler 

deux recommandations pratiques, déjà évoquées dans le texte: 

● Le système éducatif en Afrique doit accorder une place 

prépondérante à la culture africaine de la paix, 

garantissant ainsi une société africaine future moins 

conflictuelle.  

● La politique étrangère de chaque État africain doit 

accorder une place importante à la promotion des valeurs 

africaines de paix. Ainsi, la diplomatie culturelle africaine 

doit être renforcée de manière à ce qu’il soit assigné à 

chaque représentation diplomatique africaine à 

l'extérieur de l’Afrique d’en faire une promotion explicite.  



 

161 

 

Bibliographie 

 

ABDOURAHIMOUNE Alassane Soufouyanou, 2023. « 

Contribution à une théorie africaine des droits de l’Homme : 

analyse de la Charte de Nairobi à partir des traditions africaines 

», RDLF, Chron. n°46, pp. 1-33. 

ACTIL François et DIAZ Liliana, 2016. Développement durable. 

Enjeux et trajectoire, Laval, Presses de l’Université de Laval. 

BAHGAT Elnadi, 1993. « Le manifeste de Séville », in Le Courrier 

de l’Unesco, 46e année, février, pp. 40-41. 

BARBE Rodrigue Homero Saturnin, 2020. « Les traditions orales 

en Afrique : une exploration du conte comme source d’inspiration 

du théâtre moderne africain », in Horizons/Théâtre, 13, pp. 54-

67. 

BIDIMA Jean-Godefroy, 1997. La palabre. Une juridiction de la 

parole, Paris, Michalon. 

CALLED Fanny, 2010. Droits de l’Homme et Droit Humanitaire, 

Université Paris II, [en ligne], disponible à l’adresse: 

https://www.lepetitjuriste.fr/valeurs-traditions-et-droits-de-

lhomme-en-afrique/, consulté le 12 juillet 2025. 

Commission mondiale sur l’environnement et le développement, 

1989. Notre avenir à tous, Montréal, Fleuve.   

COUTURE Jocelyne et COURTOIS Stéphane (dir.), 2005. 

Regards philosophiques sur la mondialisation, Québec, PUQ. 

DELANGA Célestin, 2022. « Qu’est-ce que l’Afropragmatisme ? 

Essai de construction d’une éthique de l’existentialisme africain », 

in OUMAROU, (2022). Mazadou, Ethique et crise de 

responsabilité: Repères mythiques et philosophiques, Paris, 

L’Harmatan.  

DELANGA Célestin, 2024. « Du fondamentalisme à l’extrémisme 

religieux de type islamique dans le Bassin du Lac Tchad : 

phénoménologie et mécanisme de construction », in Intégralité, vol 

2, n°9b, pp. 41-54. 

https://www.lepetitjuriste.fr/valeurs-traditions-et-droits-de-lhomme-en-afrique/
https://www.lepetitjuriste.fr/valeurs-traditions-et-droits-de-lhomme-en-afrique/


 

162 

DIANGITUKWA Fweley, 2014. « La lointaine origine de la 

gouvernance en Afrique : l’arbre à palabres », in Revue 

Gouvernance, 11(1), pp. 1-20. 

DIOFFO Abdou Moumouni, 1964. L’éducation en Afrique, Québec, 

Éditions science et bien commun. 

FOUCAULT Michel, 1966. Les Mots et les choses, Paris, Gallimard. 

GOLO Yves Gatien, 2020. Les droits de l'homme dans la tradition 

africaine, Paris, Edilivre - Aparis. 

Graine de paix, 2005. « Historique de la culture de la paix », [en 

ligne ], disponible à l’adresse : 

https://www.grainesdepaix.org/fr/ressources/references/paix/

historique-de-la-culture-de-la-paix, consulté le 10 juin 2025.  

KANE Cheikh Tidiane, 2009. Économie et Culture Africaine, 

Rapports Entre Tradition Et Modernité, Paris, Présence Africaine. 

Kant Emmanuel, 1912. Critique de la raison pure, trad. Barni et 

Archambault, Paris, Flammarion.  

KI-ZERBO  Joseph, 2008. Histoire critique de l’Afrique, Dakar, 

Panafrika silex/Nouvelles du Sud. 

M’BAYE, 1993. « Les droits de l’homme en Afrique », in Revue 

internationale de droit comparé,  45-3  pp. 723-726. 

NIETZSCHE Friedrich, 2003. Le livre du philosophe, Paris, 

Aubier-Flammarion. 

NKRUMAH Kwamé, 1994. L’Afrique doit s’unir, trad. L. Jospin, 

Paris, Présence Africaine. 

NKRUMAH Kwamé, 2009. Le Consciencisme, trad. L. Starr et M. 

Howlett, Paris, Présence Africaine. 

NYERERE Kambarage Julius, 1970. Socialisme, Démocratie et 

Unité africaine, suivi de La Déclaration d’Arusha, Paris, Présence 

africaine. 

ONU, 1998. « Résolution 52/13 du 15 janvier 1998 de l’Assemblée 

générale », [en ligne], disponible à l’adresse : 

https://docs.un.org/fr/A/RES/52/13, consulté le 11 juillet 2025. 

https://www.grainesdepaix.org/fr/ressources/references/paix/historique-de-la-culture-de-la-paix
https://www.grainesdepaix.org/fr/ressources/references/paix/historique-de-la-culture-de-la-paix
https://docs.un.org/fr/A/RES/52/13


 

163 

RIVERA De Joseph, 2004. "Assessing the Basis for a Culture of 

Peace in Contemporary Societies," in Journal of Peace Research, 

Peace Research Institute, Oslo, vol. 41(5), p.p. 531-548. 

RUSSE Jacqueline, 1991. Dictionnaire de Philosophie, Paris, 

Bordas. 

SAWADOGO Ram Christophe, 2012. « Connaissance des 

pratiques traditionnelles de gestion de l’environnement : préalable 

et base sociologique de l’efficacité des stratégies actuelles de sa 

conservation », in DIA Abdoulaye, DUPONNOIS (dir.), 2012. La 

grande muraille verte. Capitalisation des recherches et 

valorisation des savoirs locaux, Paris, IRD. 

SENGHOR Léopold Sédar, 1964. Liberté 1 : Négritude et 

humanisme, Paris, Seuil. 

SENGHOR Léopold Sédar, 1977. Liberté 3 : Négritude et 

Civilisation de l’Universel, Paris, Seuil. 

SPAAK Claude Vishnu, 2016. « La phénoménalisation de la 

transcendance (Husserl, Merleau-Ponty, Patočka) », in Revue 

Philosophique de Louvain, Troisième série, tome 114, n°2, pp. 337-

388. 

UNESCO, 2000. « Bref historique du concept de la culture de la 

paix »,  2000, [en ligne ], disponible à l’adresse : 

https://www.fondation-

fhb.org/files/concept_cp_fre.pdf#:~:text=Le%20terme%20cult

ure%20de%20la%20paix%20%C3%A9tait,pas%20d%C3%A9term

in%C3%A9e%20par%20les%20g%C3%A8nes%2C%20par%20un, 

consulté le 10 juillet 2025. 

UNESCO, 2013. Programme d’action de l’UNESCO Pour une culture 

de la paix et de la non-violence Une vision en action, Plate-forme 

intersectorielle pour une culture de la paix et de la non-violence, 

Paris, Bureau de la planification stratégique. 

 

 

 

 

https://www.fondation-fhb.org/files/concept_cp_fre.pdf#:~:text=Le%20terme%20culture%20de%20la%20paix%20%C3%A9tait,pas%20d%C3%A9termin%C3%A9e%20par%20les%20g%C3%A8nes%2C%20par%20un
https://www.fondation-fhb.org/files/concept_cp_fre.pdf#:~:text=Le%20terme%20culture%20de%20la%20paix%20%C3%A9tait,pas%20d%C3%A9termin%C3%A9e%20par%20les%20g%C3%A8nes%2C%20par%20un
https://www.fondation-fhb.org/files/concept_cp_fre.pdf#:~:text=Le%20terme%20culture%20de%20la%20paix%20%C3%A9tait,pas%20d%C3%A9termin%C3%A9e%20par%20les%20g%C3%A8nes%2C%20par%20un
https://www.fondation-fhb.org/files/concept_cp_fre.pdf#:~:text=Le%20terme%20culture%20de%20la%20paix%20%C3%A9tait,pas%20d%C3%A9termin%C3%A9e%20par%20les%20g%C3%A8nes%2C%20par%20un

