PREEXISTENCE AFRICAINE DE LA « CULTURE DE LA
PAIX » : ILLUSION OU VERITE ?

Celestin simon
Email : celestin_simon@yahoo.fr

Résumé

Cette réflexion interroge la culture de la paix sous l'angle africaniste,
dans l'objectif de déterminer si cette notion, tant valorisée par les
Nations Unies (ONU), ne trouve pas ses véritables fondements dans les
traditions africaines. Ce d'autant plus que de nos jours, quand on parle de
la culture de la paix, on pense aux ceuvres de 'UNESCO, aux différents
sommets impulsés par elle a travers le monde, traitant des questions liées
d la culture de la paix. On ne pense généralement pas au socialisme africain
qui semble Etre une référence plausible de la culture de la paix, bien
antérieure aux initiatives de 'UNESCO. Mais encore faut-il le démonter.
Pour y parvenir, il a fallu convoquer I'herméneutique en tant que méthode
philosophique de l'interprétation et I'analogie en tant gu'outil de pensée,
visant a établir un rapport de ressemblance entre deux situations. Ce
cadre méthodologique nous a permis d'expliciter la culture de la paix, telle
que définie par 'ONU. L'ayant comparu au socialisme africain, il en ressort
que l'antériorité africaine de la culture de la paix est irréfutable, car tous
les aspects qui entre dans la définition onusienne de la culture de la paix
trouvent leur parfaite expression dans la culture africaine : dialogue et
négociation, respect des droits de I'Homme, rejet de la violence, éducation
a la paix, développement durable. Il y a alors lieu de re-systématiser les
valeurs africaines de la paix pour les proposer au monde qui est en carence
de la paix, suivant une démarche active, inspirant par ailleurs des
initiatives en faveur de la paix telles que celles de 'ONU.

Mots-clés : Culture de la paix, Socialisme africain, UNESCO, Universel,
Traditions


mailto:celestin_simon@yahoo.fr

Abstract

This reflection examines the culture of peace from an African
perspective with the aim of determining whether this concept, so highly
valued by the United Nations (UN), has its true foundations in African
traditions. This is all the more relevant today, when we talk about the
culture of peace, we think of UNESCO's work and the various summits it
has organized around the world to address issues related to the culture
of peace. We do not generally think of African socialism, which seems to
be a plausible reference point for the culture of peace, well before
UNESCO's initiatives. But this still needs to be demonstrated. To achieve
this, it was necessary to invoke hermeneutics as a philosophical method
of interpretation and analogy as a tool of thought aimed at establishing a
relationship of similarity between two situations. This methodological
framework enabled us to explain the culture of peace as defined by the
UN. Having compared it to African socialism, it appears that the African
antecedence of the culture of peace is irrefutable, because all aspects
that fall within the UN definition of the culture of peace find their
perfect expression in African culture: dialogue and negotiation, respect
for human rights, rejection of violence, education for peace, and
sustainable development. There is therefore a need to re-systematize
African values of peace in order to offer them to a world that is lacking
in peace, following an active approach that also inspires peace initiatives
such as those of the UN.

Keywords: Culture of peace, African socialism, UNESCO, Universal,
Traditions

Introduction

En marge d'un cours de philosophie politique, il a été demandé aux
étudiants de mener des recherches sur le concept de la « Culture
de la paix »!. Sans surprise, tous ont évoqué l'initiative Cultura de
paz lancée au Pérou en 1986 ; le congrés international sur la paix
dans l'esprit des hommes ayant eu lieu @ Yamoussoukro en 1989 et

! Nous utilisons « Culture de la paix » pour désigner la doctrine de 'ONU et culture de la paix,
sans guillemets, pour se référer aux valeurs africaines ancestrales de paix.



le réle prépondérant qu'a joué Organisation des Nations Unies pour
I'éducation, la science et la culture (UNESCO) dans la promotion et
la systématisation de la « Culture de la paix ».

En effet, le ferme « Culture de la paix » n‘appardit qu'en 1986 a
I'occasion de l'initiative de Pérou ci-haut évoquée, ayant débouché
sur la déclaration de Séville sur la violence (UNESCO, 2000). Celle-
ci soutient que la guerre, loin d'étre inhérente a la nature humaine,
est une construction sociale éphémere, potentiellement
remplagable par la paix que ceux qui ont créé la guerre peuvent
alternativement concevoir et déployer, autant qu'ils ont congu la
guerre. Deux années plus tard, la fondation Houphouét-Boigny a
organisé un congres lors duquel le concept de « Culture de la paix »
a été largement développé (Graine de paix, 2005).

Cependant, s'il est vrai que la paix, en tant qu'expression, apparatt
au Pérou et qu'il est reconnu a 'UNESCO le mérite de l'avoir
promue avant méme qu'elle ne soit désignée comme telle, on est en
droit d'exprimer des réserves, ou précisément d'émettre de doute.
En vérité, l'axiologie traditionnelle africaine s'apparente a la
« Culture de la paix », telle que définie par 'ONU.

La présente réflexion qui part d'un questionnement, celle de savoir
si la préexistence africaine de la « Culture de la paix » est illusion
ou vérité, se propose alors d'explorer des faits et phénoménes
dans l'optique d'établir la vérité, en tant qu' accord de la
connaissance avec son objet » (Kant, 1990, p. 80), au-dela de
I'illusion, considérée comme une « perception erronée en ceci
qu'elle ne correspond pas a la réalité objective » (Nietzsche, 2003,
p. 63). Eneffet, la question qui est la ntre est en d'autres termes
celle-ci : est-il exact de penser que la « Culture de la paix », loin
d'@tre une invention contemporaine, est bien plus ancienne que les
traditions africaines ?

Une telle question nous invite a procéder a I'herméneutique de
I'axiologie traditionnelle africaine et précisément du socialisme
africain, en tant qu'ensemble de valeurs proprement africaines, a
I'effet de déterminer I'antériorité africaine ou non du concept de



la culture de la paix. Pour cela, nous optons pour une démarche
herméneutico-comparative et démonstrative.

Rappelons que I'nerméneutique est, en philosophie, la théorie et la
méthode de l'interprétation des textes, des discours ainsi que
d'autres formes de communication et d'événements. Son but est
de comprendre et d'expliquer ce qui est parfois obscur ou ambigu,
tout en cherchant a saisir le sens profond et le contexte d'une
ceuvre ou d'une situation. C'est a juste titre que M. Foucault (1966,
p. 44) la définit comme étant « I'ensemble des connaissances et
des techniques qui permettent de faire parler les signes et de
découvrir leur sens ». La comparaison quant a elle, est une
opération de I'esprit par « laquelle on dégage les ressemblances ou
différences d'objets ou de notion » (J. Russe, 1991, p. 49). La
démonstration, enfin, est en philosophie, une démarche
argumentative logique et structurée qui vise a établir la vérité
d'une proposition, tout en la reliant a d'autres propositions
considérées comme vraies ou acceptées (J. Russe, 1991).

Nous inscrivons notre herméneutique, notre comparaison et notre
démonstration dans une perspective philosophico-africaniste,
c'est-a-dire susceptible de mettre en avant la spécificité des
cultures africaines et leur role dans la formation des identités,
des institutions et des pratiques sociales, mettant l'accent sur la
dimension collective de I'existence humaine en Afrique.

Le choix de ce cadre méthodologique et théorique réside dans sa
capacité a saisir et a expliciter, de fagon ordonnée, I'essence
sémantique et la profondeur conceptuelle des notions en étude : la
« Culture de la paix » et la « culture africaine ». C'est précisément
la le réle de I'nerméneutique. Puis qu'il s'agit par la suite d'établir
des rapports entre ces deux concepts, alors la comparaison en tant
que démarche doit nécessairement s'inviter. Puisqu'il s'agit aussi et
ultimement de déterminer l'ancienneté de la culture africaine de
la paix et éventuellement la nécessité de la resystématiser pour la
proposer au monde, il convient pertinemment de convoquer la
démonstration.



En pratique, ce cadre méthodologico-théorique nous permettra,
dans un premier temps, de procéder a une double exégése : celle
de la nature et des fondements contemporains de la « Culture de
la paix » et celle des traditions africaines, fout en les comparant.
Ensuite, nous analyserons les possibilités de promotion d'une
culture de la paix endogene en Afrique. Enfin, il nous plaira
d'élaborer une conception universalisable de la culture de la paix a
partir de I'exemple africain.

1. Herméneutique de I'acception contemporaine de la
« Culture de la paix »

Considérons la conception onusienne de la « Culture de la paix » et
procédons d sa compréhension, a son étude, a son interprétation et
a son décodage. Intéressons-nous ainsi aux vérités scientifiques
contenues dans le manifeste de Séville qui tiennent lieu de
prolégomenes a l'acception contemporaine de la « Culture de la
paix ». Parlons ensuite de la phénoménalisation de la « Culture de
la paix », c'est-a-dire du déploiement successif des actions
concrétes qui, d chaque étape, ont ajouté de la matiére a
I'existence de la « Culture de la paix ». Parlons enfin du systeme
d'évaluation de la « Culture de la paix ».

1.1. Les prolégoménes de la « Culture de la paix »
En 1986, se célébrait I'année internationale de la paix. A cette
occasion, des hommes de science s'étaient réunis en Espagne
autour de la question suivante : « Est-ce que la biologie ou les
sciences sociales contemporaines ont mis en évidence quelques
facteurs biologiques qui soient un obstacle insurmontable, ou fout
au moins sérieux, a la construction de la paix dans le monde ? » (S.
Belin, 1993, p. 40). Des idées confrontées, il en résulte cinq vérités
scientifiques. Premierement, considérant la these évolutionniste
darwiniste de l'origine de I'nomme, les hommes n'ont pas hérité de
leurs ancétres les animaux une propension a faire la guerre ; la



guerre est un produit de la culture. Deuxiémement, la guerre ou la
violence n'est pas consubstantielle a la hature humaine ; elle n'est
pas génétiquement programmée. Troisiémement, au cours de
I'évolution humaine, il ne s'est pas opéré une sélection en faveur du
comportement agressif par rapport a4 dautres types.
Quatriemement, les hommes n'ont pas a priori un cerveau violent ;
les comportements humains violents ou non violents sont
tributaires de type de conditionnement et de mode de socialisation
et qu'il n'y a rien dans la psychologie neuronale qui contraint
'homme a agir violemment. Cinquiemement enfin, la guerre n'est
pas uh phénomene instinctif ; elle ne répond pas a un modele unique
(S. Belin, 1993).

Ces cinq vérités scientifiques qui, en résumé, soutiennent que, la
biologie ne condamne pas I'humain a la guerre, que la guerre, loin
détre naturelle est culturelle, loin d'étre déterminée par les
génes, par un cerveau violent, par la nature humaine ou par
I'instinct, est plutdt une invention sociale, ont été érigés en
manifeste, appelé le manifeste de Séville sur la violence. Ce fut le
point de départ de I'acception contemporaine de la « Culture de la
paix » Une suite d'événements, qu'il convient de rapidement
rappeler, s'en est suivie.

1.2. La phénoménalisation de la « Culture de la paix »

Par définition, la phénoménalisation renvoie au processus par lequel
quelque chose devient un phénomene. C'est la maniére dont les
choses apparaissent de maniere d &tre expérimenté par la
conscience (S. C. Vishnu, 2016). Par phénoménalisation de la
« Culture de la paix », nous voulons alors désigner la succession
d'événements qui ont donné corps a la « Culture de la paix ».

Ainsi, en 1998, une stratégie da moyen terme de I'UNESCO,
consacrée a la promotion de la « Culture de la paix », a été élaborée
et mise en ceuvre. En 1998, I'Assemblée générale de |'Organisation
des Nations Unies (ONU) proclame lI'année 2000 comme année
internationale de la « Culture de la paix ». Ensuite, elle proclame la



décennie 2001-2010, décennie internationale de la promotion d'une
« Culture de la paix » au profit des enfants du monde (Graine de
paix, 2005). Un an plus tard, I'organisation a adopté une déclaration
et un programme d'action sur la « Culture de la paix ». Cette
déclaration a eu le mérite de donner a la « Culture de la paix », une
définition compléte. La « Culture de la paix » est selon elle
I'ensemble
des valeurs, des attitudes et des comportements qui
refletent et favorisent la convivialité et le partage
fondés sur les principes de liberté, de justice et de
démocratie, tous les droits de |'homme, la tolérance et la
solidarité, qui rejettent la violence et inclinent a prévenir
les conflits en s'attaquant a leurs causes profondes et a
résoudre les problemes par la voie du dialogue et de la
négociation et qui garantissent a tous la pleine jouissance
de tous les droits et les moyens de participer pleinement
au processus de développement de leur société, (ONU,
1998, p. 1).

Plusieurs activités de promotion de la « Culture de la paix » s'en
sont suivies (UNESCO, 2013). Elles sont entreprises aussi bien par
les agences de I'ONU, les Organisations non gouvernementales
(ONG) et les Organisations de la société civile (OSC). Dans cette
perspective, pour pouvoir quantifier I'acceptation de la « Culture
de la paix », un modele d'évaluation a été élaboré.

1.3. Le systeme d'appréciation et de quantification de la
« Culture de la paix »
Le systéme d'évaluation de la « Culture de la paix » mis en place
prend en compte trois aspects : les domaines d'action, les mesures
objectives et le climat émotionnel. Trois principaux domaines
d'action sont alors identifiés : les normes sociétales, les structures
de IEtat et la stabilité politique, les considérations
environnementales. Les normes sociétales prennent en



considération trois volets : I'éducation a la paix, la place de la
femme et des enfants et la valeur de I'empathie, le respect de
droits humains et du principe d'exclusivité (J. Rivera, 2004).
Quant aux structures de I'Etat et & leur rapport avec la stabilité
politique, elles impliquent la participation a la vie démocratique, la
communication ouverte en dehors de tout contréle abject et de
toute corruption, et le respect des droits de 'homme, du principe
d'exclusivité dans le domaine politique. En ce qui concerne les
normes environnementales, un accent est mis sur la sécurisation de
I'environnement et le développement équitable et durable (J.
Rivera, 2004).

Au regard de ce qui vient d'étre développé, on peut croire que la
« Culture de la paix » reléve de l'invention du systeme de I'ONU,
avec pour moteur 'UNICEF, car c'est cette organisation qui semble
I'avoir congu, lui avoir donné une définition exhaustive et avoir
¢laboré ses conditions d'évaluation. Cependant, si on peut
reconnditre a I'ONU ce mérite, la définition qu'elle donne a la
« Culture de la paix » n'a rien de nouveau, car le socialisme africain,
en tant que axiologie traditionnelle africaine, mode de vie des
Africains traditionnels, est exactement ce que I'ONU appelle
« Culture de la paix ».

2. L'antériorité africaine de la culture de la paix

La « Culture de la paix », telle que congue par 'ONU, et telle
qu'expliquée ci-haut, nous invite, désormais, a la démonstration en
tant que démarche, car c'est elle qui nous permettra d'affirmer
pertinemment l'antériorité de la culture de la paix. Prenons alors
chaque élément de la définition de la « Culture de la paix » selon
I'ONU et démontrons qu'il a des références dans la culture de
I'Afrique traditionnelle. Nous les regroupons, partant de cette
définition, en trois paliers : le respect de la vie, le rejet de la
violence, la pratique de la non-violence par I'éducation, le dialogue
et la coopération ; le respect des droits de 'homme, des libertés



fondamentales et leur promotion ; les efforts déployés pour
répondre aux besoins des générations actuelles et futures en
matiere de développement et d'environnement.

2.1. Le respect de la vie . le rejet de la violence ; la
pratique de la non-violence par I'éducation, le dialogue
et la coopération

Le présent titre est I'énoncé paraphrasée du premier volet
caractéristique de la « Culture de la paix ». Les idées réunies ici
peuvent tre résumées en deux : le rejet de la violence et
I'éducation a la paix. En effet, pour résoudre les conflits et
construire des relations harmonieuses, il importe de promouvoir la
« Culture de la paix » a travers une éducation a la paix dont le but
est d'inculquer aux individus les valeurs, les attitudes et les
comportements nécessaires pour vivre en paix.

Or, I'Afrique traditionnelle n'est pas du tout étrangere au rejet de
la violence et & I'éducation a la paix. Au contraire, le socialisme
dont l'expression la plus remarquable est la solidarité,
caractérisant I'Afrique précoloniale, est un véritable antidote a la
violence. Au nom du socialisme, les sociétés africaines privilégient
I'usage des mécanismes de résolution pacifique des conflits sous
I'arbre a palabre. De ce point de vue, I'arbre d palabre est un espace
de dialogue et de résolution des différends par excellence autant
que le soutient J. 6. Bidima (1997, p. 13) : « la palabre institue un
espace public de discussion qui suppose le détour par une
procédure. La palabre n'organise pas le face-a-face entre les
parties, mais institue une médiation symbolique a plusieurs entrées
». F. Diangitukwa (2014, pp. 6-7) en explique le déroulement :

Pendant la concertation, la distribution de la parole joue
deux rédles : elle sert a recueillir les avis des uns et des
autres, mais dans le cas de conflit, elle ordonne
I'agressivité des débats pour exorciser la violence afin de
l'empécher de se matérialiser. Les intervenants



s'expriment a tour de réle. [..] Le dialogue se passe dans
la paix la plus totale, sans arrogance ni sentiment de
domination. Tout le monde jouit d'un méme respect et
d'une méme considération. L'écoute active est valorisée,
car c'est elle qui facilite le dialogue et qui assure le
consensus. En cas de difficulté, les sages - considérés
comme dépositaires de I'histoire communautaire - sont
consultés pour régler les différends. La culture de
I'écoute et la recherche de la paix intérieure facilitent le
rapprochement des points de vue et la recherche de la
solution idéale qui cimente le lien social.

Quant a I'éducation a la paix, elle repose, elle aussi, sur des valeurs
et des pratiques ancestrales qui visent la cohésion sociale. Les
valeurs telles que la solidarité, la primauté du groupe sur l'individu,
le respect de I'autorité traditionnelle et la coopération ont pour
but de former l'individu a la culture de la paix et a la justice (A. S.
Abdourahimoune, 2003). La communauté joue ici un réle
prépondérant, car elle est garante de I'éducation du citoyen. En
Afrique traditionnelle en effet, I'éducation n'est pas I'exclusivité
des familles. L'ensemble de la communauté y participe (A. M.
Dioffo, 1964). Aussi, la culture de la paix se transmet de
génération en génération, d travers les contes, les proverbes, les
pratiques sociales, les rituels (R.H.S. Barbe, 2020).

2.2. Le respect et la promotion des droits de I'homme et
des libertés fondamentales
L'autre aspect entrant dans la définition de la « Culture de la paix »
implique les droits de I'homme et les libertés fondamentales.
L'Afrique traditionnelle ne les ignore pas non plus. Au contraire,
I'Afrique traditionnelle est profondément humaniste, quand on sait
que I'humanisme rime avec socialisme africain. Il n‘'est pas anodin
de rappeler avec M. Keba (1993) que « I'Afrique traditionnelle
conndit un systéme cohérent de droits de 'homme ». Ces droits



de I'homme sont strictement liés aux valeurs communales et aux
traditions, comme le rappelle Y. G. Golo (2020, p. 1) :

Les traditions africaines, fondées essentiellement sur
I'importance des liens communautaires, ont produit des
conceptions juridiques privilégiant |'équilibre entre les
droits individuels et collectifs et la corrélation entre les
droits et les devoirs. Ces droits de I'homme et des
communautés, consacrés par les droits traditionnels
africains, étaient garantis par le systéme judiciaire de
I'arbre a palabres qui privilégiait la procédure de
conciliation au duel judiciaire entre les parties d un
proces.

Quant aux libertés, autant que les droits, elles ne se concevaient
pas en dehors de la communauté. La liberté était indissociable de
I'harmonie et de la cohésion sociale. Au fait, la société
traditionnelle africaine était protectrice des libertés collectives.
D'otl I'égale importance accordée aux droits économiques, sociaux
et culturels et aux droits civils et politiques, les uns et les autres
étant indissociables (F. Callede, 2010). Ici encore, la culture de la
paix trouve des solides références dans la culture africaine.

2.3. Les efforts déployés pour répondre aux besoins des
générations actuelles et futures en matiére de
développement et d'environnement

Il sagit ici du développement durable, défini comme
« développement qui permet de répondre aux besoins du présent
sans compromettre la capacité des générations futures a répondre
aux leurs » (Commission mondiale sur I'environnement et le
développement, 1989, p. B1). Ce développement repose sur trois
piliers qui sont le pilier économique, le pilier environnemental et le
pilier social.



Le pilier environnemental consiste a protéger I'environnement, a
préserver les ressources naturelles aux bénéfices des générations
futures. Il s'agit concretement de s'investir dans la lutte contre le
changement climatique, dans la réduction de la pollution et dans la
préservation de la biodiversité. Le pilier social quant a lui, met
I'accent sur le bien tre humain et la justice sociale, en luttant
contre les inégalités, la discrimination et |'exclusion sociale. Le
pilier économique enfin, vise une croissance économique durable et
équitable, en favorisant des modeéles économiques respectueux de
I'environnement, générant des emplois décents, réduisant la
pauvreté et assurant une répartition équitable des richesses (F.
Actil, L. Diaz, 2016).

En Afrique traditionnelle, la gestion des ressources naturelles, le
respect des cultures et la recherche d'un équilibre entre les
besoins humains et la préservation de I'environnement étaient des
réalités irréfutables. Sur le plan environnemental, la culture
traditionnelle africaine a su développer un systeme de gestion des
ressources naturelles a nul autre pareil. Les systemes agricoles
traditionnels a l'instar de l'agroforesterie, de la culture en
terrasse, etc. visent a préserver la dégradation des sols et de
I'environnement en général. En effet, les Africains traditionnels
ont une connaissance pédologique trés poussée. Ils savent par
expérience, les forces et faiblesses de chaque type de sol par
exemple. A titre d'illustration, en Fulfulde, langue africaine trés
connue, Bolaare signifie terre argileuse, couverte probablement de
« 80 a100% d'une herbacée (panicum I actum) et dominée au hiveau
arbustif par I'Acacia Seyol et I'acacia Sénégal » (R. C. Sawadogo,
2012, p. 80). Un tel espace est généralement réservé au paturage.
Sens par contre signhifie accumulation sabreuse d'épandage ou
dure, alors que Kollangal est la désignation du sol fortement érodé,
caractérisé par un pdaturage maigre. Goru'ol signifie axe de
drainage principal, Ceekol veut dire marigot, etc. R. C. Sawadago
(2012, p. 80) a donc raison d'écrire que dans plusieurs sociétés
africaines, des études de toposéquences



ont identifié, de fagon précise, les dénominations de
différents types de sols et de relief, leurs
caractéristiques physico-climatiques, les types de
végétation arborée et ou arbustive dominante,
l'utilisation agropastorale qui en est fait ainsi que la
localisation préférentielle des sites d'habitat par rapport
a ces sols.

Cette excellente connaissance de I'environnement permet
d'envisager une meilleure approche de protection de ce dernier. En
effet, en Afrique traditionnelle, la protection de I'environnement
s'articulait autour de normes sociales et religieuses. Les
ressources haturelles sont considérées comme sacrées. Elles sont
gérées de maniére collective. Cette gestion implique, outre
I'entretien des terres agricoles, la préservation des foréts sacrées
et la régulation de I'accés aux ressources (R. C. Sawadago, 2012).
Concernant le bien-€tre humain et la justice sociale, il ne fait nul
doute que I'Afrique traditionnelle, par son communautarisme, en a
fait une belle et inspirante démonstration. J. K. Nyerere (1970, p.
22) disait a ce propos : « Dans notre société africaine
traditionnelle nous étions des personnes au sein d'une communauté.
Nous prenions soin de la communauté et la communauté prenait soin
de nous ». En Afrique traditionnelle, I'égalitarisme était
I'expression la plus exemplaire de la justice sociale ; une justice qui
se situe au-deld de la simple appellation des lois, englobant I'équité
sociale et la responsabilité collective.

Sur le plan économique enfin, I'Afrique traditionnelle a su batir un
systeme économique basé sur des activités agricoles vivrieres, la
péche, l'artisanat et les échanges basés sur le troc et le don. Une
approche économique morale, profondément ancrée dans les liens
sociaux et familiaux, mettant en exergue le principe de réciprocité
et la consommation comme accumulation de richesse avait une
place importante (C. Kane, 2009). A ce niveau encore, I'Afrique n'a
rien a envier a personne. Bien au contraire, elle a une belle legon



de développement durable axée sur la valeur humaine a enseigner
aux systémes capitalistes.

Limitons-nous a ces quelques aspects qui constituent la substance
de la « Culture de la paix », telle que définie par I'ONU. Il en
ressort clairement que celle-ci n‘est pas une invention moderne.
Elle a de solides références dans la tradition africaine ancestrale.
Engager un processus moderne de ce genre, sans faire aucune
référence particuliere aux traditions africaines, peut E&tre
considéré comme un manquement qui he sera pas sans
conséquences sur les résultats escomptés. Pour une meilleure mise
en ceuvre des politiques de la culture de la paix en Afrique et dans
le monde, il y a lieu de partir du patrimoine culturel africain.

3. La pertinence des traditions africaines en matiére de la
culture de la paix au rendez-vous de I'Universel

Si la mondialisation devait étre batie sur des rapports de partage
mutuel, guidés par la volonté de chaque peuple de co-construire un
monde commun, appartenant a tous et a chacun, alors I'Afrique,
tres souvent marginalisée dans ce cadre de mondialisation, devrait
etre plus offensive, en proposant au monde ce qu'elle a de meilleur
et en militant pour cela. Il pourrait bien s'agir de sa richesse
culturelle, particulierement de ses pratiques ancestrales de nature
pacifique. Elles peuvent, a notre avis, constituer un antidote a la
violence de tout genre qui embrase le monde de nos jours.
L'Afrique doit a cet effet développer le sens de I'Universel,
resystématiser ses valeurs et joindre a cette re-systématisation
théorique I'action pratique.

3.1. Le sens de I'Universel
Pour L. S. Senghor (1977), la civilisation de I'Universel consiste en
un métissage des cultures, au-deld de leur juxtaposition, qui
résulte de leur rencontre de maniére d permettre a chaque peuple
de s'épanouir et de contribuer au bien commun. Le rendez-vous du



donner et du recevoir signifie alors une rencontre entre cultures,
ol chaque entité culturelle se transforme et se renouvelle au
contact de l'autre. Pour l'auteur, chaque culture possede des
valeurs spécifiques et des richesses a partager. Ainsi, le donner
est le symbole de l'apport de la culture africaine, tandis que le
recevoir est l'assimilation de l'apport des autres cultures.
L'Afrique doit développer davantage le sens de |'Universel.

Mais avant de conquérir le monde, elle doit suffisamment s'auto-
conquérir et tester sur son sol I'efficacité de ce qu'elle entend
proposer au rendez-vous de I'Universel. L'Afrique a besoin, plus que
jamais, d'une assise idéologique forte en matiére de paix,
construite d base d'élevement relevant de sa culture. Le socialisme
africain correspond a cette idéologie nécessaire. En effet,
plusieurs formes de guerre en Afrique aujourd'hui sont issues des
idéologies néfastes. Le djihadisme construit a partir de la vision
du monde exclusive et extrémiste, prenant en otage I'ITslam comme
religion, en est un exemple (C. Delanga, 2024). Pour déconstruire
une telle idéologie, il faut une idéologie contraire qui puisse
endoctriner aux valeurs de paix : le socialisme africain. Le succés
de ce projet sur la guerre en Afrique, si les acteurs s'y mettent
réellement, sera le sacre de son efficacité. Ce n'est qu'a partir de
ce moment qu'il faut envisager son exportation a I'échelle mondiale
pour l'adresser aux conflits a cette échelle. Ce sera alors une
approche africaine de lutte contre la violence.

3.2. La (re) systématisation des valeurs africaines
Aux premieres heures des indépendances africaines, plusieurs
leaders politiques d'Afrique s'étaient lancés sur la voie du
socialisme africain, portant des valeurs africaines, notamment du
communautarisme. Il s'agit concréetement d'un ensemble de
doctrines et pratiques politiques, qui définit un modeéle socialiste
de développement adapté aux spécificités du continent. Il était
question pour les tous premiers dirigeants de rompre avec le
capitalisme hérité de la colonisation, pour développer les sociétés



africaines en s'inspirant des traditions et valeurs africaines. Ainsi,
le président de la Tanzanie de 1961 a 1985, J. Nyerere (1970, p.
27) baptise sa formule socialiste « Ujamaa », terme swahili qui
signifie « Esprit de famille ».

Senghor (1964, p. 28) quant a lui a été président du Sénégal de
1960 a 1980. Son socialisme integre les valeurs de la négritude
définie comme « I'ensemble des valeurs culturelles du monde noir,
telles qu'elles s'expriment dans la vie, les institutions et les ceuvres
des noirs ».

Nkrumah (1994, p. 145) de son c6té, président du Ghana de 1957 a
1966, adosse le socialisme africain & sa théorie du consciencisme,
tout en lui assighant une visée pragmatique axée sur les résultats.
Il définit le consciencisme comme « la philosophie [...] qui, partant
de I'état actuel de la conscience africaine, indique par quelle voie
le progrés sera tiré du conflit qui agite actuellement cette
conscience » (K. Nkrumah, 2009, p. 120).

Kenneth Kaunda, président de la Zambie de 1964 a 1991 pour sa
part, a congu une version du socialisme africain qu'il a nommé
humanisme Zambien. Il part tout comme Nyerere, de l'idée de la
famille étendue, propre a la culture africaine (A. I. Kanu, 2014).
De ce point de vue, il y a lieu d'affirmer que les valeurs africaines
ont déja fait 'objet de systématisation. Seulement, cette volonté
de construire I'Afrique a partir de I'Afrique et a la maniére des
Africains, a rencontré des difficultés quasi insurmontables, au
point ou, de nos jours, I'engouement pour la promotion des valeurs
africaines, comme c'était le cas a I'époque du socialisme africain, a
presque disparu chez les Africains. La persistance du
néocolonialisme et le manque de plan de pérennisation, entre
autres, ont eu raison d'elle (C. Delanga, 2022).

Or, l'ensemble du patrimoine culturel, mobilisé a I'époque du
socialisme peut tenir lieu d'une réelle contribution de I'Afrique d la
« Culture de la paix » et s'imposer comme modéle irréfutable et
incontournable a copier, par les organisations dédiées a la
promotion de la paix. D'ol la hécessité de (re) systématisation des



valeurs africaines. Il est en effet urgent de faire des valeurs
africaines de la paix un rempart contre la violence ou le terrorisme
qui s'implantent durablement en Afrique et dans le monde. Mais la
question qui se pose est celle du comment ?

3.3. De la raison théorique a la raison pratique
Pour E. Kant la raison théorique est la faculté de connditre, de
comprendre et de juger, tandis que la raison pratique concerne
I'action humaine. L'auteur démontre le rapport synallagmatique qui
lie la raison théorique et la raison pratique en affirmant que la
théorie éclaire la pratique tandis que la pratique teste et valide la
théorie. D'otl sa fameuse phrase « la théorie sans la pratique est
vide, et la pratique sans la théorie est aveugle » (E. Kant, 1912, p.
110).
En effet, la richesse culturelle de I'Afrique en matiére des valeurs
de paix, n'est plus @ démontrer. Ce qu'il convient d'entreprendre
c'est, une fois de plus, leur systématisation, de maniére a en faire
une bofte a outils efficace pour solutionner les problemes qui
mettent en mal la paix en Afrique et dans le monde.
Mais il ne suffit pas de systématiser. Il faut engager des actions
concrétes axées sur des résultats évaluables d l'aide des
indicateurs et des livrables. L'Afrique doit se saisir du contexte
de guerre et des inimitiés qui sévissent dans le monde actuel pour
se positionner comme contributrice efficace a leur résolution. Cela
passe, au-dela de la théorie, par la raison pratique.
La raison pratique appliquée au processus de valorisation de la
culture africaine pour inverser la tendance de la guerre en Afrique
et dans le monde et construire la paix, contribuant ainsi a la culture
globale de la paix telle que promue par 'ONU, se doit donc de se
doter d'une démarche militantiste. Les Africains, conscients des
enjeux mondiaux en matiere de paix, connaissant le potentiel que
représente leurs valeurs en matiére de paix pour la promotion de
la « Culture de la paix », doivent entreprendre des actions dans ce



sens pour faire entendre la voix de I'Afrique a la tribune de
I'Universel.

3.4. Le role des acteurs au niveau de I'Afrique
L'Union africaine, en sa qualité dorganisation continentale
panafricaniste, doit sy investir. Des projets visant a restaurer et
vendre le socialisme, la solidarité africaine gage d'une paix durable
dans le monde doivent &tre montés et mis en ceuvre par ses soins.
Les Etats africains sont aussi dans lintérét d'épouser une telle
vision qui revalorise I'Afrique dans un contexte de mondialisation
(J. Couture et S. Courtois, 2005) qui leur offre une occasion de se
faire valoir. Chaque Ministére de la culture de chaque Etat africain
est ici interpellé a contribuer a la promotion des valeurs africaines
du socialisme, d‘abord au niveau national, ensuite africain et enfin
international. Des plans d'actions a court, moyen et long terme
doivent &tre élaborés.
Les organisations d'obédience panafricaniste et tout autre acteur
africain devrait en faire autant. Vivement qu'il prolifere en Afrique
des organisations de la société civile prétes a militer pour la
reconnaissance des valeurs africaines du socialisme et de paix,
dans le but ultime d'inspirer les modes de résolution des conflits
dans le monde.
Aussi, le systeme éducatif, véritable outil de socialisation, doit, en
Afrique, se recentrer sur les traditions africaines. De la sorte, une
génération africaine éprise des valeurs de paix, du vivre-ensemble
et d’humanisme se mettra en place. Puisque, la plupart du temps, la
guerre se construit d partir d'une idéologie néfaste (c'est le cas du
djihadisme aujourd'hui), alors, une idéologie contraire
préexistante ne peut qu'étre efficace pour la prévenir. L'éducation
systémique est une voie siire.
En outre, une réelle et active diplomatie culturelle doit &tre
pensée au hiveau de I'Afrique dans le but de promouvoir la culture
et lidentité africaines a I'‘échelle internationale. La culture
africaine doit alors &tre utilisée comme un outil de politique



étrangere, orientant les relations entre les pays africains et le
reste du monde, favorisant la compréhension mutuelle et
contribuant a la résolution des conflits.

Conclusion

Au sortir de la réflexion sur la « Culture de la paix », il convient
de rappeler qu'il était question de déterminer si cette derniére est
un concept contemporain ou si elle est plutdt ancienne, autant que
le sont les traditions africaines. A premiere vue, la « Culture de la
paix » pourrait €tre une construction contemporaine. Sa genése
est généralement rattachée aux événements qui ont eu lieu sous
I'égide de 'ONU a partir de 1986. Parmi ceux-ci, figure en bonne
place la décennie de la culture de la paix qui est celle allant de 2001
a 2010. Le manifeste de Séville qui consacre les résultats d'une
réflexion scientifique sur l'origine de la guerre, mettant en
évidence son caractére indéniablement non biologique, non naturel,
mais sociale et culturelle constitue une prémisse importante a
I'émergence de cette notion. Bien que 'ONU ait défini la « Culture
de la paix » comme l'ensemble des valeurs, des attitudes, des
traditions, des comportements et des modes de vie propres a
promouvoir la paix, elle n'a cependant pas clairement cité le
socialisme africain en exemple. En vérité, les valeurs africaines du
socialisme peuvent &tre considérées comme une véritable
expression de la culture de la paix. La raison en est que, tous les
aspects fondamentaux qui entrent dans la définition actuelle de la
« Culture de la paix » trouvent leur expression parfaite dans les
traditions africaines. Il s'‘agit nofamment du respect de la vie ef
du rejet de la violence, du respect des droits de 'nomme et des
libertés fondamentales, de l'intérét affirmé pour les besoins des
générations actuelles et futures en matiére de développement et
d'environnement. Tout ceci se trouve développé de maniére la plus



humaniste dans le socialisme africain. En raison de cela, la culture
de la paix n'est pas nouvelle. Une telle réalité invite a la
reconsidération des valeurs africaines dans un monde miné par des
violences et des guerres, pour en composer une théorie endogéne,
capable d'inspirer le monde en matiére de prévention et de
résolution des conflits. Comme ce fut le cas au XXe siecle avec la
voie africaine du socialisme, il convient de nos jours de
systématiser la culture africaine de la paix et de travailler a sa
diffusion pour un monde pacifique. A cette époque-la, des
Africains ont eu le courage et le mérite de concevoir des projets
de société, des politiques de développement socio-économique a
partir des valeurs africaines. La renaissance culturelle en Afrique
était une réalité implacable. L'idéologie socialiste africaine a pu et
su véhiculer, a travers I'Afrique, les valeurs de solidarité, du vivre-
ensemble ; I'esprit de famille, I'humanisme, véritables rempart
contre la violence. Si cette idéologie a succombé face aux
insurmontables velléités néocolonialistes et faute de plan de
durabilité, elle mérite de renditre de ses cendres pour que
désormais, elle prospére en évitant les erreurs du passé. Le monde
en guerre en a besoin, en commengant par I'Afrique. Une démarche
militantiste impliquant des acteurs tels que I'Union africaine, les
Etats africains et la société civile africaine est alors nécessaire.
Qu'il nous soit permis de sortir de cette réflexion par formuler
deux recommandations pratiques, déja évoquées dans le texte:

e Le systeme éducatif en Afrique doit accorder une place
prépondérante a la culture africaine de la paix,
garantissant ainsi une société africaine future moins
conflictuelle.

e La politique étrangére de chaque Etat africain doit
accorder une place importante a la promotion des valeurs
africaines de paix. Ainsi, la diplomatie culturelle africaine
doit étre renforcée de maniére a ce qu'il soit assigné a
chaque représentation diplomatique africaine a
I'extérieur de I'Afrique d'en faire une promotion explicite.



Bibliographie

ABDOURAHIMOUNE  Alassane  Soufouyanou, 2023. «
Contribution a une théorie africaine des droits de I'Homme :
analyse de la Charte de Nairobi a partir des traditions africaines
», RDLF, Chron. n°46, pp. 1-33.

ACTIL Frangois et DIAZ Liliana, 2016. Développement durable.
Enjeux et trajectoire, Laval, Presses de I'Université de Laval.
BAHGAT Elnadi, 1993. « Le manifeste de Séville », in Le Courrier
de I'Unesco, 46° année, février, pp. 40-41.

BARBE Rodrigue Homero Saturnin, 2020. « Les traditions orales
en Afrique : une exploration du conte comme source d'inspiration
du théatre moderne africain », in Horizons/Théatre, 13, pp. 54-
67.

BIDIMA Jean-Godefroy, 1997. La palabre. Une juridiction de la
parole, Paris, Michalon.

CALLED Fanny, 2010. Droits de I'Homme et Droit Humanitaire,
Université Paris II, [en ligne], disponible a I'adresse:
https://www.lepetitjuriste.fr/valeurs-traditions-et-droits-de-
lhomme-en-afrique/, consulté le 12 juillet 2025.

Commission mondiale sur l'environnement et le développement,
1989. Notre avenir a tous, Montréal, Fleuve.

COUTURE Jocelyne et COURTOIS Stéphane (dir.), 2005.
Regards philosophiques sur la mondialisation, Québec, PUQ.
DELANGA Célestin, 2022. « Qu'est-ce que I'Afropragmatisme ?
Essai de construction d'une éthique de I'existentialisme africain »,
in  OUMAROU, (2022). Mazadou, Ethigue et crise de
responsabilité: Repéres mythiques et philosophiques, Paris,
L'Harmatan.

DELANGA Célestin, 2024. « Du fondamentalisme a I'extrémisme
religieux de type islamique dans le Bassin du Lac Tchad :
phénoménologie et mécanisme de construction », in Intégralité, vol
2,n°9b, pp. 41-54.



https://www.lepetitjuriste.fr/valeurs-traditions-et-droits-de-lhomme-en-afrique/
https://www.lepetitjuriste.fr/valeurs-traditions-et-droits-de-lhomme-en-afrique/

DIANGITUKWA Fweley, 2014. « La lointaine origine de la
gouvernance en Afrique : l'arbre a palabres », in Revue
Gouvernance, 11(1), pp. 1-20.

DIOFFO Abdou Moumouni, 1964. L'éducation en Afrigue, Québec,
Editions science et bien commun.

FOUCAULT Michel, 1966. Les Mots et les choses, Paris, Gallimard.
GOLO Yves Gatien, 2020. Les droits de |'"homme dans la tradition
africaine, Paris, Edilivre - Aparis.

Graine de paix, 2005. « Historique de la culture de la paix », [en
lighe 1, disponible a l'adresse
https://www.grainesdepaix.org/fr/ressources/references/paix/
historique-de-la-culture-de-la-paix, consulté le 10 juin 2025.
KANE Cheikh Tidiane, 2009. Economie et Culture Africaine,
Rapports Entre Tradition Et Modernité, Paris, Présence Africaine.
Kant Emmanuel, 1912. Critique de la raison pure, trad. Barni et
Archambault, Paris, Flammarion.

KI-ZERBO Joseph, 2008. Histoire critique de I'Afrique, Dakar,
Panafrika silex/Nouvelles du Sud.

M'BAYE, 1993. « Les droits de 'hnomme en Afrique », in Revue
internationale de droit comparé, 45-3 pp. 723-726.
NIETZSCHE Friedrich, 2003. Le livre du philosophe, Paris,
Aubier-Flammarion.

NKRUMAH Kwamé, 1994. L'Afrique doit s'unir, trad. L. Jospin,
Paris, Présence Africaine.

NKRUMAH Kwamé, 2009. Le Consciencisme, trad. L. Starr et M.
Howlett, Paris, Présence Africaine.

NYERERE Kambarage Julius, 1970. Socialisme, Démocratie et
Unité africaine, suivi de La Déclaration d’Arusha, Paris, Présence
africaine.

ONU, 1998. « Résolution 52/13 du 15 janvier 1998 de I'Assemblée
générale », [en ligne], disponible a [l'adresse
https://docs.un.org/fr/A/RES/52/13, consulté le 11 juillet 2025.



https://www.grainesdepaix.org/fr/ressources/references/paix/historique-de-la-culture-de-la-paix
https://www.grainesdepaix.org/fr/ressources/references/paix/historique-de-la-culture-de-la-paix
https://docs.un.org/fr/A/RES/52/13

RIVERA De Joseph, 2004. "Assessing the Basis for a Culture of
Peace in Contemporary Societies," in Journal of Peace Research,
Peace Research Institute, Oslo, vol. 41(5), p.p. 531-548.

RUSSE Jacqueline, 1991. Dictionnaire de Philosophie, Paris,
Bordas.

SAWADOGO Ram Christophe, 2012. « Connaissance des
pratiques traditionnelles de gestion de I'environnement : préalable
et base sociologique de I'efficacité des stratégies actuelles de sa
conservation », in DIA Abdoulaye, DUPONNOIS (dir.), 2012. La
grande muraille verte. Capitalisation des recherches et
valorisation des savoirs locaux, Paris, IRD.

SENGHOR Léopold Sédar, 1964. Liberté 1 : Négritude et
humanisme, Paris, Seuil.

SENGHOR Léopold Sédar, 1977. Liberté 3 : Négritude et
Civilisation de I'Universel, Paris, Seuil.

SPAAK Claude Vishnu, 2016. « La phénoménalisation de la
transcendance (Husserl, Merleau-Ponty, Patocka) », in Revue
Philosophique de Louvain, Troisieme série, tome 114, n°2, pp. 337-
388.

UNESCO, 2000. « Bref historique du concept de la culture de la
paix », 2000, [en ligne ], disponible a [I'adresse
https://www.fondation-

fhb.org/files/concept cp fre.pdf#:~:text=Le%20terme%20cult
ure%20de%20la%20paix %20%C3 %A91ait pas%20d%C3 %A9term
in%C3%A9¢e%20par %20les%2097%C3%A8nes%2C%20par%20un,
consulté le 10 juillet 2025.

UNESCO, 2013. Programme d'action de 'lUNESCO Pour une culture
de la paix et de la non-violence Une vision en action, Plate-forme
intersectorielle pour une culture de la paix et de la non-violence,
Paris, Bureau de la planification stratégique.



https://www.fondation-fhb.org/files/concept_cp_fre.pdf#:~:text=Le%20terme%20culture%20de%20la%20paix%20%C3%A9tait,pas%20d%C3%A9termin%C3%A9e%20par%20les%20g%C3%A8nes%2C%20par%20un
https://www.fondation-fhb.org/files/concept_cp_fre.pdf#:~:text=Le%20terme%20culture%20de%20la%20paix%20%C3%A9tait,pas%20d%C3%A9termin%C3%A9e%20par%20les%20g%C3%A8nes%2C%20par%20un
https://www.fondation-fhb.org/files/concept_cp_fre.pdf#:~:text=Le%20terme%20culture%20de%20la%20paix%20%C3%A9tait,pas%20d%C3%A9termin%C3%A9e%20par%20les%20g%C3%A8nes%2C%20par%20un
https://www.fondation-fhb.org/files/concept_cp_fre.pdf#:~:text=Le%20terme%20culture%20de%20la%20paix%20%C3%A9tait,pas%20d%C3%A9termin%C3%A9e%20par%20les%20g%C3%A8nes%2C%20par%20un

