
Abessy Jean Michel LALLIE 
 

12 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

La question de l’altérité dans L’Ombre d’Imana. 

Voyages jusqu’au bout du Rwanda de Véronique 
Tadjo 

 
Abessy Jean Michel LALLIE 

Université Félix Houphouët-Boigny d’Abidjan 

lalliemchl@gmail.com 
 

Résumé :  

 
L’Ombre d’Imana. Voyages jusqu’au bout du Rwanda, écrit par Véronique 

Tadjo, appartient à la littérature viatique. Cette œuvre place le lecteur au cœur 

du Rwanda pour le livrer à une connaissance du cruel événement qui a décimé 

les Tutsis. Il s’agit d’une invite à la découverte de ce pays avec ses lieux de 

mort, ses disparus, ses bourreaux et ses survivants relatant leurs propres 

expériences du génocide. Ce texte pose la problématique de la représentation 

de l’Autre et de l’Ailleurs. Cet article, qui se veut une lecture critique de ce récit 

de voyage, tente d’appréhender le Rwanda, cette altérité spatiale, et examine 

les discours produits sur l’Autre avant et pendant le génocide rwandais. 

 

Mots-clés : Rwanda, récit de voyage, altérité, génocide, mémoire 
 
Abstract:  

 
The Shadow of Imana: Travels in the Heart of Rwanda, written by Véronique 

Tadjo, belongs to the genre of travel literature. This work places the reader at 

the heart of Rwanda, exposing them to the cruel events that decimated the 

Tutsi people. It is an invitation to discover this country with its places of death, 

its missing persons, its executioners and its survivors recounting their own 

experiences of the genocide. This text raises the issue of the representation of 

the Other and Elsewhere. This article, which aims to be a critical reading of this 

travelogue, attempts to understand Rwanda, this spatial otherness, and 

examines the discourses produced about the Other before and during the 

Rwandan genocide. 

 

Keywords: Rwanda, travel narratives, otherness, genocide, memory 

 

Introduction 
 

Le récit de voyage est une forme littéraire appartenant à la 
littérature viatique. Ce genre rend compte des expériences, 

observations et réflexions du voyageur en lien avec ses 
déplacements dans un espace donnée. Il permet la rencontre 

mailto:lalliemchl@gmail.com


Abessy Jean Michel LALLIE 
 

13 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

avec l’Autre et la découverte de l’Ailleurs dans leurs complexités, 
diversités et variabilités, (A. Gohard-Radenkovic, 1999, p. 81). Le 

récit de voyage excède la simple description de l’espace pour 

évoquer la culture, la langue, les croyances d’un peuple 
auxquelles le voyageur a été confronté lors de son périple. Cette 

catégorie littéraire privilégie autant le réel que la fiction. 
Si certains auteurs l’utilisent pour éveiller l’intérêt du lecteur 

autour de la découverte du nouveau et du merveilleux, d’autres, à 
l’instar de Véronique Tadjo, le convoquent dans un tout autre but, 

celui d’appréhender le génocide rwandais qui a décimé près d’un 
million de Tutsis en seulement trois mois. En effet, quatre ans 

après la tragédie, l’écrivaine s’est rendue sur les lieux, dans le 
cadre du projet « Écrire par devoir de mémoire », pour constater 

les conséquences engendrées par cette haine meurtrière. Son 
texte écrit sur la tragédie, L’Ombre d’Imana. Voyages jusqu’au 

Rwanda, frappe par sa thématique plurielle. Cette œuvre dont le 
titre fait allusion à celui de Louis-Ferdinand Céline, relate deux 

voyages effectués par un sujet voyageur et quêteur (ici, la 

narratrice autodiégétique du texte) au cours desquels elle visite 
des lieux publics qui ont été le théâtre de massacres et rapporte 

les témoignages de diverses victimes afin de marquer sa position 
de testis.  

Ce texte traite de la question du voyage et de l’altérité qui 
lui est associée. Comment le discours de l’altérité est-il construit 

dans ce récit de voyage ? Comment l’énonciation des différents 
personnages-narrateurs représente-t-elle l’Autre et l’Ailleurs 

rwandais dans l’œuvre ? Quelle est la visée des voyages ? Ces 
questions seront abordées à l’aide de l’approche narrative et la 

sociocritique qui se concentrent respectivement sur la narration et 
la socialité du texte. Notre postulat est que la question du voyage 

permet de raconter l’altérité dans une dynamique de comprendre 
les perceptions mutuelles entre Hutus et Tutsis ayant conduit au 

massacre des Tutsis. Cet article vise à saisir le Rwanda comme 

une altérité spatiale par le voyage, et à examiner les discours 
produits sur l’Autre, avant d’évoquer les enjeux liés à la 

problématique du voyage dans le texte littéraire. 
 

1. Le discours occidental et la construction de la haine 
ethnique 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

14 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

Plusieurs études révèlent que le génocide rwandais a été 
provoqué par des discours occidentaux tenus bien avant 1994. En 

effet, avec l’arrivée des historiens et des ethnologues occidentaux 

en Afrique centrale, le peuple rwandais fait l’objet d’études sur la 
base des points de différences. Leurs discours à l’époque coloniale 

ont occasionné l’effacement de la véritable identité et l’effritement 
de l’unité rwandaise présentes depuis l’ère précoloniale, 

contribuant aux conditions d’émergence d’une idéologie anti-
tutsie et d’ «un fantasme moderne de pureté raciale » parmi les 

Hutus, (A. Kalisky, 2004, p.418). De la sorte, les rapports entre 
les groupes sociaux ont été pensés en termes d’altérité radicale. 

Boubacar Boris Diop (2009, p.378) explique, à cet effet, que 
« l’ethnologie coloniale, devenue l’idéologie dominante, a amené 

les Rwandais à se percevoir comme des races totalement 
différentes les unes des autres ». Une différence qui se traduit au 

niveau de la race, du mode de vie et même dans l’expression 
faciale et physique des différents sujets. Sans que personne ne 

s’en rende compte, ces penseurs occidentaux avaient posé les 

bases d’un futur génocide.  

Dans son œuvre, Véronique Tadjo éclaire le lecteur en 

revenant sur cette cause de l’extermination des Tutsis. En effet, 
les valeurs sociétales, culturelles et religieuses rwandaises ont été 

mises en mal par la différenciation identitaire introduite par les 
colons dans la société rwandaise. À en croire la narratrice, le sujet 

quêteur, le génocide tire son origine dans les faux critères de 
classification des peuples établis par les occidentaux : « Une des 

raisons pour lesquelles les Tutsis ont été pourchassés vient des 
hypothèses évoquées par des historiens européens, belges en 

particulier, qui, vers la fin du XIXe siècle, leur attribuèrent une 
appartenance étrangère. Selon eux, les pasteurs ‘‘watussis’’ qu’ils 

trouvaient grands et élancés, contrairement aux agriculteurs 
Hutus d’une taille plus petite, n’étaient pas originaires d’Afrique 

centrale. (…) Il n’existe aucune preuve historique pour certifier 

cette théorie », (L’Ombre d’Imana, p.33). La narratrice point du 
doigt ces penseurs occidentaux qui ont détruit la vie harmonieuse 

au Rwanda. 

Dans cet extrait, elle souligne avec insistance que c’est sur 

des bases erronées que des études et des raisonnements 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

15 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

européens ont fabriqué de fausses identités servant à sérier le 
peuple rwandais. À partir des critères et méthodes jugés 

inopérants, les sciences occidentales ont rattaché les origines 

tutsies à des territoires tels que Tibet, Égypte et Éthiopie, 
bouleversant ainsi l’histoire des rwandais. C’est la raison pour 

laquelle les dépouilles des Tutsis ont été lancées, lors des 
massacres, dans le fleuve Kagera afin qu’ils rejoignent les terres 

éthiopiennes. Un tel acte des Hutus montre à quel point ceux-ci 
ont été profondément façonnés aux thèses occidentales sur 

l’identité raciale. Ces observations de la narratrice sont enrichies 
par la position de Madeleine Borgomano (2002, p.46) qui fait 

remarquer que « la responsabilité initiale de la tragédie revient 
aux colonisateurs, comme le montrent bien les travaux des 

nouveaux ethnologues. Et la passivité des instances européennes 
devant les massacres est aussi évidente. Mais les responsables 

des tueries, les tueurs eux-mêmes et leurs victimes étaient des 
Africains ». Son propos dépasse les facteurs primaires et insiste 

sur le partage des responsabilités. 

Quand bien même les colons européens auraient posé les 
bases d’une haine ethnique, il revient aux rwandais eux-mêmes, 

en l’occurrence les extrémistes Hutus de s’être approprié les 
thèses ethnologiques pour mettre en œuvre le massacre collectif 

des Tutsis et de ceux qui les soutenaient. À ce sujet, le discours 
de Joséphine critique avec véhémence les actions des politiciens 

rwandais qui dans leur machination ont fait croire à la 
communauté hutue que le génocide leur profiterait. 

Malheureusement, ce comportement insidieux a conduit le pays à 
la ruine, comme le soulignent ses propos : « il ne faut pas croire 

les politiciens. Ils ne disent pas la vérité. Ils ne pensent qu’à leurs 
intérêts. Ils ont fait croire à un grand nombre de gens que le 

génocide était dans leur intérêt. Ils ont dit aux paysans qu’ils 
pouvaient prendre beaucoup de choses, qu’ils allaient devenir 

riche (…) Ils les ont encouragés à faire le mal alors qu’eux, ils 

s’occupaient de leurs propres intérêts. Aujourd’hui, ils sont 
presque tous partis avec leur argent. Ils vivent quelque part, 

tranquillement, tandis que les pauvres gens souffrent tous les 
jours », (L’Ombre d’Imana, p.123). 

Les agissements des politiciens permettent de comprendre 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

16 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

que le génocide rwandais a demeuré une entreprise longuement 
planifiée. D’où les incitations du peuple Hutu à l’extrême violence. 

Ce projet monstrueux et destructif bénéficie, aussi, de l’appui 

énorme des médias qui divulguent des propos haineux. L’exemple 
de la radio des Mille Collines, l’un des instruments de propagande 

qui a joué un rôle capital pendant le génocide, est évocateur. Ce 
média a propagé des messages pleins de haines poussant à occire 

plus de Tutsis. L’autre point important que le récit de voyage met 
à nu concerne les stratégies employées par le gouvernement 

rwandais pour détourner l’attention de la presse locale et 
internationale sur la catastrophe au moment où il projetait la 

perpétrer : « les membres du gouvernement intérimaire Hutus 
lancèrent une campagne de désinformation (…) Beaucoup d’entre 

nous se laissèrent prendre au piège. Leurs manières étaient si 
courtoises, leur langage si sophistiqué et leurs costumes si 

élégants que nous ne pouvions croire qu’ils étaient déterminés à 
exterminer les Tutsis ainsi que ceux qu’ils considéraient comme 

des opposants », (L’Ombre d’Imana, p.44). 

L’on comprend que le peuple Hutu a nourri une haine 
viscérale qui a perduré dans sa conscience. Dès cet instant, la 

relation d’égalité entre les deux ethnies issues du même pays 
était brisée, et la différence raciale, la différence de mode de vie, 

une différence allant jusqu’à se percevoir dans l’expression faciale 
et physique guidaient dorénavant l’existence des sujets. On 

assiste à une sorte d’ « altérité du dedans » qui est manifestée 
dans le regard que les Hutus communiquent aux Tutsis. Cette 

expression désigne, selon Denise Jodelet, les personnes qui, en 
raison d’une différence physique, morale ou d’une différence liée 

à une appartenance de groupe au sein d’une même société, sont 
stigmatisées et peuvent être considérées comme une menace. 

L’altérité enregistre ici l’Autre (le Tutsi) dans ce qu’il possède de 
différent à soi. C’est bien ce que Denise Jodelet (2005, p.9) 

rappelle : « parler d’altérité concerne une caractéristique affectée 

à un personnage social ». Elle attribue à l’Autre un trait distinctif 
qui permet de le saisir dans sa spécificité. Ceci est bien mis en 

évidence dans l’œuvre de Véronique Tadjo comme nous l’avons 
montré. 

 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

17 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

2. L’image de l’Autre dans les témoignages des bourreaux 
 

La représentation de l’altérité rwandaise se perçoit à travers 

deux voyages effectués par la narratrice. Celle-ci déballe son 
projet d’aller au Rwanda dans l’intention de constater les 

séquelles laissées par le génocide. Elle ne veut être indifférente 
aux événements lugubres qui ont secoué le monde. À cet effet, 

elle annonce : « cela faisait longtemps que je voulais exorciser le 
Rwanda. Me rendre à l’endroit même où ces images télévisées 

avaient été filmées », (L’Ombre d’Imana, p.13). Sa quête 
ambitionne de rechercher la vérité et de sonder le pays dans sa 

situation chaotique. Aller prendre connaissance de ce désastre 
afin d’en faire une réflexion et d’en tirer des conclusions s’avère 

d’une importance cruciale. L’envie de la quête grandit en elle, 
comme le montre cette gradation anaphorique : « Que mes yeux 

voient, que mes oreilles entendent, que ma bouche parle. Je n’ai 
pas peur de savoir », (L’Ombre d’Imana, p.20). Dans un esprit de 

recherche et de découverte, elle veut comprendre et analyser les 

mécanismes de la haine qui ont conduit au génocide.  
Plusieurs éléments rendent compte de son premier voyage 

entrepris. Les moyens de déplacements et l’itinéraire sont bien 
évidemment connus : « Je n’ai pas pu avoir un vol direct de 

Johannesburg à Kigali. Passer par Nairobi m’aurait fait perdre un 
ou deux jours. Je choisis de faire Johannesburg-Paris-Bruxelles-

Kigali d’un trait », (L’Ombre d’Imana, p.16). En ce qui concerne le 
deuxième voyage, l’itinéraire a été passé sous silence, néanmoins 

la narratrice rappelle le moyen de transport emprunté qui est 
l’avion “Sabena vol 565”. Lorsqu’elle arrive à Kigali, elle s’étonne 

de l’invisibilité des traces du génocide. La ville donne l’apparence 
de n’avoir jamais connu une telle tragédie, ce qui n’est pas le cas. 

Tout se passe comme si le peuple rwandais cherchait à se 
débarrasser de la mémoire des événements comme une tunique 

de Nessus. Face à cette situation presque trompeuse qui cache la 

vérité, la narratrice oriente ses recherches vers les victimes qui 
deviennent des espaces à explorer : « il faut aller sous la peau 

des gens. Voir ce qu’il y a à l’intérieur », (L’Ombre d’Imana, 
p.21). Le cas Frodruard demeure intéressant car son récit donne 

à voir l’image du Tutsi construite par le Hutu. 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

18 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

Ce personnage-narrateur du texte est un bourreau. Son 
histoire aide à comprendre que le regard du Hutu dirigé à 

l’encontre du peuple Tutsi est un regard déformant, rempli de 

rejet, et qui conduit à la destruction. Froduard se distingue par 
une narration crue qui se penche minutieusement sur 

« l’engrenage de la folie meurtrière », (L’Ombre d’Imana, p.101) à 
laquelle il a participé. Son récit informe sur les circonstances qui 

l’ont poussé à passer à l’acte. À l’entendre parler, le génocide a 
été une opportunité qu’il ne fallait pas gâcher, donc « il fallait 

faire vite, frapper sans savoir vraiment, faire tout en même 
temps », (L’Ombre d’Imana, p.117). Les moyens utilisés pour 

parvenir à cette fin sont à la fois archaïques et modernes. Le 
bourreau a eu le libre arbitre de choisir entre « une machette, un 

gourdin, une barre de fer, une pioche » (L’Ombre d’Imana, p.117) 
et « les grenades » (L’Ombre d’Imana, p.118). Grâce à ces 

armes, il a pu accomplir le « travail » (L’Ombre d’Imana, p.117), 
le « programme », l’ « opération » (L’Ombre d’Imana, p.119). 

Focalisé sur son hécatombe, Frodruard reste profondément 

insensible et manifeste une indifférence totale aux cris de 
détresse de ses victimes. 

L’emploi du pronom indéfini « on » dans son récit ne se 
limite pas seulement à sa situation personnelle de bourreau, mais 

rend également compte de celle de tous les autres. Ce pronom 
acquiert son référent en fonction du contexte dans lequel il est 

employé. Soit il désigne l’ensemble du groupe de criminels auquel 
appartient Froduard, et au nom duquel il parle, soit il traduit les 

propos d’un autre sujet parlant. Les deux exemples suivants 
indiquent bien ces aspects contextuels : 

« Nous on a pu entrer pour prendre la télé, la radio et tout ce 
qu’on a pu trouver dans la maison », (L’Ombre d’Imana, p.118). 

« On nous donnait des gourdins et on disait où frapper », 
(L’Ombre d’Imana, p.117). 

Le premier exemple se réfère au personnage-narrateur et à 

ses compagnons de massacre avec qui il se livre au pillage des 
biens dans les maisons des victimes. Ici, le personnage Froduard 

n’est pas un simple observateur, mais il participe entièrement à 
l’action du génocide. Le second exemple ramène à une autre 

personne dont l’identité reste floue et indéterminée. Reste que, 
dans ce cas, le pronom incarnerait la voix des chefs génocidaires. 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

19 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

Les victimes tutsies qui font l’objet de boucherie sont 
déshumanisées, réduites à de simples insectes dont la vie n’a 

aucune valeur comme le révèlent ostentatoirement les propos 

rapportés par Froduard : « Combattez ! Ecrasez-les ! Debout ! 
Avec vos lances, vos bâtons, vos fusils, vos épées, des pierres, 

tout, transpercez-les, ces cafards, ces ennemis de la 
démocratie », (L’Ombre d’Imana, p.120). Cet extrait montre que 

la relation des Hutus avec l’Autre s’explique par le fait qu’ils 
remplacent la désignation des Tutsis par une image stéréotypée 

comme “cafards” pour marquer le dégoût exprimé à ce peuple. 
Parlant de stéréotype, Daniel Castillo Durante (1997, p.9) 

explique qu’ « il fait de l’Autre une copie dégradée » ; ainsi, sa 
mort est rendue plus facile. Le fait que l’Autre Tutsi est un simple 

et vil objet soumis au regard du Hutu rend envisageable son 
massacre. Dans ces conditions, apparaît de façon évidente une 

animosité qui se perçoit même dans le langage du bourreau : « le 
nettoyage devrait être absolument total. », déclare-t-il à la page 

117 de l’œuvre. Le narrateur bourreau considère l’Autre Tutsi 

comme une menace pour son existence : « c’était eux ou bien 
c’était nous », (L’Ombre d’Imana, p.117). Ainsi de peur d’être 

tué, il n’obéit qu’aux ordres en les exécutant à la perfection, ce 
qui lui vaut de ne point fléchir sous aucune supplication. 

Caractérisé par une inhumanité certaine, il répugne alors quand il 
s’interroge « pardon de quoi ? », (L’Ombre d’Imana, p.118). Cette 

interrogation dévoile son indignation et sa répugnance pour ses 
victimes quand celles-ci s’humiliaient devant lui.  

D’ailleurs, tout ce qui fait sa joie réside dans le plaisir à 
tuer : « tu frappes un coup et la main tombe, tu frappes encore et 

le crâne se fend », (L’Ombre d’Imana, p.117). Cette triste 
description met en lumière une scène horrifiante de massacre à 

laquelle Frodruard s’est adonné.  Telle une guillotine, il se 
positionne comme une véritable machine à tuer. En exerçant sa 

fonction criminelle, il se réjouit davantage du sang qui gicle des 

corps des victimes et se permet de « bien voir comment ils 
allaient crever », (L’Ombre d’Imana, p.118). Une tuerie sans 

merci, une vraie chasse à l’homme que Frodruard trouve normal : 
« Oui, sans aucun doute, les ennemis devaient disparaître du 

pays », (L’Ombre d’Imana, p.120). 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

20 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

Le témoignage du bourreau Frodruard favorise la 
représentation de l’Autre. Selon son point de vue que l’on élargit 

par métonymie à l’ensemble des Hutus, le Tutsi est réduit, en 

raison de sa différence, à une image dégradante qu’il faut 
éradiquer. Ce récit criminel participe à la progression de la quête. 

Toutefois, d’autres indices pour appréhender le Rwanda, ce lieu 
de massacre, méritent d’être examinés. 

 
 

 
3. À la découverte des traces du génocide rwandais 

Les témoignages ne sont pas les seuls canaux à partir 
desquels l’altérité est mise en lumière. En effet, la narratrice 

explore dans ses voyages, l’espace social rwandais pour dégager 
les traces du génocide. Elle commence par les églises où ont été 

exposés les ossements des victimes. En guise d’exemple, 
évoquons les titres de certains passages de l’œuvre : « Église de 

Nyamata. Site de génocide. + ou – 35 000 morts », (L’Ombre 

d’Imana, p.21 ) ; « Église de Ntarama. Site de génocide. + ou – 5 
000 morts », (L’Ombre d’Imana, p.24). Ces intitulés suggèrent 

que l’Eglise a été le lieu qui a enregistré le plus grand nombre de 
décès, rien qu’à penser aux chiffres exorbitants. En réalité, 

lorsque le génocide éclate, plusieurs Tutsis se sont réfugiés dans 
ces lieux publics pour échapper à la violence hutue, cependant, ils 

y ont trouvé la mort. 

Ces lieux de massacres constituent donc des traces 

physiques et matérielles du génocide. Ils sont des cimetières à 
ciel ouvert où les visiteurs observent les crânes et les cadavres, 

les corps mutilés des victimes. La formule consiste à garder la 
trace visible de l’ampleur du génocide, quoique macabre. Face à 

cette image troublante, la narratrice demeure complètement 
bouleversée et désemparée, d’où sa déclaration : « j’ai du mal à 

réunir mes pensées », (L’Ombre d’Imana, p.24). Comme en 

témoigne Pierre Halen (cité par M. A. Germanotta 2010, p.20), 
« le pèlerinage aux sanctuaires où l’on a préservé les 

innombrables corps des victimes, comme à Nyamata, est 
forcément une épreuve dont on ne saurait venir à bout sans ce 

bouleversement intérieur qui est une manière d’initiation ». Ces 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

21 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

sites de scènes horribles prouvent qu’il y a eu crime de masse, et 
deviennent des lieux de témoignage et de mémoire.  

Le texte ne se borne pas uniquement à ces sites qui gardent 

l’évidence de l’horreur, mais revient sur d’autres indices tels que 
« les armes » (L’Ombre d’Imana, p.22) ayant servi à réalisation 

du massacre. La quête, dans sa visée documentaire et 
descriptive, met l’accent également sur l’atmosphère pesante 

dans les tribunaux et sur les prisons où sont incarcérés les 
participants du génocide. En guise d’exemple, nous évoquons ces 

titres qui poussent le lecteur à saisir toutes les facettes de l’après 
tragédie rwandaise : « Conseil de guerre itinérant à Ntongwe. 

Tribunal militaire. Jugement du dénommé Edouard Mujyambere, 
sous-lieutenant dans l’ancienne armée gouvernementale » 

(L’Ombre d’Imana, p.106 ), « Prison de Rilissa. Sept mille 
prisonniers » (L’Ombre d’Imana, p.110). 

En outre, le sujet quêteur prend le soin de s’intéresser aux 
traces documentaires qui informent sur le passé. Le lecteur 

apprend les dix commandements des Bahutus qui ont régi la vie 

des Hutus bien avant le génocide. Ces lois austères ont dessiné 
clairement la frontière entre les groupes ethniques rwandais et 

ont fonctionné implicitement comme une déclaration de guerre 
faite aux Tutsis. 

Le thème du voyage dans cette œuvre demeure important 
dans la mesure où il contribue à étudier l’espace rwandais dans sa 

complexité. En visitant l’espace rwandais, la narratrice prend 
conscience des conséquences gravissimes engendrées par le 

génocide comme l’insécurité. La lecture du journal pendant son 
premier voyage en est l’illustration. Celle-ci s’informe sur 

l’actualité dominée par la situation sécuritaire dans la région : 
« Je lis le journal. Les touristes assassinés en Ouganda font 

encore l’actualité. Cette fois-ci, c’est un article de fond. Le 
journaliste souligne que partout dans le monde, le tourisme 

comporte des risques certains », (L’Ombre d’Imana, p.17). Le 

journal prend bien le soin de lister les pays qui y sont concernés 
par l’insécurité grandissante : « l’Angola, le Rwanda, le Burundi, 

les deux Congo, la Sierra Leone et la Guinée-Bissau, le Soudan. A 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

22 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

ceux-là s’ajoutent l’Iran, l’Irak, l’Afghanistan, la Bosnie et la 
Serbie », (L’Ombre d’Imana, p.18). 

En résumé, on peut dire que la rencontre avec l’Ailleurs 

rwandais plonge la narratrice dans un état de choc, tant lors de 
son premier que de son second voyage.  

 
4. Voyage et thérapie 

 
Peut-on considérer le voyage comme une forme de thérapie 

du traumatisme ? Une telle question conduit à s’interroger sur le 
bien-fondé des voyages dans l’œuvre. Les événements qui se sont 

déroulés ont eu des effets ravageurs dans la vie des rwandais et 
les voyages s’inscrivent ainsi dans une dynamique d’apporter de 

l’empathie à ceux-ci. 
La narratrice, sujet quêteur, arrive au Rwanda en raison du 

génocide diffusé par les médias : « Cela faisait longtemps que je 
voulais exorciser le Rwanda. Me rendre à l’endroit même où ces 

images télévisées avaient été filmées. Ces images qui avaient 

traversé le monde en un éclair et laissé une marque d’horreur 
dans tous les esprits. Je ne voulais pas que le Rwanda reste un 

cauchemar éternel, une peur primaire. Je partais avec une 
hypothèse : ce qui s’était passé nous concernait tous », (L’Ombre 

d’Imana, p.13). Cet événement terrifiant, qui ne saurait se 
restreindre à des frontières géographiques rwandaises, dépasse la 

question nationale vu son impact mondial. 
Bien que n’ayant pas vécu les événements, la narratrice 

autodiégétique porte en elle une mémoire douloureuse du 
génocide car les scènes télévisées emmagasinées dans son 

psychisme agissent à la façon d’un toxique, d’un poison (C. 
Benestroff, 2016, p.39) qu’il faut à tout prix traiter : « Je voulais 

juste y aller parce qu’il faillait que j’y aille. Parfois, quelqu’un vous 
dévoile un secret que vous n’avez pas sollicité. Vous êtes alors 

écrasé par un savoir trop lourd. Je ne pouvais plus garder le 

Rwanda enfoui en moi. Il faillait crever l’abcès, dénuder la plaie et 
la panser.  Je ne suis pas médecin mais je pouvais quand même 

essayer m’administrer les premiers soins » (L’Ombre d’Imana, 
p.13). Celle-ci se considère comme un témoin, ici testis, qui a 

aussi besoin de guérison. Pour elle, le mal, tel une gangrène, a 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

23 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

engendré la peur dans les cœurs qu’il faudrait impérativement 
guérir en accompagnant les rwandais dans un processus 

testimonial afin que ceux-ci racontent leurs anéantissements et se 

délivrent de l’emprise traumatique de cette situation terrifiante.  
C’est donc par la convocation de la mémoire des survivants 

qu’elle saisit le passé. La mémoire demeure en effet importante 
puisqu’elle est inhérente à l’exercice du dire et c’est par elle qu’on 

accède au passé. Tel que l’écrit Paul Ricoeur (2000, p.26), « nous 
n’avons pas d’autre ressource, concernant la référence au passé, 

que la mémoire elle-même. À la mémoire est attachée une 
ambition, une prétention, celle d’être fidèle au passé ». Le recours 

aux souvenirs s’avère efficace pour extérioriser les événements 
horribles enfouis dans le psychisme humain. Les personnes 

rencontrées au cours des voyages transmettent leurs mémoires 
du drame, et par leurs récits l’on saisit les différentes couches 

temporelles de l’histoire du drame. Par devoir de mémoire, la 
narratrice s’engage à soutenir le Rwanda : « Oublier le Rwanda 

après le bruit et la fureur signifiait devenir borgne, aphone, 

handicapée », (L’Ombre d’Imana, p.13). La nécessité est de 
rendre hommage aux victimes du génocide, de restaurer leur 

dignité humaine et de ne jamais oublier les morts en portant leur 
mémoire. 

Par ailleurs, certains souvenirs ont une impression trop vive, 
endommageant l’âme et y produisant une entaille, un trauma : 

« Les blessures étaient enfouies dans les chairs mais elles se 
refermaient lentement sur les cauchemars » (L’Ombre d’Imana, 

pp.53-54). Face à ce type de mémoire troublée, la narratrice 
préconise un travail thérapeutique afin de vaincre le mutisme face 

au choc vécu et guérir les blessures profondes de l’âme pour ne 
pas que le peuple rwandais soit prisonnier du passé traumatique 

et demeuré alors en proie à un processus circulaire d’éternelles 
répétitions. 

Pour cela, tout écrivain a un rôle à jouer dans ce processus 

de guérison. Il peut agir comme un accoucheur de témoignages 
qui met « le personnage témoin en condition de témoigner », 

(Marie Bornand, 2004, p.147). En tant que médium, il a, de plus, 
la responsabilité éthique de placer la parole des victimes dans un 

espace public, dans un discours collectif où elle peut agir. C’est ce 
que la narratrice laisse entendre lorsqu’elle affirme : « Il faut 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

24 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

écrire pour que l’information soit permanente. L’écrivain pousse 
les gens à lui prêter l’oreille, à exorciser les souvenirs enfouis. Il 

peut mettre du baume sur la déchirure, parler de tout ce qui 

apporte un peu d’espoir » (L’Ombre d’Imana, p.38). Ainsi, la 
parole partagée des survivants aura plus d’échos. En disant 

l’indicible, l’écrivain cherchera à préserver et à transmettre une 
mémoire du génocide pour éduquer. 

Enfin, il importe de comprendre que dans la dynamique de 
la thérapie, l’œuvre met l’accent sur le pardon comme un moyen 

de réconciliation en montrant de façon prégnante la nécessité de 
surpasser la haine, la vengeance et le traumatisme vécus pour 

reconstruire un lien social et restaurer la confiance via une prise 
de conscience profonde et collective de l’humanité partagée. Cela 

permettra naturellement de construire un nouveau Rwanda basé 
sur le respect mutuel et la solidarité, puis éviter que de telles 

dérives sociales ne se reproduisent encore une fois. 
 

Conclusion 

 
L’étude a montré que la question de l’altérité demeure une 

problématique centrale dans L’Ombre d’Imana. Voyages jusqu’au 
bout du Rwanda de Véronique Tadjo. À travers la notion du 

voyage, l’œuvre met en avant une (en)quête au Rwanda au cours 
de laquelle ressortent des récits où le regard est mobilisé pour 

représenter l’Autre et l’Ailleurs. Les voyages ont permis au sujet 
voyageur et quêteur, tout comme le ferait un journaliste, de se 

poser des questions sur les manifestations du génocide pour 
mieux mener la quête. Ce qui a porté ses fruits lorsqu’elle entame 

une observation princeps des sites de massacre, mais aussi entre 
dans l’intimité des victimes à qui elle laisse toute la place pour 

raconter leurs expériences intimes des massacres. La présence de 
la voyageuse en terre étrangère a une visée diagnostique. Elle a 

décelé le poison laissé par le génocide en l’Homme. Ses 

voyages ont eu pour objectif de trouver des mots aptes à rendre 
compte de ce qui hante l’esprit des victimes afin de les délivrer de 

l’emprise des images traumatiques. La réflexion sur L’Ombre 
d’Imana a permis de mettre en évidence le caractère néfaste du 

discours de l'altérité en période de massacres. L’œuvre est 
considérée comme un lieu de dénonciation de la monstruosité 



Abessy Jean Michel LALLIE 
 

25 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 
 

humaine, mais aussi comme un lieu de témoignage où les 
victimes prennent la parole pour raconter leur expérience de 

l’horreur en particulier et de la destruction de l’être humain en 

général.  
 

Bibliographie 
 

BENESTROFF Corinne. 2016. « Ne pas dépasser la dose 
prescrite : Posologie du témoignage », Génocides. Le tiers 

témoignaire, Catalina Sagarra Martin, pp.37-49, Presses de 
l’Université Laval (PUL), Québec 

BORGOMANO Madeleine, 2002, « Le Rwanda ou la mémoire de 
l’horreur », Québec français, n° 127, automne 2002, pp.45-47 

BORNAND Marie, 2004. Témoignage et fiction : Récits de 
rescapés dans la littérature de langue française 1945-2000, 

Librairie Droz, Genève 
BREZAULT Éloïse, 2016, « Les Œuvres du Fest’Africa : Les 

enjeux de la trace dans un “lieu de mémoire” déterritorialisé », 

Contemporary French and Francophone Studies, n°2, vol 20, Mars 
2016, pp.233-242 

DIOP Boubacar Boris, 2009, « Génocide et devoir d’imaginaire 
», Revue d’Histoire de la Shoah, n°190, Janvier 2009, pp.365-381 

DURANTE Daniel Castillo, 1997, « Les enjeux de l’altérité et la 
littérature », La Littérature et le dialogue interculturel, Françoise 

Tétu de Labsade, pp.3-17, Les Presses de l’Université Laval, 
Québec 

JODELET Denise, 2005, « Formes et figures de l’altérité », in 
L’Autre : Regards psychosociaux, Margarita Sanchez-Mazas et 

Laurent Licata, pp. 23-47, Les Presses de l’Université de 
Grenoble, Grenoble 

KALISKY Aurélia, 2004, « D’un génocide à l’autre. Des 
références à la shoah dans les approches scientifiques du 

génocide des tutsi », in Revue d’Histoire de la Shoah, N°181, 

Février 2004, pp. 411-438 
RICOEUR Paul, 2000. La mémoire, l’histoire, l’oubli, Seuil, Paris 

TADJO Véronique, 2000. L’Ombre d’Imana, Actes Sud, Arles 


