
        YODA HABIBATOU 
 

259 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

 

Les conflits entre les populations voltaïques des 
villages issus de la colonisation et les autochtones 
Gouro de la région de la marahoue (2002-2020) 

 
        YODA HABIBATOU 

Enseignant-Chercheur à l’Université Jean-Lorougnon Guédé 
(Daloa /Côte d’Ivoire)  
  Hyoda80@gmail.com  

                                  225 05 05 30 51 21 / 07 18 95 59 
        SEKONGO WAHADJOTANA MAMADOU 

Enseignant-Chercheur à l’Université Jean Lorougnon Guédé ( 
Daola / Cote d’Ivoire) 

wahadjotanasekongo@gmail.com 

          2250757881020 / 2250101381121 
 

Résumé 
 
Les populations autochtonnes Gouro de la région de la Marahoué ont cédé leurs 

droits coutumiers sur un vaste domaine foncier au bénéfice de l’administration 

coloniale depuis 1933, pour la création de plantations et du parc national de la 

Marahoué en 1956. Ainsi, des villages de colonisation d’origine voltaïque avaient 

été installés dans ladite région par l’administration coloniale pour des nécessités 

de mise en valeur agricole. Cependant, après le départ des colons suit à 

l’accession à l’indépendance de la Côte d’Ivoire en 1960, les autochtones 

assistaient impuissant à l’occupation de leurs anciennes terres par ces groupes 

de migrants, notamment les populations Mossi, encouragés par le  Président 

Felix Houphouët Boigny. Les populations voltaïques ont donc été perçu comme 

des occupants illégitimes par les autochtones. Cette spoliation foncière à été à 

l’origine des conflits entre les deux communautés, des conflits qui ont pris de 

l’ampleur durant la crise sociopolitique ivoirienne de 2002. Cette étude se veut 

une contribution à l’analyse de la nature des différents rapports entre les 

communautés d’origine burkinabè des villages de colonisation de la Marahoué et 

les populations autochtones de ladite région.  

 

Mots clés : autochtones, voltaïques, conflits fonciers, crise sociopolitique. 

 

Abstract 

 

The indigenous Gouro populations of the Marahoué region to cede their 

customary rights over a vast land area to the colonial administration starting in 

1933 for the creation of plantations and the Marahoué National Park in 1956. 

Thus, colonial farming settlements of voltaic origin had been established in this 

region by the colonial administration for agricultural development purposes. 

However, after the departure of the settlers following Côte d’Ivoire’s 

mailto:Hyoda80@gmail.com
mailto:wahadjotanasekongo@gmail.com


        YODA HABIBATOU 
 

260 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

independence in 1960 the indigenous people helplessly witnessed the occupation 

of their former lands by these migrant groups, notably the Mossi populations, 

encouraged by President Houphouet-Boigny. The voltaic populations were 

therefore perceived as illegitimate occupiers by the indigenous communities. 

This land dispossession was the root cause of conflicts between the two 

communities, conflicts that escalated during the Ivorian sociopolitical crisis of 

2002. This study aims to contribute to the analysis of the nature of relations 

between the Burkinabe origin communities of the Marahoué colonial villages and 

the indigenous populations of this region. 

 

Key words: indigenous people, voltaic, land conflicts, sociopolitical crisis. 

 

Introduction 
 

En Côte d’Ivoire, les conflits entre communautés autochtones 
et étrangères sont récurrents. La région de la Marahoué qui abrite 

une forte communauté d’origine burkinabè n’échappe pas à cette 
donne. Depuis 1933, des villages de colonisation Mossi ont été 

installés dans ladite région par l’administration coloniale pour des 

nécessités de mise en valeur agricole. L’objectif recherché par cette 
politique coloniale était d’une part de mettre une main-d’œuvre 

docile et servile à la disposition des entreprises forestières de la 
colonie de Côte d’Ivoire et de créer des gîtes étapes pour les 

populations voltaïques dans leur périple migratoire vers les zones 
forestières ivoiriennes. 

Aujourd’hui, les villages de colonisation d’origine burkinabè 
se sont fixés définitivement dans cette région. Les populations de 

ces villages participent à l’activité politique, économique et 
administrative de ladite région. Pour ce faire, elles entrent en 

contact de diverses manières (union matrimoniale, voisinage dans 
de même concession, partage de limite au niveau des plantations, 

compagnon d’école ou de militantisme politique, collègue de 
travail…etc.) avec les populations locales. D’abord amicaux et 

fraternels, ces rapports aboutissent à des conflits entre les 

différentes communautés de la Marahoué. Déjà en 1934, 
l’administrateur FEGER Marcel constate qu’il existe quelques 

incidents entre communautés voltaïques et autochtones sans 
grandes conséquences (coups violents, vols…) qui ont eu leur 

dénouement devant les tribunaux de premier degré de Bouaflé et 



        YODA HABIBATOU 
 

261 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

Zuénoula1. A ces premières sources de conflits, l’on constate ces 

dernières années, l’émergence des conflits identitaires ou fonciers 

qui aboutissent à de réels conflits interethniques.  
La question identitaire est au centre des revendications et 

l’indexation du Burkina Faso comme base arrière de la rébellion 
armée en 2002 ont exacerbé les tensions entre les populations 

locales et les populations des villages issus de la colonisation 
d’origine voltaïque de la Marahoué. A cette première source de 

conflit, il faut ajouter la politique d’immatriculation des terroirs 
villageois entreprise par l’Etat de Côte d’Ivoire depuis 2016 dans le 

cadre de la mise en application de la loi du foncier rural de 1998. 
Toutefois, le règlement pacifique du conflit intercommunautaire est 

survenu qu’en janvier 2020. 
Cet article éclaire les impacts durables de la colonisation et 

des politiques migratoires forcées sur les relations 
intercommunautaires et les conflits locaux. Il offre également une 

compréhension cruciale des dynamiques sociales, économiques et 

politiques dans la région de la Marahoué, notamment comment le 
foncier devient une source majeure de tensions identitaires et 

politiques.  
A partir de ce constat, Comment la colonisation et les 

politiques d’installation des populations voltaïques ont-elles modifié 
les rapports fonciers et sociaux avec les autochtones de la 

Marahoué, et en quoi ces transformations ont-elles engendré des 
tensions persistantes entre ces deux groupes ? 

L’objectif de cette étude est d’analyser les racines historiques 
des conflits entre les populations voltaïques installées par la 

colonisation et les autochtones de la Marahoué, en mettant en 
lumière les facteurs fonciers, identitaires et politiques qui 

alimentent ces conflits. Aussi, il s’agit explorer les réponses 
institutionnelles et coutumières à ces conflits, et les perspectives 

pour l’apaisement et la coexistence pacifique dans la région. 

Pour la réalisation de cette étude, la méthode de travail a 
nécessité le recours à l’utilisation croisée de documents multiples. 

Notamment, les sources orales, les sources d’archives et les 
sources électroniques. La collecte de ces sources a fourni 

d’importantes informations sur le sujet objet de l’étude. La 

                                                           
113 jugements à Zuénoula et 01 à Bouaflé depuis avril 1934 : A.N.C.I., IRR XI-26-162/1110 : Mise en valeur des 

“terres neuves” du Siné Saloum au Sénégal : Village de colonisation, développement de cette institution dans le 

cercle par le commandant de cercle des Gouro le 31 juillet 1935 



        YODA HABIBATOU 
 

262 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

confrontation de toutes ces informations orales et l’analyse des 

sources d’archives ont permis d’élaborer le plan qui suit autour de 

trois axes : Le premier axe fera un bref aperçu des rapports 
fraternels et amicaux qui ont existé entre les populations des 

villages de colonisation et les populations autochtones de la 
Marahoué. Dans le deuxième axe, il sera question montrer les 

sources de conflits entre lesdites communautés. Enfin, le troisième 
axe énoncera quelques pistes de solution pour la résolution de ces 

tensions. 
 

1-Bref aperçu des rapports amicaux et fraternels existants 
entre les habitants des villages de colonisation et les 

différentes communautés de la Marahoué 
 

Les communautés voltaïques et les populations autochtones 
ont entretenu des rapports amicaux et fraternels depuis 1933. Les 

populations autochtones dès l’installation des populations Mossi ont 

apporté une aide alimentaire et agricole par l’apprentissage des 
techniques culturelles en zone forestière. C’est en ce sens que 

DJEHI BI Irie2 a mis en valeur les bonnes relations amicales et 
fraternelles en insistant sur, le soutien mutuel lors des évènements 

heureux (intronisation de chefferie ou de guide religieux, 
célébration de mariage ou baptêmes…, activités socioculturelles) 

ou évènements malheureux (décès et funérailles, sinistre…) et sur 
le règlement à l’amiable des querelles ou des vols commis par les 

ressortissants des différentes communautés. Ces peuples vivent en 
bonne intelligence sans aucune ingérence dans les affaires 

intérieures des uns et des autres. Les différentes chefferies 
d’origine voltaïque participent au même titre que les chefferies 

autochtones à la gestion de la région de la Marahoué. Le constat 
est que : 

Ces hommes et ces femmes apprirent à se connaitre, à 

s’aimer, à se pardonner. Les populations ivoiriennes 
comprirent très tôt qu’elles partageaient avec les 

populations voltaïques, les mêmes fardeaux du travail 
forcé, les mêmes contraintes de la mise en valeur. Cet 

important brassage (…) apparut comme une source 
historique inépuisable de compréhension, de solidarité et 

de tolérance. (TOKPA, (J), 2006 : 103) 

                                                           
2 DJEHI BI Irié, Instituteur/ Chef de village, Entretien oral du 21/05/2019 à Ganzra. 



        YODA HABIBATOU 
 

263 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

 

Cette implication des populations issues des villages de 

colonisation a abouti à leur militantisme au sein des différents 
partis politiques ivoiriens représentés dans la région comme le Parti 

Démocratique de Côte d’Ivoire - (Rassemblement Démocratique 
Africain) (P.D.C.I-R.D.A), Front Populaire Ivoirien (F.P.I), 

Rassemblement Des Républicains (R.D.R), Rassemblement des 
Houphouëtistes pour la Démocratie et la Paix (R.H.D.P.), etc. Leur 

implication dans la sphères politique, dans les activités 
socioculturelles et de développement s’est couronnée par leur 

présence au sein du conseil municipal depuis 19853 et du conseil 
régional depuis 20134. L’insertion de ces populations dans les 

instances de décision de la région de la Marahoué traduit la volonté 
des élus locaux et de la population d’aboutir à une intégration et 

une implication totale de tous les ressortissants de la région de la 
Marahoué au processus de développement de ladite région. La 

volonté de vivre ensemble et l’acceptation des populations des 

villages de colonisation des unions matrimoniales entre ces 
différentes communautés5. Cependant, au fil du temps des 

divergences vont apparaitre et se transformer en conflits remettant 
en cause la cohésion sociale dans la région de la Marahoué. 

 
2-Les sources de conflits entre les populations d’origine 

burkinabè des villages de Colonisation et les autochtones de 
la région de la Marahoué 

 
Ces sources sont de deux ordres à savoir la crise militaro-

politique de 2002 à 2011 et les conflits liés à la propriété foncière. 
 

  2.1. Les conflits liés à la crise sociopolitique de 2002 à 2011 

                                                           
3 Sous le mandat de COWPLI Boni Phillipe (1985-2000), Solo BAMBARA (Garango), Gilbert YOUGBARE (Koupéla), 
WELGO Boukary (Tenkodogo) et KABORE Gnaga (Koudougou) font partis du conseil municipal. Puis sous le mandat 

d’ADJE Dominique (2001-2013), Hamidou BAMBARA et ZOURE Abdoulaye tous deux originaires de Garango font 

partis du conseil municipal. Et, sous le mandat du Dr Lucien LEHI BI (2013-2021), cette fonction revient à ZOURE 

Abdoulaye, BAMBARA Souleymane et Ali YODA tous originaires de Garango. Enfin sous le mandat de YAO Etienne 

maire de Bouaflé depuis 2023, BAMBARA Amidou (Garango) et KOLOGO Arouna (Koudougou) sont les conseillers 

municipaux. 
4Le conseil régional de la Marahoué, comptes-en son sein des conseillers issu de la communauté burkinabè. En 

effet sous le mandat de Zamblé Bi Zahouri Zéphirin (2013- 2023). Il s’agit de BERE Tasmanie de Tenkodogo-

Koupéla pour le mandat de 2023- 2018 et de YODA Zéfanta de Garango pour le mandat de 2018-2023. Et depuis 
2023, BANCE Arouna de Garango occupe cette fonction pour le mandat de Zorro Bi Ballo Epiphane, 
5 Le 1er chef de Koudougou, reconnu pour sa gentillesse et sa servitude, a reçu la fille (la mère de feu Kaboré Paul 

(2ème chef de Koudougou)) du chef Yaouré de Koffikro comme épouse. Gilbert YOUGBARE de Tenkodogo a pour 

épouse une baoulé. Nathalie, la fille de Bouanlou Blazou du village de Seïzra 3 a épousé un Mossi de Ouagadougou 



        YODA HABIBATOU 
 

264 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

La crise sociopolitique de 2002 à 2011 a été source de 

tensions entre les populations d’origine Burkinabè. Tous nos 

enquêtés des villages de colonisation affirment s’être tenu à l’écart 
des conflits armés dans le but d’éviter une mauvaise interprétation 

de leur lien sociologique avec les rebelles provenant du Burkina 
Faso. Bien que cela soit fait, la recherche de rebelle au sein des 

villages d’origine burkinabè par les forces gouvernementales s’était 
justifiée par leur refus d’organiser une marche de dénonciation de 

l’implication du Burkina Faso dans la crise sociopolitique du pays et 
du non-respect de la neutralité envisagée par la chefferie et les 

cadres des villages de colonisation. C’est ainsi que SOUROUILLA 
Bengré Yagado, chef de Kaya, affirme qu’un jour, les forces de 

l’ordre sont venues me prendre avec le président des jeunes, nous 
traitant d’assaillants. Ils nous ont amené au corridor situé après le 

village de Ganzra. Arrivé là-bas, ils nous ont demandé de quel parti 
politique nous étions. Comme moi je suis vieux, ils ont fait coucher 

le jeune et ils m’ont demandé de verser de l’eau sur lui pour qu’ils 

puissent le frapper. Puis leur commandant est arrivé et il nous a 
libérés6.  

Fort de cela, certains jeunes autochtones se faisaient passer 
pour des éléments des forces loyalistes faisant régulièrement des 

incursions dans les villages de colonisation afin de débusquer des 
rebelles. C’est ainsi que des fusils de chasse ont été découverts 

dans quelques maisons de Tenkodogo et Koupéla. Certains 
éléments des forces loyalistes et certains jeunes des villages 

autochtones environnants en ont conclu que les habitants de ces 
villages étaient des sympathisants des rebelles. Ils ont donc brulé 

quelques maisons, prit quelques animaux de basse-cours, infligé 
des sévices corporels à certains habitants et déchiré certaines 

pièces administratives. Cette action a occasionné de nombreux 
décès et des traumatismes au sein de la population des villages de 

Tenkodogo et Koupéla7. L’arrivée des forces loyalistes était source 

de désertion des villages de colonisation par les populations 
d’origine burkinabè. C’était l’occasion pour certains jeunes des 

villages Gouro environnants pour piller et voler les biens des 
fuyards. TOTO BI Youba racontant les évènements de 2002-2011, 

affirmant que :           

                                                           
6 SOUROUILLA Bengré, Planteur et Chef de village, Entretien oral du 19/12/2014 à Kaya 
7 WELGO Oumarou, Entretien oral du 06/05/ 2014 à Tenkodogo 



        YODA HABIBATOU 
 

265 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

Pendant la crise de 2002 lorsque les loyalistes sont 

arrivés dans la région, ils ont indexé les Mossis comme 

faisant partie des opposants. Mais en réalité, ils n’étaient 
pas avec les opposants. Les Mossis ont fui leurs villages. 

Et, certains petits bandits Gouro en ont profité pour piller 
leur bien. Nos ainés Gouro qui avaient des liens étroits 

avec les Mossis ont plutôt sécurisé les biens de leurs amis 
ou conjoints mossis.  Comme ce fut le cas de notre sœur 

GOHI Lou Irié félicité, qui étant l’épouse de OUEDRAOGO 
Moumine de Kaya, a protégé les affaires de ses beaux-

parents et de bien d’autres personnes8. 
 

C’est pourquoi, dans l’optique de se défendre et de défendre 
leurs biens, certains jeunes d’origine voltaïque ont mis en place des 

groupes d’autodéfense chargé de protéger leurs villages contre les 
attaques des jeunes autochtones. DJEHI Bi Irié raconte que : « Les 

jeunes d’origines voltaïques de Kaya ont voulu se battre contre les 

populations des villages Gouro9 ». Les désertions massives dans les 
villages Mossis ont eu pour conséquence majeur l’exode des 

populations d’origines voltaïques vers la ville de Zuénoula, 
occasionnant ainsi, la perte de leurs plantations. Aussi, les 

revendications liées au foncier rural et la politique 
d’immatriculation des terroirs villageois ivoiriens offrent une autre 

source de conflits qui ont affecté les bons rapports existants entre 
les populations des villages de colonisation et les populations 

locales de la Marahoué. 
 

  2.2. Les conflits liés à la propriété foncière  
En Côte d’Ivoire, les conflits liés à la question foncière sont 

récurrents depuis plusieurs décennies.  Dans la région de la 
Marahoué, ces conflits naissent le plus souvent lors de la 

délimitation des plantations ou de l’installation de nouvelles 

populations. Ainsi, en 1992, il y’a eu un conflit foncier entre le 
village de Bénou installé sur les terres cultivables de Garango par 

le président Houphouët lors de l’aménagement de la vallée du 
Bandaman par la création du Lac Kossou en 1970. De même depuis 

2005, il existe des conflits fonciers entre le village d’Adahikro 
(village déguerpi du parc de la Marahoué) qui a été autorisé à 

                                                           
8 TOTO BI Youba, Cultivateur/Chef de village, entretien oral du 20/05/2019 à Ziduho 
9 Djehi Bi Irié, chef du village de Ganzra, Entretien oral du 19 décembre 2014 à Kaya 



        YODA HABIBATOU 
 

266 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

s’installer sur les plantations de Billa Salam originaire de Garango. 

Dans le cadre du programme présidentiel d’équipement en 

infrastructure scolaire, Garango (village hôte) et Adahikro (un sous 
quartier de Garango) se dispute un site que les deux villages 

veulent pour la création soit d’une école primaire (Adahikro), soit 
d’un collège (Garango). Cette mésentente aboutie à un 

affrontement intercommunautaire le 27 janvier 2020, faisant 22 
blessés et occasionnant plusieurs dégâts matériels10. Depuis 2016, 

dans le cadre de la mise en application de la loi sur le foncier rural 
de 199811, l’Etat de Côte d’Ivoire a entrepris de délimiter les 

terroirs villageois. Cette politique12 qui vise à la sécurisation du 
domaine foncier rural a pour objectif de permettre une meilleure 

gestion du foncier rural en précisant l’aire géographique de chaque 
village ainsi que la sphère de compétence des Comités Villageois 

de Gestion Foncière Rurale (CVGFR). Des Comités de Gestion 
Foncière Rurale (CGFR) ont été mis en place dans chaque village. 

Ceux-ci permettaient de déterminer les limites des villages par 

l’établissement d’une cartographie de référence utilisable dans le 
cadre de l’aménagement et du développement rural en réglant 

durablement ou définitivement les conflits inter-villageois.  
Cependant, cette politique gouvernementale soulève 

beaucoup de tensions au sein des communautés villageoises car 
elle est devenue un moyen de réactivation et d’émergence de 

conflits fonciers latent contrairement à l’objectif visé. Ce qui active 
l’insécurité au sein des communautés ainsi que les revendications 

nationales dans toutes les régions ivoiriennes particulièrement 
dans celles abritant de fortes communautés étrangères dont la 

région de la Marahoué. Il existe donc, dans la Marahoué, des 
revendications foncières entre les villages autochtones et les 

villages de colonisation Mossi comme Koudougou-Zuénoula et 
Séïzra, Koudougou-Bouaflé et Koffikro, Tenkodogo-Koupéla et 

Lopouafla et enfin Garango et Lopouafla. Ces zones de conflit ont 

en commun la remise en cause des limites territoriales fixées par 
l’administration coloniale lors de l’installation de ces villages 

voltaïques en 1933. En effet, l’administration coloniale étant le 
propriétaire des terres non immatriculées ‘’vacants et sans maître’’, 

elle a, à ce titre, d’une part encouragé la colonisation des terres 

                                                           
10 Journal télévisé de la Radiotélévision Ivoirienne (RTI) du 10 février 2020 
11J.O.C.I. n° du 14-01-1999 : Loi n°98-750 du 23 décembre 1998 relative au domaine foncier rural, pp23-25 
12 J.O.C.I. n°41 du 23 mai 2019 : décret n°2019-263 du 27 mars 2019 portant définition de la procédure de 

délimitation des territoires des villages 



        YODA HABIBATOU 
 

267 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

des régions forestières par les migrants et d’autre part organisé 

des déplacements de population voltaïques pour les besoins de 

l’exploitation agricole. C’est ainsi que les populations voltaïques 
(burkinabè) de la Marahoué ont été installées sur des terres cédées 

par l’administration coloniale. L’histoire retient que ces terres ont 
été obtenues après des négociations auprès des chefs de terres 

autochtones. Mais, la question est de savoir s’il y’a vraiment eu des 
négociations quand on sait qu’à cette époque, l’administration 

coloniale décidait de tout et que les populations africaines devaient 
se plier aux différentes décisions administratives coloniales. Les 

populations d’origine burkinabè des villages de colonisation 
occupent des terres qui constituent des dons fait par des 

populations autochtones à l’administration coloniale lors de la 
réalisation de sa politique de création de village Mossi dans la 

région.  
En outre, dans le cadre de la réalisation des projets de 

développement économique, l’administration coloniale puis post 

coloniale avaient souvent négocié avec les populations autochtones 
l’accès au foncier pour la réalisation de projets de développement 

(aménagements, classement de forêt, etc.). La mise en œuvre de 
ces projets a été quelquefois précédée de sacrifices rituels en 

accord avec les pratiques coutumières des sociétés locales, lesquels 
sacrifices sont censés avoir purgé les droits coutumiers de ces 

populations. En réalité, ces sacrifices considérés par 
l’administration comme ayant mis fin aux droits coutumiers, ne 

sont qu’une étape de la procédure de cession définitive du foncier. 
La terre n’est définitivement cédée qu’après que le chef de terre 

cédant ait installé un autel de terre au profit du bénéficiaire du don, 
ce qui marque la naissance d’une nouvelle chefferie de terre à part 

entière. Ce nouveau droit de propriété (coutumier) doit être 
conforté par des sacrifices réguliers sur le nouvel autel de terre et 

destinés aux génies de la terre. Lorsque l’installation de l’autel de 

terre et l’adoration régulière des génies de la terre ne sont pas 
effectués, le chef de terre est contraint d’adorer les génies au 

risque de voir des événements malheureux s’abattre sur son 
lignage. Il considère la convention de cession comme un prêt, non 

comme un don de terre. Or, dans les cas où l’administration 
étatique est intervenue, elle n’a jamais fait établir un autel de terre 

à son compte et n’a jamais honoré le culte voué aux génies de la 
terre. Mais, elle considère néanmoins que les droits coutumiers ont 



        YODA HABIBATOU 
 

268 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

été purgés et se fait établir, en conformité avec les règles dites 

modernes. Des propres règles et un droit de propriété dit positif 

qu’elle entend faire valoir sur le foncier (COULIBALY, (A), 2006 
:10).  

Ne possédant pas d’autel de sacrifice aux génies de la terre, 
les populations d’origine burkinabè ont eu recourt souvent aux 

autochtones pour d’éventuels sacrifices aux génies de la terre en 
cas de calamités comme ce fut le cas en 1961 ou les habitants de 

Garango ont sollicité les Gouro pour apaiser les génies de la rivière 
‘’blagui’’. Par conséquent, les Gouro se considèrent toujours comme 

étant les propriétaires terriens et les populations burkinabè pensent 
également être propriétaires terriens car ayant reçu leur droit de 

propriété de l‘administration coloniale après que, les populations 
locales leurs ont cédé leur droit de propriété foncière. A cet effet, 

l’article 3 de l’arrêté n°2292 du 11 août 1933 portant création des 
villages de colonisation en 1933, en son point (c) accorde la « Libre 

disposition d’un terrain avoisinant où il pourra se livrer aux cultures 

industrielles et vivrières de sa préférence13». L’administration 
coloniale après avoir installé les populations a donc fixé les limites 

(terroirs et champs) des différents villages burkinabè sans toutefois 
fournir des documents administratifs les fixant définitivement.  

Néanmoins, les différentes communautés ont vécu en harmonie 
dans ce vide administratif et juridique car chacune se considéraient 

comme propriétaire terriens.  Dans le cadre de la délimitation des 
terroirs les autochtones et les populations burkinabè présentent 

chacune des limites différentes. YODA Issa, représentant le comité 
sur le foncier rural des villages de colonisation de la Marahoué, 

affirme que les limites actuelles des villages sont les mêmes que 
celles qui ont été identifiées par l’administration coloniale. Il affirme 

qu’ils ne sont pas allés au-delà des limites que leurs parents leurs 
ont montré depuis la création de ces villages. Néanmoins, ils 

veulent que les populations locales reconnaissent ces limites qui 

ont été fixées par l’administration coloniale en accord avec les chefs 
de tribu autochtones d’alors. Il affirme qu’auparavant, qu’ils 

n’avaient jamais eu de querelles de limites de terroirs avec leurs 
voisins14. Mais, la nouvelle génération de population Gouro affiche 

                                                           
13J.O.C.I n°17 du 15 septembre 1933, Arrêté n°2292 du 11 août 1933 portant création des villages de colonisation 

en 1933, p774-775. 
14YODA Issa, Entretien oral du 12 /04/ 2019 à Abidjan. 



        YODA HABIBATOU 
 

269 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

une position contraire. Elle se réclame tuteur des villages de 

colonisation. C’est ainsi que YOU BI Trazié, soutient que :  

Les populations burkinabè doivent reconnaitre que nous 
sommes leur tuteur car c’est nous que les habitants de 

Garango sollicitent pour calmer les esprits de la rivière 
‘’blagui’’. Nous sommes les tuteurs de Tenkodogo, 

Koupéla et Garango. Par conséquent, ils doivent avoir 
notre aval avant d’entreprendre toutes actions sur nos 

terres. A Tenkodogo et Koupéla, les populations y ont 
construit une école primaire sans informer Lopouafla. 

Elles ont été amandées pour cela en nous fournissant un 
cabri. De même à Garango, des personnes s’associent 

pour construire des écoles secondaires sur des sites 
cédés sans l’avis des Gouro qui sont les propriétaires 

terriens. Garango a également installé Adahikro sans 
l’aval de Lopouafla. Notre autorité n’est pas reconnue par 

les burkinabè15. 

Aussi, Nanan N’DRI Kouassi considère que : « les mossis 
étaient pacifiques au début de leur installation dans la région. Mais, 

avec l’évolution, ils ont changé de comportement. Ils sont devenus 
belliqueux et voleurs. Mais, ce sont de petites revendications qui 

sont régler à l’amiable16 ». Les autochtones se positionnent comme 

étant les tuteurs des burkinabè des villages de colonisation. Pour 
cela donc, ils veulent avoir un droit de regard sur la gestion 

territoriale des villages de colonisation. Pour eux, ces villages de 
migrants sont censés être sous la juridiction de la chefferie 

coutumière des villages autochtones limitrophes. Or, « Ces entités 
sont gérées de manière autonome par une chefferie fondée sur les 

règles d’administration des zones de provenance des premiers 
migrants fondateurs de ces localités. Les relations qui existent 

entre ces entités s’apparentent plus à des relations de coexistence 
que de dépendance » (IBO (G. J), 2006 : 5). 

Il faut noter que, après l’indépendance de la Côte d’Ivoire, les 
rapports entre les villages de colonisation avec l’Administration 

ivoirienne évoluent dans le même registre que celles ayant existé 
entre ces populations et l’Administration coloniale. L’administration 

ivoirienne, prenant le relais, s’appuie sur le dispositif mis en place 

                                                           
15YOU BI Trazié, Chef du village, Entretien oral du 14 /05/ 2019 à Lopouafla 
16 Nanan N’DRI Kouassi Instituteur/-Chef de canton Ayaou/-Président du directoire des chefs de village de la 

Marahoué, entretien oral du 15/05/2019 à Pakouabo 



        YODA HABIBATOU 
 

270 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

par l’Administration coloniale. La nouvelle Administration accorde 

une attention particulière à ces villages car facilement identifiable, 

ils constituent un bel exemple d’intégration des immigrés en Côte 
d’Ivoire. Certains chefs des villages autochtones reconnaissent 

également l’autonomie des villages de colonisation. C’est le cas 
de VINGONE Bi Goulai qui affirme que :  

Garango est un village autonome. Il est situé au sud du 
fleuve qui constitue sa limite. Lopouafla ne peut pas 

traverser l’eau pour revendiquer une quelconque 
autorité sur Garango qui se trouve en territoire Gola 

(notre tribu). C’est notre chef de canton ZERIBA Bi Tra 
qui a installé Garango et non celui des Bouavéré dont 

Lopouafla fait partie. Tout le territoire de la SOLIBRA 
jusqu’à Garango et même au-delà appartient aux Gola. 

Nous avons conquis ce territoire aux temps ancien après 
que nos ancêtres aient vaincu les Bouavéré. Ces derniers 

ont été repoussés au-delà du fleuve. C’est nous qui 

avons installé toutes les agglomérations qui se trouvent 
sur ce territoire17. 

C’est en ce sens que OUHI BI Marcelin, affirme ces populations sont 
des ivoiriens comme nous. En plus c’est l’Etat qui les a installés. Ils 

ont donc des droits. Séïzra voulait faire la délimitation avec 

Soribouafla comme si Koudougou n’existait pas. C’est Banoufla 
dont je suis originaire qui a installé tous ces villages. Mais, 

aujourd’hui Séïzra et Drikouaifla se dispute la paternité de 
l’installation des Mossis. Je les observe et je n’interviens pas dans 

leurs querelles car ceux qui m’ont légué la chefferie m’ont toujours 
enseigné de laisser la latitude aux gens de cultiver la terre pour se 

nourrir car nous allons tous mourir pour laisser la terre18.  
Toutefois, les villages issus de la colonisation clament aussi 

leur autonomie territoriale et leur droit d’exister sur ces terres. Ils 
veulent disposer en toute liberté des terres acquises pendant leur 

installation par l’administration coloniale.  Le chef de Garango 
affirme que : 

Nous sommes des villages autonomes avec notre propre 
chefferie. Notre autorité s’exerce à l’intérieur de notre 

terroir qui a été défini par l’administration coloniale. 

                                                           
17 VINGONE Bi Goulai, Planteur /Chef de village, Entretien oral du 15/05/ 2019 à Blanfla 
18 TOUHI BI Marcelin, Planteur/ Chef de village de Banoufla 2, Entretien oral du 22/05/2019 à Séïzra 3 



        YODA HABIBATOU 
 

271 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

Nous n’avons pas reçu de terres de la part des 

autochtones à part quelques terrains de cultures. Au 

début de la délimitation Lopouafla a étendu sa limite 
jusqu’à l’école forestière. C’est comme si nous 

n’existions pas. Or nous figurons sur la liste des villages 
de Côte d’Ivoire. Et nous sommes parmi les plus gros 

villages de la Marahoué. Nous ne sommes donc pas un 
campement19.  

 Il ressort de ces différentes justifications que pour certaines 

populations autochtones, la délimitation des terroirs entrepris par 
l’Etat de Côte d’Ivoire est une occasion de redéfinition de nouvelles 

bases du tutorat avec les populations immigrées. Cette politique 
est devenue une occasion pour certains de se réapproprier les 

terres cédées par l’administration coloniale ou par certains 
propriétaires terriens locaux aux populations burkinabè. Pour les 

populations burkinabè des villages de colonisation, la dépossession 
des terres est perçue comme une menace pour leur survie, il est 

primordial qu’ils ne soient pas spoliés des moyens de leur 
subsistance. Il est vrai qu’il y avait eu des contacts avec les 

populations locales pour l’acquisition de nouvelle terre. Mais, il n’a 
jamais existé des relations de tutorat entre elles. Les villages de 

colonisation d’origine burkinabè ont toujours été indépendantes 

des villages autochtones. Depuis leur installation dans la région, ils 
ont gardé de très bonnes relations avec leurs voisins qui n’ont 

jamais manifesté une quelconque autorité sur eux. Des instances 
de régulation de conflits seront mises en place par les élus locaux 

et les chefs des villages de la région de la Marahoué. 
 

3-Les instances de régulation des conflits entre 
communautés autochtones et Communautés burkinabè de 

la Marahoué 
 

Pour la résolution des conflits entre autochtones et 
populations burkinabè de la Marahoué, des instances de résolutions 

sont mis en place au sein même des communautés d’une part et 
au niveau des autorités administratives locales et nationales 

d’autre part. 

 

                                                           
19 Boukari YODA, Chef résident de Garango, Entretien oral du 19/05/2019 à Garango 



        YODA HABIBATOU 
 

272 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

   3-1- Le règlement des conflits par les chefs de villages, et 

les élus locaux 

Les chefs de villages, les cadres et les élus locaux (dont les 
Secrétaires généraux de parti politique) sont les premières 

instances de résolution des conflits entre communauté d’origine 
burkinabè des villages de colonisation et les populations 

autochtones. En 1992, les chefs Gouro avec à leur tête le chef de 
Deïta a résolu le conflit foncier entre Garango et Bénou. De 2002 à 

2010, les actions des différentes autorités ont permis mettre fin 
aux troubles et violences. Dès lors les populations burkinabè qui 

étaient victimes de brimades injustifiées pouvaient se plaindre 
auprès des autorités administratives et militaires. A Zuénoula, 

« GAMBI Tian André (ancien secrétaire général du P.D.C.I.) a fait 
la médiation entre les Mossis et les Gouro. C’est ainsi que les Mossis 

sont revenus dans leurs villages, mais certains ont refusé de 
revenir. Depuis leur retour, il n’y’a plus eu d’affrontement. Pendant 

la crise de 2010, il n’y’a pas eu de tensions entre nous20». 

Pour TI KOFFI Kouakou Lazard, La Marahoué a été construite 
avec les efforts de toutes les populations qui y vivent. Nous devons 

donc nous entendre afin de vivre en parfaite harmonie. Les 
membres de l’association des chefs doivent s’impliquer dans la 

résolution des différents conflits fonciers existants dans la région 
car nous ne pouvons pas revenir sur ce que nos parents ont fait. 

Leur don ne peut être repris. C’est progressivement que nous allons 
trouver une solution à ces problèmes21. La présence des burkinabè 

dans les 07 villages de colonisation fait partie de l’histoire de la 
Marahoué. Par conséquent, le développement de cette région ne 

peut se faire sans les populations d’origine burkinabè qui 
constituent un héritage légué par les anciens et l’administration 

coloniale. Il est primordial de s’en accommoder pour que la paix et 
l’harmonie règnent dans la région.  

C’est pourquoi, le chef Yaouré en appel à la mise en exergue 

des relations fraternelles et amicales afin de trouver une solution 
pour le maintien d’un climat de paix dans la région. Pour lui, les 

Mossis sont nos amis. Avec les mariages intercommunautaires, ils 
sont devenus nos frères, neveux et cousins. Le chef de Koudougou 

est notre cousin. La chefferie de Koffikro a donné une femme au 

                                                           
20TOTO BI Youba, Cultivateur/Chef de village, Entretien oral du 20/05/ 2019 à Ziduho 
21TI KOFFI Kouakou Lazard, Chef de canton des 33 villages Yaouré/ Chef des villages Klan (Zagota, Kouassi-Périta, 

Koffikro), 16/05/2019 à Bouaflé 



        YODA HABIBATOU 
 

273 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

premier de Koudougou parce qu’il était bien et gentil. Il existe des 

liens forts entre ce village et nous. D’ailleurs Koudougou forme le 

34ème village du groupe Klan regroupant 33 villages Yaouré. Ce 
statut permet au chef de Koudougou d’accéder à la chefferie des 

Klan22. C’est ainsi que le patriarche HUE BI OUAI Léon, chef de 
Koblata, porte-parole des chefs de la tribu Bouavéré dans sa 

déclaration du 02 février 2020 opte pour un règlement pacifique du 
conflit intercommunautaire entre Garango et Adahikro survenu le 

lundi 27 janvier 2020. En effet, tout en déplorant les nombreux 
dégâts matériels, environnementaux, humains, financiers et 

sociaux, la tribu Bouavéré exprime toute sa compassion à toutes 
les victimes de ces incidents. Prenant la pleine mesure de la 

responsabilité qui est la sienne en tant que tutrice de ces 
communautés sur ses terres. La tribu Bouavéré tient à rassurer 

toute l’administration du département de Bouaflé et toute la région 
de la Marahoué qu’elle est à pied d’œuvre pour ramener la quiétude 

et la symbiose qui régnait entre nos deux populations23. Cette 

action des chefs est renforcée par celle des fils de la région qui en 
appel à l’apaisement des tensions et à l’instauration de la paix entre 

les populations mises en cause. C’est ainsi que certains fils de la 
Marahoué dont le Ministre Epiphane ZORO Bi a dépêché une 

délégation composée de KONE Issiaka dit Chico et de son chef de 
cabinet le professeur TOU Bi afin d’organiser des médiations auprès 

des populations concernées. S’appuyant sur les forces de l’ordre, 
cette mission a pu instaurer le calme dans la localité favorisant le 

retour des populations qui avaient fui le village. Les actions de ses 
premières instances de régulation des conflits fonciers sont 

renforcées par celles des instances administratives. 
 

   3-2- Le règlement des conflits par les instances 
administratives 

Pour la résolution des conflits fonciers les différentes parties 

se réfèrent aux instances administratives de la région de la 
Marahoué (ce sont le Préfet, le Sous-préfet, le Maire, le Conseil 

régional, les Commandants des différentes brigades) et de l’Etat de 
la Côte d’Ivoire (les Ministres de l’intérieur et de l’agriculture, la 

                                                           
22TI KOFFI Kouakou Lazard, Chef de canton des 33 villages Yaouré/ Chef des villages Klan (Zagota, Kouassi-Périta, 
Koffikro), 16/05/2019 à Bouaflé 
23 Support vidéo du 02 février 2020 : Déclaration du patriarche HUE BI OUAI Léon, chef de Koblata, porte-parole 

des chefs de la tribu Bouavéré. Conflit intercommunautaire : règlement pacifique du conflit ; la tribu Bouavéré se 

prononce. 



        YODA HABIBATOU 
 

274 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

Primature, etc.). C’est ainsi qu’en 2018, le comité des cadres 

originaires des villages de colonisation adresse un courrier 

d’enquête aux fins de prise d’arrêté au sous-préfet de Bouaflé le 21 
septembre 2018. Il s’agissait de la prise d’arrêté pour la 

reconnaissance des chefferies de ces villages d’une part et d’autre 
part la délimitation définitive des terroirs et des plantations des 

villages de colonisation dans les limites héritées de la colonisation. 
Ce qui permettrait aux différents chefs d’origine burkinabè 

d’exercer pleinement leur fonction en se référant à la loi ivoirienne 
et aux us et coutumes de leur société. Ce plaidoyer trouve sa 

source dans le fait que « les autochtones Gouro refuse à nos chefs 
le droit de signer les attestations villageoises aux motifs que nos 

villages sont sur leurs terres et c’est à eux que revient le droit de 
signer ces documents. Il importe par conséquent que des 

éclaircissements soient apporter sur le sens de cette opération afin 
d’éviter des conflits pouvant compromettre le projet24 ». 

De même une note a été adressée au directeur général de 

l’Agence Foncière Rurale (AFOR) dans le but de rappeler l’historique 
de la création de ces villages et de montrer leur reconnaissance 

comme étant des villages ivoiriens par l’Etat de Côte d’Ivoire 
conformément au droit international. Ainsi, la réalité de ces villages 

n’a jamais été remise en causes, même si leur population à leur 
corps défendant, ont été soumise à la procédure de 

la naturalisation pour que la nationalité ivoirienne leur soit 
reconnue. Preuve de cette reconnaissance, ces villages ont été pris 

en compte dans toutes les opérations menées depuis 
l’indépendance (recensement électorale, de population, de 

plantations et de planteurs). Autre preuve, de cette 
reconnaissance, ces villages font partie des villages listés par le 

décret n°2010-233 du 25 août 2010 (...) Il n’en demeure pas qu’il 
s’agit bien des villages de Côte d’Ivoire avec des avantages acquis 

depuis les temps coloniaux et que l’Etat a toujours préservé25. 

Pour les cadres de ces villages, les villages de colonisation sont 
à différencier des campements. Ils doivent donc avoir une 

autonomie administrative dans la gestion de leur patrimoine 
territorial acquis depuis la colonisation. La résolution des conflits 

fonciers passe par une décision des autorités administratives de la 

                                                           
24 Lettre du 21 septembre 2018 au sous-préfet de Bouaflé : archive du comité des cadres originaire des villages de 

colonisation de la Marahoué 
25 Note adressée à l’agence du foncier rural : archive du comité des cadres originaire des villages de colonisation 

de la Marahoué 



        YODA HABIBATOU 
 

275 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

Marahoué voire de l’Etat ivoirien. Ces derniers ont décidé de 

s’impliquer dans la résolution de ce problème. Ils procèdent dans 

un premier temps par des recueils d’information auprès des 
personnes ressources au sein des différentes communautés afin de 

mieux cerner le conflit et de pourvoir y apporter une solution 
adéquate. Pour ces différentes entités, Il convient de faire la 

distinction entre la délimitation des territoires et la propriété des 
parcelles. En effet la jouissance de droit sur une parcelle ne sera 

pas remise en cause par la délimitation des territoires. Il ne faut 
donc pas chercher à « tirer » les limites de son village pour qu’il 

couvre sa parcelle de terre. On peut bien être habitant d’un village 
donné, et être propriétaire d’une terre située sur le territoire d’un 

autre village26. 
 

 
 

 

Conclusion 
 

En somme, Il ressort des différents documents consultés et 
des enquêtes orales que ces relations sont à la fois fraternelles et 

conflictuelles entre les populations issues des villages de 
colonisation (les voltaïques) et les populations autochtones (les 

Gouro) de la Marahoué. D’abord fraternelles et amicales grâce aux 
partages des mêmes lieux publics et prives (école, marché, 

hôpitaux, lieux de travail, etc.), aux soutiens accordés lors des 
événements heureux ou malheureux, aux alliances matrimoniales, 

aux militantismes politiques, et à la participation aux activités 
socioculturelles de la région. Les relations sont devenues 

conflictuelles avec, les agissements durant la crise militaro-
politique de 2002 à 2011. Aussi, avec les conflits liés à la propriété 

foncière et la politique de délimitation des terroirs villageois 

ivoiriens envisagée par l’Etat ivoirien depuis 2016. Cependant, 
l’implication des cadres et des chefs de villages ressortissants de 

ces différentes communautés puis des élus locaux a permis d’éviter 
que ces divergences aboutissent à de nouveaux conflits 

communautaires qui perturberont encore la paix et la cohésion 
sociale prônées par l’Etat ivoirien.  

 

                                                           
26 Site foncier rural : disponible sur : www.google.com 



        YODA HABIBATOU 
 

276 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

Bibliographie 

 

DJEHI BI Irié, Instituteur/ chef de village, entretien oral le 21 
/05/ 2019 à Ganzra, 

DOUHO BI iritié, Agent des télécoms/Chef de village, entretien 
oral le 14/05/2019 à Deïta 

N’DRI Kouassi, Instituteur/ chef de canton de Ayaou et Président 
du directoire des chefs de villages de la Marahoué, entretien oral le 

15/05/2019 à Pakouabo  
SIMPORE Zoubi, chef de village, entretien le 17/12/2015 et le 

22/05/1019 à Koudougou-Zuénoula 
SOUROUILLA Bengré Yagado, Entretien le 19/12/2014 à Kaya. 

TOTO BI Youban, Cultivateur/ Chef de village, Entretien oral le 
20/05/2019 à Ziduho 

TRA BI Doh Albert, Planteur/ Chef de village, Entretien oral le 22 
/05/2019 à Séïzra 3 

VINGONE Bi Goulai, Planteur /Chef de village, Entretien oral le 

15/05/2019 à Blanfla 
YODA Issa, Notable/ Point focal foncier, Entretien oral le 12/04/ 

2019 à Abidjan  
YOU BI Trazié, Sergent de police/ Chef du village, Entretien oral le 

14/05/2019 à Lopouafla 
WELGO Oumarou, Entretien oral le 06/05/2014 à Tenkodogo. 

ZOUNGRANA Sylvestre, planteur, entretien oral le 16/05/2019 à 
Koupéla 

TOUHI BI Marcelin, planteur/chef de village de Banoufla 2, 
entretien oral le 22/05/2019 à Séïzra 3 

A.N.C.I., IRR XI-26-162/1110 : Mise en valeur des “terres neuves” 
du Siné Saloum au Sénégal : Village de colonisation, 

développement de cette institution dans le cercle par le 
commandant de cercle des Gouro le 31 juillet 1935 

Archive du comité des cadres originaire des villages de colonisation 

de la Marahoué : Lettre du 21 septembre 2018 au sous-préfet de 
Bouaflé  

Archive du comité des cadres originaire des villages de colonisation 
de la Marahoué : Note adressée à l’agence du foncier rural  

J.O.C.I. n°2 du 31 janvier 1932 p 51 : n°90 BP. Arrêté portant 
détermination des cantons du cercle des Gouro  



        YODA HABIBATOU 
 

277 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

J.O.C.I n°17 du 15 septembre 1933, Arrêté n°2292 du 11 août 

1933 portant création des villages de colonisation en 1933, p774-

775 
J.O.C.I. n°41 du 23 mai 2019 : décret n°2019-263 du 27 mars 

2019 portant définition de la procédure de délimitation des 
territoires des villages 

TOKPA, Lépé Jacque, 2006, « Côte d’Ivoire : l’immigration des 
voltaïques de 1919-1960 », CERAP, Abidjan 

YAYA D’ALEPE, Hubert, 2001, « Aux origines des conflits fonciers 
en Côte d’Ivoire : le cas des palmeraies » in Kasa bya Kasa n°2, pp 

85-108. 
ZAMBLE BI YOU, JUSTIN, 1986, « L’homme et la terre en pays 

Gouro du milieu du XIXème siècle à 1958 », Université d’Abidjan, 
Département d’Histoire, thèse de doctorat 3è cycle histoire 

DOUAMBA Moussa, 2001 « De déportation en émigration 
volontaire, la vraie histoire des burkinabè de Côte d’Ivoire ; la 

mutuelle Faso Solidarité écrit au directoire du forum » In Le jour 

n°1991 du 06 /11/2001, pp5-7.   
GUEHI Jonas Ibo, 2006, « Retraits de terres par les ‘’jeunes’’ 

autochtones sur les anciens fronts pionniers de Côte d’Ivoire : 
expression d’une crise de transition intergénérationnelle » Colloque 

international “Les frontières de la question foncière – At the frontier 
of land issues”, Montpellier, 2006, disponible sur : 

https://www.mpl.ird.fr   
 

 
 

https://www.mpl.ird.fr/colloquefoncier/communication/PDF/Ibo.pdfe

