
Baba Hamed OUATTARA  

49 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

L’État sous tutelle de la raison : fondement 

métaphysique du politique chez Hegel 
 

Baba Hamed OUATTARA  
Université Peleforo Gon Coulibaly (Korhogo, Côte d’Ivoire) 

babaouatt7@gmail.com 

+225 0747386906 

 

Résumé :  

Il est bien connu que les théoriciens de l’État sont en nombre très important 

dans l’histoire de la philosophie. Par conséquent, il existe diverses théories de 

l’État qui se chevauchent les unes les autres dans un mélange indécelable et 

difficilement décryptable. Mais de toutes ces théories de l’État, il y en a une qui 

se démarque de par ses principes et de par son mode d’être : c’est l’État rationnel 

hégélien. Cet État dont la métaphysicité en fonde les principes et la dynamique 

de sens a une conception tout à fait différenciée qui la démarque d’avec les 

romantiques et le libéralisme classique. L’État est une Idée logique, la raison qui 

demeure dans le monde et qui se réalise en lui à travers le travail des individus 

dont les passions en constituent l’énergie réalisante. Il s’agit donc de montrer, 

au travers de sa métaphysicité, que cette théorie de l’État rationnel a encore 

droit de cité au regard des crises que connait la démocratie dans notre monde. 

C’est alors que cette contribution vise à retourner les regards vers Hegel pour 

inviter les individus à une citoyenneté rationnel qui se consacre comme attitude 

éthique, c’est-à-dire unification des subjectivités à l’objectivité étatique afin de 

co-construire une souveraineté institutionnelle, une humanité qui répond encore 

des exigences de la nécessité immanente dans l’actualisation normative d’une 

liberté concrète.  

Mots clés : Hegel, État, Raison, Liberté, Métaphysique 

 

Abstract:  

 
It is well known that theorists of the State have been extraordinarily numerous 

throughout the history of philosophy. Consequently, multiple conception of the 

State overlap in an indiscernible and hard-to-decipher mélange. Yet among all 

these theories, one stands out by virtue of its principles and its very mode of 

being: the Hegelian rational State. This State, whose metaphysical 

underpinnings ground both its foundational principles and its dynamic of 

meaning, offers a conception wholly distinct from those of the Romantics and 

classical liberalism. The State is a logical Idea—reason incarnate in the world 

and actualized through the labors of individuals whose passions supply its vital 

energy. It is therefore essential to demonstrate, by way of its metaphysical 

depth, that this theory of the rational State still merits consideration in light of 

the crises beleaguering democracy in our world. Hence, this contribution seeks 

to redirect attention to Hegel, inviting individuals to a rational citizenship 

conceived as an ethical stance: the unification of subjective wills with state 

mailto:babaouatt7@gmail.com


Baba Hamed OUATTARA  

50 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

objectivity, so as to co-construct an institutional sovereignty and a form of 

humanity that continues to fulfill the demands of immanent necessity in the 

normative actualization of concrete freedom. 

 

Keywords: Hegel, State, Reason, Freedom, Metaphysics 

 

Introduction 

 
L’anxiété grandissante dans le monde, relativement à la crise de la 

démocratie est le fait, non pas exclusivement d’une crise 
économique, financière ou même démographique, mais d’une perte 

profonde de substance de la vie civique ; perte qui captive toute 
notre attention dans le cadre de la présente réflexion. Mais peut-

on mieux revenir à la substance de la vie civique de la pensée 
moderne de l’État, sans faire un tour dans l’univers spéculativo-

positive de Hegel, ce penseur allemand dont l’influence sur l’État 
moderne n’est plus sujette à discussion ?  

Pour Ernst Cassirer (1993, p. 336), la reponse est évidente, car 

« aucun système philosophique n’a exercé une influence aussi forte 
et aussi permanente sur la vie politique que la métaphysique de 

Hegel ». La remarque frappante dans ce propos du penseur 
américain, c’est qu’il ne dit pas que la pensée politique de Hegel 

est celle qui a le plus influencé la dynamique de l’État moderne, 
mais plutôt sa métaphysique. Cette façon de dire les choses 

pourrait surprendre quand on sait la vocation communément 
attribuée à cette partie de la philosophie. Mais lorsqu’on étudie la 

philosophie de Hegel, on comprend mieux cette position de 
Cassirer, car sa logique, sa métaphysique, constitue le pilier qui 

solidifie et consolide tout son système, en particulier sa pensée de 
l’État. En effet, dans les Principes de la philosophie droit, ouvrage 

qui porte le système de l’esprit objectif, G.W.F. Hegel (2003, p. 445-
446) a écrit ceci : « L’État est l’effectivité de l’Idée éthique (…), le 

rationnel en soi et pour soi ». Cet État possède une rationalité 

substantielle. Il est structuré par le concept même de raison 
universelle, prend conscience de sa propre rationalité et se 

manifeste comme sujet morale et politique singulier.  À l’intérieur 
de lui-même, tout comme à l’extérieur, l’État hégélien reste en tous 

ses aspects sous tutelle de la raison universelle, la raison 
structurante, la raison vivante. 

Nous sommes ainsi amenés à poser la question suivante : comment 
la raison, en tant que totalité spéculative, institue-t-elle et légitime 



Baba Hamed OUATTARA  

51 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

l’autorité politique de l’État ? Cette institution ne repose-t-elle pas 

sur une assise métaphysique dont la logique forme le cœur de 

l’édifice ? Cette forme logique, dont le déploiement interne vise à 
s’extérioriser, ne constitue-t-elle pas l’ossature de l’État en tant 

qu’idée concrète et vivante ? Enfin, si l’État est l’idée objectivée, 
comment appréhender sa souveraineté autrement que comme 

l’actualisation de la raison absolue à travers la Constitution ? 
Ces questions substantielles qui se rapportent à la rationalité de 

l’État chez Hegel et à son fondement, aux contours complexes et 
spéculatifs, guideront principalement la présente réflexion à partir 

des méthodes analytiques et dialectique.  En effet, il s’agira, dans 
une démarche ternaire, de, d’abord, montrer que la pensée de 

l’État, telle qu’élaborée par Hegel est redevable à la rigueur logico-
métaphysique de son système ; ensuite nous relèverons l’idée que 

cet État, sous tutelle de la raison, est la consécration vivante d’une 
liberté institutionnalisée, avant, enfin, de lire en cet État une 

approche différentielle de la souveraineté comme vie rationnelle 

des citoyens, réalisation de la raison absolue dans la constitution.  
 

1- L’Idée logique ou la garantie métaphysique du politique  

Dans la présentation des Méditations métaphysiques de Descartes, 
Marie Frédérique Pellegrin fait remarquer ce qui suit : « La 

métaphysique accomplit un travail de fondation et donc de 
légitimation de nos manières de penser. Sans elle, nous n’avons 

aucune garantie que nous pensons bien, que nous pensons 
vraiment » (R. Descartes, 2009, p. 8). Cette remarque, bien 

considérée, conforte l’Idée que toute pensée sérieuse doit trouver 

un enracinement métaphysique. Quand la fondation est 
métaphysique, c’est l’ensemble du penser lui-même qui s’en trouve 

crédibilisé. C’est pourquoi la métaphysicité de la pensée politique 
de Hegel doit être recherchée dans sa science de la logique, science 

de l’idée pure, pour montrer ce sur quoi repose l’autorité et la 
légitimité de cette pensée moderne de l’État dont l’influence reste 

toujours d’actualité. 

La compréhension d'une telle nécessité, c’est-à-dire la mise sous 
tutelle de l’État par la raison, est un appel à une pénétration dans 

le substratum de la métaphysique hégélienne pour en saisir les 

déterminations intrinsèques. En la matière, il convient de dire que 
l’État, en tant que figure de la marche historique de l'esprit, trouve 



Baba Hamed OUATTARA  

52 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

son assise dans la logique. Parce que l'idée est en nécessaire 

développement de soi, elle est pour ainsi dire le soubassement de 

la théorie politique de Hegel. L’Idée, avec Hegel, doit être comprise 
non pas en tant que représentation subjective, mais comme 

principe spirituel dynamique, création éternelle, vie éternelle. La 
caractérisation de l’Idée en tant que principe spirituelle est la 

touche hégélienne qui va lui donner toute sa puissance. C’est 
pourquoi Bernard Bourgeois, dans la présentation de l’encyclopédie 

des sciences philosophiques, faisait savoir que l’Idée, c’est « le tout 
de l’être se pensant dans l’infinité de son soi ». (G.W.F. Hegel, 2012, 

p. 31)  
L’opacité d’une telle expression en direction de l’Idée dans sa 

connotation hégélienne, exige un effort d’éclaircissement de ce 
concept. Mais, quand on sait la rigueur méthodologique propre à 

Hegel, on comprend immédiatement qu’il est nécessaire, pour tenir 
avec lui adéquatement la logique de sa philosophie et en accrocher 

la vérité, de saisir l’arsenal conceptuel sien. C’est le préalable pour 

saisir l’Idée chez Hegel. Il en est ainsi parce que l’exactitude ou la 
précision méthodologique de sa philosophie impose une lecture 

totalisante, car le vrai ne peut s’offrir que dans un système ; ainsi 
que le dit Hegel dans la Phénoménologie de l’Esprit : « La figure 

vraie dans laquelle existe la vérité, c’est seulement le système 
scientifique de cette même vérité qui peut l’être » (G.W.F. Hegel, 

1941, p. 34). Autrement, la saisie du vrai de l’idée, c'est-à-dire de 
l’Idée en sa compréhension proprement hégélienne, ne saurait se 

faire en dehors du système hégélien. Pour donc saisir l’Idée dans 
sa vérité, nous ne pouvons pas occulter le principe interne ou la 

méthode de cette philosophie, en l’occurrence la dialectique. 
Pourtant, la dialectique hégélienne, plus qu’une histoire de 

nouveauté, exige un effort soutenu pour pénétrer son intimité 
spirituelle. Mais puisqu’il n’est pas ici question de traiter 

proprement de la dialectique, nous n’en diront que l’essentiel, car 

il est déjà à l’œuvre dans l’écriture de ce texte. Ainsi, retenons que 
la dialectique, en tant que méthode inhérente au système hégélien, 

est plus qu'une simple histoire de triade ; elle est le rythme même, 
la manière d'être de toute réalité qui a en elle la possibilité de se 

mouvoir. Elle se manifeste dans les vivants en tant que leur rythme 
intérieur. C’est pourquoi l'effectivité de l'État est le résultat d'un 

procès logique. C’est le lieu d'indiquer que l'exposition de l'Idée, de 
la raison absolue, ne pourrait se faire en dehors de sa diction 



Baba Hamed OUATTARA  

53 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

dialectique, mouvement ou méthode qui la rend effective. De la 

sorte, « La partie ne peut absolument pas être un moment isolé en 

sa singularité, mais doit nécessairement être elle-même une 
totalité pour être quelque chose de vrai » (G.W.F. Hegel, 1994, 

p.181). 
Ce qui précède indique l’exigence de systématicité propre au 

déploiement de l’Idée en sa totalité. Ainsi, chaque partie, chaque 
moment du développement de l’Idée est la conséquence 

méthodologique de cette exigence. Aucune idée ne peut trouver sa 
cohérence conceptuelle en dehors de ce tout systématique. C’est 

seulement en tant que moment nécessairement déterminé du 
système que l’idée rend effectivement compte d’elle-même. En 

dehors de ce tout organique, il devient difficile de penser une idée. 
Ce qu’il convient de retenir ici, c’est que dans le système, c’est 

l’Idée qui est en mouvement selon sa logique interne. Ainsi, toute 
la science, la philosophie hégélienne est l’exposition de l’Idée en sa 

totalité libérée. À ce propos, Hegel écrit : « La pensée libre et vraie 

est en elle-même concrète et ainsi elle est l’Idée, et en son 
universalité totale, l’Idée ou l’Absolu » (G.W.F. Hegel, op.cit., p. 

184).  
Toujours dans le même élan, nous sommes amenés à comprendre 

que l’Idée est, en son se libérer de l’indétermination pure, la 
libération de tous les moments du tout que constitue son procès de 

libération de soi en soi et pour soi. C’est de cette manière qu’il 
convient de comprendre l’Idée en tant que substrat de la science 

dont toutes les parties sont des moments de différenciation du 
même dans un aller vers l’avant ressaisi comme retour en soi. Il en 

est ainsi parce que « c’est seulement par la différenciation et la 
détermination de ses différences que peuvent exister la nécessité 

de ces dernières et la libération du tout » ( G.W.F. Hegel, 2012, p. 
102) et « le tout se présente par suite come un cercle des cercles 

dont chacun est un moment nécessaire, de telle sorte que le 

système de leurs éléments propres constitue l’Idée tout entière, qui 
apparait aussi bien en chaque élément singulier » ( G.W.F. Hegel, 

2012, p. 102). En ainsi saisissant l’Idée comme la vérité du tout, 
entendu comme ce qui, par sa libération de soi par soi, libère les 

particularités du tout, nous sommes méthodologiquement forcé 
d’admettre que la pensée hégélienne de l’État, en tant qu’un 

moment du moment le plus élevé de l’exposition de l’Idée, a pour 
assise fondamentale l’Idée elle-même qui l’a laissé être en se 



Baba Hamed OUATTARA  

54 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

libérant. En ce sens, l’Idée devient la seule garantie de la vérité de 

l’État rationnel.  

Hegel est ainsi un rationaliste pour qui l’histoire, malgré tout le 
bruit et la fureur de sa cruauté, est toujours plus révélatrice de 

l’exposition de l’idée dans le réel.  
L’immanence de l’Idée totale à chacun des moments de son 

effectuation assure diverses correspondances terme à terme, 
diverses homologies entre des structures et certaines 

structures de la philosophie de l’esprit, en sorte que 
développer l’une et l’autre constitue, de fait et de droit, un 

seul et même discours philosophique (B. Quelquejeu., 1972, 
pp. 14-15). 

 
C’est pourquoi cherchons-nous à ne pas isoler l’État de la totalité, 

hors de laquelle il ne peut prendre sens et honorer son lien étroit à 
la science de la logique comme ce en quoi il repose. C’est à juste 

titre qu’on peut dire avec Hegel que « le vrai est la prodigieuse 

transgression de l’intérieur vers l’extérieur, l’imprégnation de la 
raison dans la réalité » (Hegel, 2003, p. 355). Si l’imprégnation de 

la raison dans la réalité est l’activité à laquelle toute l’histoire 
œuvre, n’est-ce pas le lieu de considérer, à raison, l’État hégélien 

comme l’expression extérieure de l’Idée en souvenir d’une 
intériorité ? 

 En effet, l’expression objective de l’Idée en monde extérieur 
institutionnalisé n’a de sens qu’en tant que souvenir des 

déterminations logiques à l’œuvre dans l’appréhension de Dieu 
avant le monde. L’Idée, dans son procès réflexif, en déployant dans 

le temps ses moments dans une forme de succession et aussi dans 
l’espace sous le mode d’une expansion, atteint son effectivité, 

figure terminale qui n’est pas cependant cessation de mouvement. 
En clair, l’Idée, en son unité se crée son propre mode d’expression, 

d’exposition selon lequel doit s’entendre la pensée politique de 

Hegel : c’est l’esprit objectif ou l’institutionnalisation hégélienne de 
la liberté dont l’État est le moment le plus culminant. L’État est 

ainsi une idée faite chose, une idée concrète et vivante.  
 

2- L’État comme idée concrète et vivante 
 

L’essence de l’Idée, de l’esprit, est de se manifester, de révéler sa 
profondeur, d’extérioriser son intériorité. Ainsi, dans la science de 



Baba Hamed OUATTARA  

55 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

la logique, le penseur berlinois nous amène à comprendre que la 

plus haute appréhension de l’idée n’est pas qu’il est simplement 

esprit, mais qu’il est esprit absolument manifeste, conscient de soi, 
infiniment créateur. C’est donc l’idée logique qui, dans son procès 

dialectique, se ressaisit comme esprit objectif, comme monde ou la 
réalité fait l’épreuve du négatif. Il est donc incohérent de lire un 

Hegel sans métaphysique, comme pour dissocier platement les 
différents moments du même qui devient autre selon sa nécessité 

intérieure. C’est d’ailleurs pourquoi dans la préface des principes 
de la philosophie du droit, Hegel prend le soin de préciser ceci dans 

le but d’éviter les lectures séparatistes, tributaires de la logique 
d’entendement : « le fait que le tout, ainsi que la formation de ses 

maillons, reposent sur l’esprit logique, frappera de lui-même. C’est 
sous cet aspect que je voudrais aussi que [ma pensée de l’État] 

soit saisi et jugée » (G.W.F. Hegel, 2003, p. 92). Kervégan (2007, 
p. 8) qui est l’un des commentateurs francophones de Hegel les 

plus avisés, s’inscrit cohéremment dans la même posture en ce 

propos : « le dessein systématique n’est aucunement incompatible 
avec l’attention au concret des choses, et avec le souci de la vie de 

l’homme ». Cette attention au concret des choses, à la vie de 
l’homme se trouve le plus manifestement élaborée dans sa doctrine 

de l’esprit objectif où l’État, en tant que moment effectif de 
l’éthicité, rend le mieux compte (dans l’histoire) de l’Idée logique. 

L’État est ainsi (et à raison) une idée faite chose concrète et 
vivante. Mais comment mieux saisir tout cela ?  

Dire que l’État est une idée faite chose, c’est reconnaitre avec Hegel 
que l’État n’est pas le résultat d’une construction contingente, mais 

plutôt qu’il est le produit d’un procès de constitution, d’une 
rationalité éthique. L’idée est ainsi cette essence rationnelle et 

universelle qui se concrétise dans le monde réel comme structure 
politique, institution de la raison. L’État est alors le lieu où l’idée 

logique, la raison universelle prend corps. Dans cette dialectique 

entre concept et réalité, l’État est à saisir comme une nécessité 
rationnelle, expression de la liberté objective. En tant que telles, 

les institutions de l’État ne sont pas elles aussi des produits de 
l’arbitraire des hommes, mais plutôt l’expression de cette même 

rationalité éthique. C’est en ce sens qu’il faut comprendre le propos 
hégélien suivant :  

L’État est l’effectivité de l’idée éthique (…) il a son existence 

immédiate à même la coutume éthique, et son existence 



Baba Hamed OUATTARA  

56 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

médiatisée à même la conscience de soi de l’individu singulier, 

à même le savoir et l’activité de celui-ci, tout comme ce 

dernier, grâce à sa disposition d’esprit, a sa liberté 
substantielle en lui, en tant qu’il est son essence, sa fin et le 

produit de son activité. (G.W.F. Hegel, 2003, p. 333) 

L’État, au sens hégélien du terme, est une disposition d’esprit ; 
disposition à laquelle travaillent les institutions éthiques dans leur 

processus de convergence vers l’universel. Cette façon de 
caractériser l’État vient mettre fin à la radicalité du conflit de 

priorité qui animait les rapports État-individus et qu’on peut encore 
lire dans les théories libérales de la souveraineté politique. Ce serait 

ainsi un non-sens que de croire, en parlant de l’État hégélien, ou 

de conclure soit à une priorité des individus sur l’État ou le 
contraire. Il en est ainsi parce que l’État est  la réunion de 

l’universel et du particulier, de l’individu et des institutions. En effet, 
« la réunion en tant que telle est elle-même le contenu et la fin 

véritable, et la destination des individus est de mener une vie 
universelle » (G.W.F. Hegel, 2003, p. 334). En tant que réunion de 

l’universel et du particulier, l’État est l’œuvre de la raison vivante, 
le fruit d’une nécessité rationnelle. 

L’État hégélien est certes une nécessité, mais une nécessité en vue 
de la liberté des individus particuliers et non de leur subordination 

unilatérale. Ce n’est pas un État dont la mission serait la sécurité 
et la protection des biens et personnes, dans lequel les intérêts des 

individus singuliers seraient la fin dernière en raison de laquelle 
ceux-ci se réunissent. Dans cet État essentiellement contractuel, 

les individus sont membres selon leur bon plaisir et il relèverait de 

la confusion entre société civile et État. Loin de ce rapport 
arbitraire, l’État hégélien en a un tout autre : c’est que cet État, « 

attendu qu’il est esprit objectif, l’individu n’a lui-même 
d’objectivité, de vérité et d’éthicité que s’il en est membre » (G.W.F. 

Hegel, 2003, p. 334). 
Hegel souligne ainsi que tout le système de l’esprit objectif est la 

démonstration scientifique du concept d’État. Il en est ainsi parce 
que dans le parcours de l’esprit objectif, l’État apparait tout aussi 

bien comme résultat que comme fondement véritable. C’est 
pourquoi selon Hegel, « dans l’effectivité, l’État est, de manière 

générale, plutôt le terme premier, à l’intérieur duquel seulement la 
famille se déploie en société civile et c’est l’idée de l’État elle-même 

qui se divise en ces deux moments » (G.W.F. Hegel, 2003, p. 334). 



Baba Hamed OUATTARA  

57 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

C’est ainsi que l’esprit éthique, la disposition d’esprit que 

représente l’État, doit être sollicité pour corriger ou rectifier les 

contradictions qui demeurent encore dans la société civile. 
Autrement dit, l’État est une attention soutenue du politique vis-à-

vis du non politique afin d’élever cette dernière à l’universalité qui 
la présuppose au politique. 

De façon on ne peut plus claire, le bourgeois est l’homme en tant 
qu’homme, l’homme social qui n’a d’attention que pour la 

satisfaction de ses besoins subjectifs. Certes il est une personne 
juridique, un acteur économique, mais tout ceci n’est pas suffisant 

parce qu’il reste enchainé par ses besoins particuliers. Pourtant, 
nous avions dit plus haut que pour Hegel, l’individu, pour accomplir 

effectivement sa liberté doit œuvrer en vue de l’universel. La 
sollicitude de l’État libéral advient dans l’esprit d’élever le bourgeois 

à l’idée de la citoyenneté. On voit là comment dans l’articulation du 
social et du politique chez Hegel il y a à saisir simplement l’État 

comme une Idée, d’où le terme de disposition d’esprit usité par 

Hegel pour le caractériser. 
L’État est la coïncidence nécessaire de la raison et de la réalité qui 

achève en la politique la recherche du bien et résout en système 
étatique l’éthique de la volonté, ce qui sous-entend une 

suppression de la contingence présente dans les moments 
antérieurs de l’esprit. Il n’y a pas de scission entre l’État et 

l’individu. En fait, que l’État soit le résultat, cela suppose que sa 
formation résulte et achève le processus même d’individuation. Ce 

point de vue nous conduit à la vérité que l’individuation de l’individu 
constitue le processus historique dont l’État est le moment 

institutionnel le plus accompli. Loin donc des apriorismes statiques 
et d’un empirisme borné, ce qu’il importe de savoir avec l’État chez 

Hegel, c’est qu’il confère une autre dimension à l’individu. Cette 
autre dimension suppose tout d’abord que l’État n’est pas une 

réalité empirique morte, qu’il est le point culminant de la liberté « 

en tant que bien vivant » (G.W.F. Hegel, 2003, p. 251) qui se sait 
effectivement comme volonté libre, c’est-à-dire l’éthicité, « le 

concept de liberté devenu monde présent-là et nature de la 
conscience de soi » (G.W.F. Hegel, 2003, p. 251). En replaçant la 

réflexion politique dans l’optique de l’État vivant, on s’aperçoit 
d’une philosophie de la constitution de l’État dans laquelle ce qui se 

constitue lorsque l’État se réalise, c’est la raison 
universelle.  L’institution étatique n’est pas une réalité supra-



Baba Hamed OUATTARA  

58 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

sociale au sens empirique du terme, elle est plutôt l’articulation 

dialectique, cohérente et rationnelle du particulier et de l’universel 

en vue de leur coïncidence différentielle. Mieux, dans l’État, La 
raison s’exprime dans les lois, dans les détermination rationnelles 

et universelles. Voilà ce que Hegel (1965, pp. 136-137) lui-même 
en dit :  

Les lois de l'ordre éthique ne sont pas le fait du hasard, mais 
la Raison même. Faire en sorte que le substantiel demeure 

toujours valable, présent et inaltérable dans la conduite réelle 
et l'esprit des hommes : telle est la fin de l'État. C'est l'intérêt 

absolu de la Raison que ce tout éthique existe et c'est cet 
intérêt de la Raison qui fonde le droit et le mérite des héros 

qui ont créé des États, quelle qu'ait été leur imperfection. 
 

Tout bien considéré, le terme État désigne avant tout la conscience 
qu’un peuple a de sa vérité, l’individu spirituel que compose un 

peuple dans la mesure où il forme un tout organique, une totalité 

dynamique juridiquement débarrassée de l’arbitraire du contrat. 
Cette conception de l’État, dont le sens profond consiste en une 

réconciliation, est le résultat du dépassement hégélien des formes 
de dualismes traditionnels qui posaient séparément l’individu et 

l’État comme deux forces antagonistes dont le rapport exige 
nécessairement la domination de l’une sur l’autre. L’originalité de 

la conception hégélienne de l’État moderne se trouve dans sa façon 
d’unir le particulier et l’universel sous la dictée de la raison, « non 

pas une raison abstraitement normative prétendant enseigner au 
monde comment il doit être, mais une raison qui est la pensée du 

monde » (J. F. Kervégan, 2007, p27) esprit conscient de soi, 
effectivité présente là, incarnée dans les lois et les institutions. Or 

toute loi vraie, selon Hegel, est une liberté car elle contient une 
détermination rationnelle de l’esprit objectif. Cet État, saisi comme 

l’acte d’unification rationnelle du peuple, ne peut-il pas logiquement 

se comprendre comme l’expression même de la souveraineté, s’il 
est que celle-ci n’a de sens que dans l’unité réalisée de la 

subjectivité et de l’objectivité ?   
 

3- La souveraineté étatique : réalisation de la raison dans la 
constitution 

 



Baba Hamed OUATTARA  

59 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

La souveraineté, conformément à son étymologie latine, est le 

principe de l’autorité suprême. En matière de politique, la 

souveraineté est le droit absolu d’exercer une autorité législative, 
judiciaire et/ou exécutive sur une région, un pays ou un peuple. 

Selon le Jean Bodin des six livres de la république, la souveraineté 
est essentiellement un attribut de l’État : « la souveraineté est la 

puissance absolue et perpétuelle d’une république » (J. Bodin, 
1993, p. 71). En effet, l’idée de souveraineté est inextricablement 

liée à la formation de l’État moderne. On lui attribue généralement 
quatre principes : l’autonomie du politique, comme instance de 

décision absolue, l’hégémonie du politique sur les autres sphères 
de la vie sociale et économique, la maitrise du destin du peuple et 

l’idée de légitimité démocratique liée à la notion de souveraineté 
démocratique. Comme telle, la souveraineté, en tant que pouvoir 

d’action absolu, est un moyen de solliciter l’adhésion des citoyens 
à l’exercice du pouvoir, c’est-à-dire fonder la légitimité d’un régime 

politique.  

La souveraineté politique devient ainsi un principe incontournable 
en politique, car c’est par elle que se définit l'adhésion des individus 

à l'État. C’est aussi lui, le principe de souveraineté politique, qui 
met à l'épreuve la liberté humaine. Cependant, Gérard Mairet 

pense que depuis Hobbes, la souveraineté n'a pas connu une 
évolution historique notable. Elle est restée selon lui, comme un 

héritage des temps modernes qu'on se devait de préserver comme 
une tradition. Cette thèse de Gérard Mairet n’est pas abjecte dans 

l’absolu, mais nous pensons qu’elle est oublieuse de la vérité que 
le principe de souveraineté politique est tributaire de la forme de 

représentation de la société. Or, la représentation de la société a 
connu une révolution avec Hegel, philosophe avec lequel nous 

cheminons. Si la tradition était de confondre le politique et le social 
et poser dans une forme de dualité individus et État, de sorte à les 

opposer, avec Hegel, le politique est différent du social tout en 

restant le principe d’encadrement normatif de celui-ci. Autrement, 
l’articulation du social et du politique, qui est l’une des originalités 

de la philosophie hégélienne, n’a-t-elle pas influencé sa théorie de 
la souveraineté et la différencier des autres qui l’ont précédées ? 

Pour Hegel, « on peut parler de souveraineté du peuple au sens où, 
vers l’extérieur, un peuple est subsistant par soi et constitue un 

État autonome ».    Contrairement à la tradition philosophique, 
héritée de Machiavel et Hobbes, qui cumule toute la puissance de 



Baba Hamed OUATTARA  

60 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

souveraineté dans la figure d’un souverain individu, qui trône sur 

les autres individus et décide de tout, Hegel pose la constitution 

comme ce qui fonde la souveraineté du prince lui-même. Le prince 
ne doit agir que dans le cadre de ce que la constitution a établi et 

de ce qu’elle lui autorise. Si le monarque ne peut pas agir selon son 
bon plaisir, c’est précisément parce qu’il n’est pas logiquement le 

plus puissant, car la puissance appartient à l’État constitué 
rationnellement. Le pouvoir ne peut donc pas tomber absolument 

aux mains d’un individu capable d’arbitraire. En un mot, toute la 
puissance de l’État hégélien repose sur la constitution. Si 

l’importance de la constitution n’est plus à démontrer, tentons à 
présent de montrer pourquoi elle constitue la garantie de la 

souveraineté hégélienne. La constitution forme en effet le noyau de 
la philosophie hégélienne de L'État et elle est originale dans la 

mesure où cette constitution est extensive, c'est à dire qu'elle ne 
se limite pas au simple fait d'un droit constitutionnel écrit ou 

coutumier. Elle embrasse les sphères sociales et politiques dans une 

différenciation qui les caractérise. Ainsi, une approche originale de 
la souveraineté chez Hegel nécessite une refonte du concept de 

souveraineté. La souveraineté, au regard de ce qu’elle est engagée 
désormais comme un attribut exclusif de l’État, nous amène à la 

traiter distinctement du monarque qui en représentait la plus 
grande figure dans la tradition du concept. En effet, ce renouveau 

du sens de la souveraineté s’intéresse moins à la figure subjective 
d’un monarque détenant toute la puissance et le pouvoir de l’ultime 

décision qu’au processus même de constitution qui lui garantit un 
tel pouvoir. 

En d’autres termes, saisir la constitution politique comme un 
syllogisme a pour Hegel la signification de souligner « l’unité 

vivante de l’État, qui est à la fois condition et résultat, c’est-à-dire 
fondement au sens conféré à ce terme par la logique de l’essence, 

de la différenciation des pouvoirs législatif, gouvernemental et 

princier » (J. F. Kervégan, 1992, p. 284). Il est patent que la théorie 
hégélienne de la constitution doit être saisie dans une circularité 

dynamique qui permet d’asseoir la souveraineté comme le résultat 
d’un procès de constitution garantissant le cercle des pouvoirs, en 

tant qu’œuvre de réalisation de la raison absolue. Cette médiation 
représentative est bénéfique à tout le peuple, car « les intérêts 

particuliers des communes, des corporations et des individus, ne 
s’isolent pas » (G.W.F. Hegel, 2003, p. 401)   de ceux du monarque. 



Baba Hamed OUATTARA  

61 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

De plus, il s’agit pour Hegel d’intégrer à la culture des citoyens cette 

disposition d’esprit, de sorte que « les individus singuliers n’en 

viennent pas à offrir l’aspect d’une multitude et d’un amas et qu’ils 
n’en viennent pas de ce fait à une opinion et à un vouloir 

inorganique et à une pure et simple violence de masse à l’encontre 
de l’État organique » (G.W.F. Hegel, 2003, p. 401). Vu ce tableau, 

il ne serait pas irréaliste de voir en Hegel un visionnaire qui, 
quoique se prêtant à la diction conceptuelle de son temps, a prêté 

au concept la raison des crises démocratiques qu’allait connaitre le 
monde deux siècle après lui : il s’agit de notre temps en proie aux 

crises de souveraineté intérieure de toutes parts, surtout en Afrique 
où les crises relèvent pour la majorité d’un problème de culture à 

l’universel ou, pour le dire autrement, d’un problème de  culture 
institutionnelle. 

Il n’y a de souveraineté véritable, que ce soit de l’intérieur comme 
de l’extérieur, que par la constitution en tant que procès 

d’accomplissement rationnel de l’idée même d’État, en tant que 

réunion du subjectif et de l’objectif dans une singularité 
concrètement manifeste, pour ne pas dire effectif. En ce sens, tout 

se résume comme suit : la souveraineté hégélienne repose 
essentiellement sur la constitution en sa dynamicité différentielle. 

En gros, la souveraineté hégélienne, en tant qu’attribut exclusif de 
l’État, en sa vérité, se recueille, par et en celui-ci, totalement dans 

la seule décision du prince constitutionnel. Cette décision princière 
constitutionnelle est selon Bourgeois, « l’alpha et l’oméga de la vie 

de l’État [souverain] hégélien » (B. Bourgeois, 1992, p. 228). 
La conception hégélienne de la souveraineté étatique se culmine en 

cette appréhension si particulière de l’institution étatique, 
institution des institutions, comme un entremêlement de la 

subjectivité et de l’objectivité. Elle témoigne de l’insigne vérité 
hégélienne que l’État est l’effectivité de l’idée éthique. Cette idée 

trouve sa présupposition logique dans ce que précisément l’idée, 

chez Hegel, renvoie à l’unité du concept subjectif et de l’objectivité. 
Elle est aussi le procès de constitution ontologique qui les produit 

et les oppose avant de les recueillir dans leur identité. C’est 
pourquoi Hegel n’est pas d’avis avec la conception classique de la 

constitution en tant qu’ensemble juridique formellement constitué 
par un tiers. Pour Hegel, il ne faut pas confiner le principe 

institutionnel dans un corps juridico normatif institué de façon fixe. 
La constitution doit se comprendre de manière dynamique « 



Baba Hamed OUATTARA  

62 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

comme la manière dont l’État se constitue dans l’interaction des 

dispositions des citoyens et des institutions qui structurent la vie 

publique » (G.W.F. Hegel, 2003, p.73). 
Au demeurant, toute notre analyse de la souveraineté hégélienne 

nous aura conduit à la vérité que cette souveraineté n’est garantie 
que par la constitution en son acception vivante et toujours 

productrice d’universalité. Le caractère rationnel de la constitution 
réside dans ce qu’elle coordonne les différents ordres et fait 

ordonnance de l’universel, à travers les différentes institutions 
rationnelles qui peuvent exister dans l’État et en faire un ensemble 

également rationnel. La constitution est ainsi la proclamation de la 
libre subjectivité dans les médiations sociales du politique. Dans 

cet ordre, « aucun pouvoir, à l’intérieur de l’État, ne peut être 
indépendant des autres pouvoirs et, par conséquent, de l’État 

souverain » (F. Eugène, 1992, p. 228). 
L’État souverain, selon Hegel, est subsistant par soi et est avant 

toute chose, un tout qui se satisfait au-dedans de soi. Ce dedans 

de soi est sa constitution interne qui est garante de sa souveraineté 
intérieure comme extérieure à l’égard des autres peuples. De fait, 

la reconnaissance vis-à-vis de l’extérieur est le résultat d’une 
souveraineté garantie constitutionnellement. Ainsi, « le peuple, en 

tant qu’État, est l’esprit dans sa rationalité substantielle et son 
effectivité immédiate, il est par conséquent la puissance absolue 

sur terre ; un État, par suite, est à l’égard de l’autre en une 
subsistance par soi souveraine » » (G.W.F. Hegel, 2003, p. 425). 

La souveraineté, en sa signification profonde, se comprend 
logiquement comme « l’acte constitutionnel d’unification du peuple, 

alors présent comme État » ( Jérôme L., 2004, p. 227). Un tel acte 
n’exige-t-il pas simultanément une éducation à la citoyenneté 

entendue comme la cultivation consciente de la normativité ? 
 

Conclusion 

 
Saisir l’État en sa diction la plus logique, la plus rationnelle qui soit, 

ce n’est pas souscrire à un idéalisme de mauvais alois, ni s’adresser 
explicitement à des États particuliers, mais il faut plutôt regarder 

cela comme une attention à l’idée elle-même, cette raison 
effectuante et effective. Ainsi, prendre pour objet la rationalité 

intégrale de l’État ou sa métaphysicité, ce n’est pas pour admettre 
de facto que tous les États sont rationnels, mais de montrer que le 



Baba Hamed OUATTARA  

63 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

concept d’État est une nécessité, car figure objective de la raison 

absolue. Il ne s’agit pas là non plus d’une contradiction de la 

définition normative de l’idée d’État, car cette idée n’est pas un 
idéal vide, mais certainement une tentative de la faire réconcilier 

avec son concept dans l’histoire. À partir donc de cette 
considération proprement hégélienne de l’État, qui en fait une 

production de la raison universelle dont l’œuvre de réalisation de 
soi a constitué notre monde, il nous a été possible de libérer le sens 

de l’État en son idéalité effective et non en son immédiateté 
empirique. Cette logique bien comprise est aussi une invitation à la 

responsabilité individuelle dans l’effectuation de nos passions, 
énergies réalisantes du politique. Cette responsabilité se veut 

habitude rationnelle et normative, c’est-à-dire l’adoption de 
comportements institutionnels. Pour dire les choses autrement, 

notre contribution est un appel à l’endroit de tous les citoyens du 
monde, particulièrement ceux de l’Afrique noire, à partir de la 

fondation rationnelle de l’État, à agir dans l’intérêt de la 

communauté, car la raison qui est à l’œuvre, n’œuvre que par 
l’action humaine. La portée sociale de cette contribution se résout 

ainsi dans cette invitation à la cuture institutionnelle car, 
« comprendre la politique, c’est donc une éducation, un exercice 

d’humanité jamais achevé, parce que l’expérience des actions et 
des paroles des hommes réserve toujours des surprises et des 

questions auxquelles nous ne nous attendions pas » (R. Aron, 
2013, p. 5). Mieux encore, nous voulons que chaque citoyen, de 

quelque État que ce soit, travaille, dans l’intimité de son esprit 
comme reponse à l’appel de la raison universelle, à s’unir dans un 

intérêt commun et trouver leurs libertés dans la libre soumission à 
la loi, au pouvoir suprême de l’État qui, en son entente hautement 

rationnelle et hégelienne, est union de la particularité et de 
l’objectivité dans une singularité éthique.  

 

Références bibliographiques 
 

ARON Raymond, 2013, Liberté et égalité, édition EHESS, Paris. 
ERNST Cassirer, 1993, Le mythe de l’État, Gallimard, Paris. 

DESCARTES René, 2009, Méditations métaphysiques, 
Flammarion, Paris. 

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 2012, Encyclopédie des 
sciences philosophiques, Vrin, Paris.  



Baba Hamed OUATTARA  

64 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich L, 1994, Encyclopédie des 

sciences philosophiques I, Philosophie de la logique, Vrin, Paris.  

QUELQUEJEU Bernard, 1972, La volonté dans la philosophie de 
Hegel, Seuil, Paris. 

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 2003, Principes de la 
philosophie du droit, PUF, Paris. 

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 1941, Phénoménologie de 
l’esprit T1, Aubier Montaigne, Paris.  

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 1965, La Raison dans l’histoire, 
traduction de K. Papaioannou, 10/18, Paris.  

KERVEGAN Jean-François, 2007, L’Effectif et le rationnel, Hegel 
et l’esprit objectif, VRIN, Paris. 

BODIN Jean, 1993, Les six livres de la république, Édition et 
présentation de Gérard Mairet, Librairie générale française, Paris.  

KERVEGAN Jean-François, 1992, Hegel, Carl Schmitt, Le 
politique entre spéculation et positivité, P.U.F., Paris. 

FLEISCHMANN Eugène, 1992, La philosophie politique de Hegel, 

Gallimard, Paris. 
LÈBRE Jerôme, 2004, « Présence de l’État ou présence du peuple 

? Volonté et théorie de la souveraineté dans les Principes de la 
philosophie du droit », in Hegel penseur du droit, pp. 227- 243, 

CNRS édition, Paris.  


