
EUGENIE OUATTARA 
 

119 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

  

Immigration et développement des peuples : cas 
des missionnaires de Katiola dès 1908. 

 
EUGENIE OUATTARA 

UFR Sciences Sociales 
Département d’Histoire 

Université Peleforo Gon Coulibaly (Korhogo Côte d’Ivoire) 
eugeouattara@gmail.com 

 

Résumé  
 

            L’actualité  aujourd’hui est beaucoup animée par le phénomène de 

migration. Nombreux sont les jeunes africains qui, à la recherche d’un mieux-

être ont trouvé la mort dans les eaux des océans. Les migrations des peuples 

d’un continent à un autre existent depuis bien longtemps. Le XIXè siècle a vu 

une vague de missionnaires migrer vers le continent africain. Quel rôle ces 

missionnaires ont-ils joué en Afrique ? Se sont-ils limités à l’annonce de 

l’Évangile ? La rédaction de cet article a permis de consulter des ouvrages en 

bibliothèque, des archives paroissiales, surtout de recueillir des témoignages. Il 

ressort des résultats de cet article que les missionnaires catholiques ont 

contribué au développement des peuples qu’ils ont visité, comme le cas du 

peuple tagbana, sujet de notre étude. 

 

Mots clés : missionnaire, tagbana, Katiola, développement, immigration. 

 

Abstract 
 
The news today is much animated by the migration phenomenon. Many 

Africans are young people who, looking for a well-being found death in the 

waters of the oceans. The migrations of the peoples of a continent to another 

exist for a long time. The nineteenth century saw a wave of migrating 

missionaries to the African continent. What role did these missionaries played 

in Africa? Have they limited to the announcement of the Gospel? The drafting 

of this article has made it possible to consult books in library, parish archives, 

especially to gather testimonials. The results of this article show that Catholic 

missionaries contributed to the development of the peoples they have visited, 

as the Tagbana people, about our study.  

 

Key words: missionary, tagbana, katiola, development, immigration. 

 

1908 fut le début de l’évangélisation dans la région de 
Katiola. Ce fut un soulagement pour les Tagbana, de faire une 

place sur leur territoire à des étrangers à la peau blanche, qu’ils 
considèrent comme des dieux, des sauveurs, après les dures 



EUGENIE OUATTARA 
 

120 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

épreuves de Mori Touré et Samori Touré. A cette période, les 

missionnaires trouvèrent un peuple ancré dans sa tradition. Les 

Tagbana n’avaient qu’une seule religion, qui était l’animisme. Ils 
étaient agriculteurs et leurs maisons étaient des cases rondes 

recouvertes de pailles. La mission de Katiola fut fondée en Janvier 
1909 par les Révérends Pères Moury et Porte, tous deux membres 

de la Société des Missions Africaines de Lyon.  
Le peuple tagbana est reparti sur trois localités situées au 

nord de la Côte d’ivoire ce sont: Katiola, Niakara et Tafiré. Nous 
étudierons l’apport des missionnaires au développement du 

peuple tagbana en Côte d’Ivoire. Ceci permettra de voir, à partir 
de cet exemple particulier, comment, de manière générale, la 

présence des religieux dans les différentes contrées du monde a 
contribué à l’évolution et au développement des peuples dans 

plusieurs domaines. 
 Les missionnaires sont des prêtres, religieux ou religieuses 

envoyés par leurs supérieurs de leur pays natal vers une autre 

contrée pour y apporter la Bonne Nouvelle de Jésus-Christ. Leur 
mission était souvent accompagnée d’œuvres sociales. Ce qui 

conduit à la problématique suivante: comment la présence des 
missionnaires a-t-elle contribué au développement de la société 

tagbana ? Quels sont les actes de développement qu’ils ont posé ? 
Ainsi à travers ce sujet nous voulons montrer que les 

missionnaires par leur immigration ont contribué au 
développement de la société tagbana. 

L’intérêt de ce sujet réside dans le fait qu’il contribue à 
démontrer les différentes actions de développement menées par 

les missionnaires dans la société tagbana. Ce groupe ethnique est 
situé à Katiola en pays tagbana, au nord de la Côte d’Ivoire. 

Ce travail est réalisé à partir de sources orales et sources 
écrites, de documents consultés aux archives nationales et dans 

certaines bibliothèques. Des mémoires et thèses ont contribué à 

la réalisation de cet article. De la consultation de ces différents 
supports, l'article se repartit en trois parties :  

- Première partie : système scolaire, facteur de 
développement  

- Deuxième partie : de la médecine traditionnelle à la 
médecine moderne 

- Troisième partie : la création de centres de formation. 
 



EUGENIE OUATTARA 
 

121 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

 

 

 
 

I. Système scolaire, facteur de développement  
 

         On se rappelle que la mission catholique s’est implantée 
à l’instigation de l’administration coloniale, intéressée surtout 

aux services que les pères pouvaient rendre à l’éducation. Les 
missionnaires se satisfont au début de cette situation, en raison 

même de leur philosophie apostolique. En effet, leur but était de 
convaincre, il leur semble que l’école peut mieux que les 

discours dogmatiques, persuader les Africains de renoncer à 
leurs croyances païennes. Ainsi, l’éducation doit être dispensée à 

tous, jusqu’au niveau le plus haut qui réponde à leurs 
aspirations et à leurs qualifications. Le système éducatif était 

motivé par la nécessité de fournir la main-d’œuvre nécessaire à 

l’administration coloniale et d’interprètes.  
 

1- La mise en place d’une politique de 
l’enseignement  

 
Le développement de l’individu peut être considérer comme 

l’objectif central vers lequel doivent converger les efforts de 
caractère éducatif dans les sociétés démocratiques modernes. 

L’accès à l’éducation devient une nécessité de plus en plus 
affirmée puisqu’il s’agit de perfectionner l’adulte autant que de 

répondre aux aspirations de l’adolescent. (Conférences sur les 
politiques d’expansion de l’enseignement : Paris, 1970, p 28). 

Les missionnaires avaient créé des écoles pour la diffusion 
de la Parole de Dieu. Ces écoles avaient beaucoup influencé les 

habitudes des populations. Ainsi, les élèves de ces écoles 

servaient d’interprètes de la Parole de Dieu en Tagbana. La 
première école vit le jour en 1909, à Katiola. L’avènement de la 

première guerre de 1914 à 1918 avait interrompu les écoles. Les 
Pères furent mobilisés pour la guerre. L’école fut reprise en 1921. 

Les missionnaires n’avaient pas le droit de construire des écoles,  
l’Administration coloniale avait interdit cela.  

Cependant, les missionnaires contournèrent cette 
interdiction et appelaient les écoles qu’ils avaient construites 



EUGENIE OUATTARA 
 

122 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

« écoles catéchistiques ». Les colons approuvaient ces « écoles 

catéchétiques », car la diffusion de l’Evangile était un moyen pour 

eux de maintenir les administrés dans la docilité. Ils s’en 
servaient comme un moyen pour pacifier la population. 

L’Administration coloniale était seule à créer des écoles 
régulières, afin de mieux contrôler l’enseignement qui y était 

diffusé. Par contre, la construction des écoles régulières était 
interdite aux missionnaires de peur qu’ils ne sortent la population 

de l’obscurantisme, et que celle-ci ne se révolte contre eux. Fort 
heureusement, cette vision de l’Administration coloniale sera 

revue et les missionnaires seront autorisés à créer des écoles 
d’enseignement public.  

 
2- La création d’écoles privées d’enseignement public 

 
Le 17 janvier 1923, un arrêté autorisa l’ouverture officielle 

d’école à Katiola. Malgré les difficultés, l’accent était mis sur 

l’organisation des écoles primaires qui, à Katiola constituaient un 
moyen pour exercer la pastorale. Et le 14 septembre 1940, un 

autre arrêté autorisa l’ouverture d’une école destinée aux filles, 
pendant que la première était destinée aux garçons. Elles étaient 

tenues d’abord, au niveau de Katiola, ensuite au niveau de toute 
l’étendue du diocèse, par Emile Durrheimer. Les efforts se 

portaient sur la qualité des enseignants, l’acquisition de la 
logistique et le matériel d’enseignement, ainsi que sur la relance 

du recrutement des élèves. L’instruction n’était pas seulement liée 
à l’évangélisation, mais au développement de façon générale, car 

le développement passait par l’école et l’instruction.  
Cette responsabilité que les missionnaires assumaient, était 

l’un des plus grands témoignages d’amour et de gratuité vis-à-vis 
des populations Tagbana. Pour preuve, depuis le temps de la 

colonisation jusqu’après l’indépendance de la Côte d’Ivoire, il y 

eut successivement plusieurs vagues d’intellectuels, tous formés 
par les missionnaires. Au niveau de Katiola, nous pouvons citer 

comme exemple : Kolo Touré, actuel chef de canton de Katiola, 
professeur à la retraite. Il fut Directeur du Complexe d’Education 

Télévisuelle de Bouaké, Directeur de la Pédagogie et de la 
Formation des Maîtres, Secrétaire Général de N’Daya 

International, ONG de Marie-Thérèse Houphouet Boigny. 



EUGENIE OUATTARA 
 

123 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

 Ensuite, Ouassénan Koné, il fut Général de la Gendarmerie 

Nationale de Côte d’Ivoire, Ministre de la sécurité, actuel député 

de Katiola. Camara Thomas, Directeur Général actuel de la SIR 
(Société Ivoirienne de Raffinage) et actuel maire de la commune 

de Katiola, Camara Léon enseignant-chercheur, maître-assistant à 
l’ENS (Ecole Normale Supérieure) et Kouhatien Coulibaly 

(Coulibaly Kouhatien est décédé en juin 2013 à la suite d’un 
accident.) 

Expert-Comptable, etc. Tous ces hauts cadres ont fréquenté 
l’école des missionnaires. Au niveau des femmes « la plupart 

d’entre elles ont été des institutrices telles que Angèle Nemin, 
sauf Waotta Rosalie qui fut assistante sociale et Yorabaha 

Joséphine qui a travaillé à la BCEAO ». (Entretien réalisé avec la 
Sœur Joséphine-Agnès Pénanchokpan le 8 août 2016 à 9h à 

Katiola.) 
L’école a certes eu un impact positif sur la société tagbana, 

à travers la formation de hauts cadres. Mais le problème est que 

les enfants et petits-enfants de ces cadres ne parlent presque 
plus la langue tagbana. Les cadres eux-mêmes, lorsqu’ils se 

retrouvent s’expriment plus dans la langue française. Comme 
conséquence de l’école introduite par les missionnaires, on a la 

disparition de la langue tagbana au profit du français dans le 
milieu des cadres Tagbana. Conjointement à l’instruction, les 

Pères s’attelaient à leur mission première qui avait toujours été 
l’annonce directe de l’Evangile aux populations de cette localité. 

En plus des écoles les missionnaires créaient des centres de 
santé. 

 
II - De la médecine traditionnelle à la médecine moderne 

 
Avant l’arrivée des missionnaires, les populations avaient 

recours à la médecine traditionnelle. Le taux de mortalité était 

élevé, et tout décès était attribué à des forces surnaturelles. Avec 
la création des centres de santé, les différentes maladies avaient 

désormais une explication naturelle, et le taux de mortalité 
abaissé. 

 
1 -La création de centres de santé 

 



EUGENIE OUATTARA 
 

124 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

                  Un guérisseur traditionnel peut être décrit comme 

une personne reconnue par la communauté dans laquelle elle vit 

comme compétente pour procurer des soins de santé en utilisant 
des substances végétales, animales et minérales, ainsi que 

certaines autres méthodes. Ces méthodes sont basées sur des 
fondations culturelles et religieuses, ainsi que sur la connaissance, 

les attitudes et croyances répandues dans la communauté quant 
au bien-être physique, mental et social et aux causes de maladie 

et d’invalidité. (Abayomi Sofowora : 1996, p 15-16). 
Dans le prolongement de leurs actions sociales, les 

missionnaires soignaient les malades. Ils construisaient des 
dispensaires tenus par les religieuses. Ces dispensaires venaient 

bouleverser la croyance du peuple Tagbana concernant sa 
médecine traditionnelle. Les congrégations des Sœurs qui 

tenaient ces dispensaires étaient « les Sœurs de Menton », 
secondées par les Sœurs de la congrégation Notre Dame des 

Apôtres, branche féminine de la Société des missions Africaines.  

Certaines religieuses avaient la formation d’infirmière. Il y 
avait un seul hôpital pour toute la région de Katiola, situé à 

l’endroit de l’actuel centre culturel. Pour compenser ce déficit, les 
missionnaires avaient construit des dispensaires à Boniérédougou, 

Offiakaha, Niakaramandougou, Ferkessédougou, Katiola. A 
Niakaramandougou, l’infirmerie était tenue par les prêtres avant 

l’arrivée des « Sœurs de Menton ». Les Sœurs recevaient les 
médicaments de la France. Ces dispensaires tenus par les 

religieuses étaient reconnus par l’Administration coloniale. 
Avec les centres de santé, les maladies qui autrefois étaient 

attribuées à la sorcellerie trouvaient une justification et étaient 
soignées. L’action des missionnaires dans le domaine de la santé 

concurrençait « le génie » des féticheurs ou des guérisseurs 
traditionnels, qui voyaient ainsi leurs activités réduites de moitié. 

Par conséquent, les Pères se montraient très charitables et 

créaient de nouvelles activités. 
 

2- Les soins administrés aux malades 
 

              La médecine traditionnelle peut être définit comme la 
combinaison globale de connaissance et de pratiques, explicable 

ou non, utilisées pour diagnostiquer, prévenir lu éliminer une 
maladie physique, mentale ou sociale, et pouvant se baser 



EUGENIE OUATTARA 
 

125 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

exclusivement sur l’expérience et les observations anciennes 

transmises de génération en génération. (Abayomi Sofowora : 

1996, p 17). 
               La mission première des religieuses en venant à 

Katiola, était l’assistance aux malades. Elles venaient mener les 
mêmes activités que leurs consœurs de Sinématiali : soins aux 

malades, baptêmes aux mourants. 
           A Katiola, les Sœurs étaient agréablement surprises de 

voir Dieu à l’œuvre. Chaque jour trente à cinquante malades à 
soigner au dispensaire, puis des visites pour aller soigner ceux qui 

étaient gravement atteints, dans les cases du village et dans les 
villages voisins. A Sinématiali, les Sœurs parcouraient les villages 

à bicyclette. Cela leur permettait de soigner beaucoup de 
malades, dont un bon nombre de lépreux, en témoigne la Sœur 

Anne: « Dans presque tous les villages où je suis passée, j’ai vu 
de ces pauvres infortunés dévorés par la lèpre. Ils sont hideux à 

voir et donnent à respirer une odeur nauséabonde. Ils sont 

nombreux “(Lettre de Sœur Anne, 13 juin 1928, EMA, juin-juillet 
1929, p. 139.) 

Les maladies épidémiques et endémiques sévissaient dans tout le 
pays sénoufo, dans les années 30 :  

« La variole apparaissait, le plus souvent après la saison des 
pluies; quant à l’harmattan, il apportait la fièvre jaune. Mais celle-

ci était beaucoup moins fréquente que la variole. En saison des 
pluies, les moustiques pullulent et transmettent le paludisme. La 

mouche tsé-tsé, vivant dans les forêts-galeries, drainée de temps 
en temps aux abords des villages par les bœufs, inoculait la 

maladie du sommeil. La lèpre et les maladies y étaient 
répandues… » (T. F. OUATTARA, 1973, p. 135-136). 

Dans son rapport annuel de 1945, Monseigneur Diss 
énumère les maladies auxquelles étaient confrontées les 

populations :  

 
« 1-les maladies contagieuses : a) la lèpre, 

b) la maladie du sommeil, c) le syphilis, d) la 
tuberculose, e) la méningite, d) le charbon. 2- les 

maladies infantiles : bronchites, pneumonie, 
cholera infantile, gastro-entérite, hérédosyphilis, 

rachitisme, coqueluche. 3- Fièvres éruptives : 
rougeole, varicelle. 4- Plaies phagédéniques. 5- 



EUGENIE OUATTARA 
 

126 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

Fièvres paludéennes. 6- Pian. 7- Dysenterie 

amibienne. 8-Gale ».  (T. F. OUATTARA, 1973, p. 

135-136) 
 

Les virus interviennent d’une part en  compromettant le 
développement par la gravité ou l’extension des affections qu’ils 

provoquent, d’autre part par le retentissement des modifications 
produites dans le pays par le développement lui-même de 

nombreuses vrilles, soit directement, soit par l’intermédiaire des 
moyens de lutte mis en œuvre contre elles. Plusieurs centaine de 

virus sont susceptibles d’infecter l’homme. Mais quelques-uns 
seulement sont capables de provoquer une maladie grave ou de 

se disséminer rapidement dans la collectivité en entrainant une 
morbidité appréciable. (Édouard Kurstak : sd, p22). 

      A Katiola, les Sœurs parcouraient aussi les villages à 
bicyclette. Il faut reconnaître qu’en ce temps, les déplacements se 

faisaient le plus souvent à pieds. Les Sœurs contribuaient à la 

santé des corps, mais en vertu de leur foi, elles attachaient une 
importance encore plus grande à celle des âmes, en leur 

administrant le baptême.   
       Leur présence avait facilité le rapprochement des 

jeunes filles de l’église. A leur arrivée, les Sœurs s’étaient 
investies dans l’annonce de l’Evangile à travers des activités 

humanitaires. Le travail des Sœurs ne se limitait pas à l’éducation 
des jeunes filles qui fréquentaient l’école ou l’internat : les Sœurs 

visitaient les villages et y soignaient les malades de tous âges. Il 
arrivait qu’elles soient accueillies avec des démonstrations de 

joie. Ce capital de sympathie faisait accepter sans trop de 
résistance cette nouvelle religion qui rendait les Sœurs si 

généreuses.   
 

III- La création de centres de formation 

 
            La pratique de la charité était un moyen d’évangélisation 

très efficace, pour attirer le plus grand nombre de personnes, à la 
nouvelle religion. Les missionnaires ont créé des centres de 

formation pour apprendre de nouveaux métiers aux jeunes.  
 

1- La création de séminaire et son impact sur la société 
 



EUGENIE OUATTARA 
 

127 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

          En 1937, Monseigneur Diss décida de fonder un petit 

séminaire. Pendant dix ans, de 1937 à 1947, le petit séminaire de 

Katiola reçut les jeunes gens venus de tous les horizons de la 
Préfecture Apostolique de Korhogo comprenant alors les 

départements actuels de Bondoukou, Bouna, Dabakala, Katiola, 
Ferkessédougou, Korhogo, Odienné et Boundiali. 

      De nombreux cadres de ces régions avaient fréquenté ce 
séminaire : Nambéléssini Etienne ex-député de Ferkessédougou, 

Victor Ténéna ancien député de Korhogo, Joseph Mlanhoro et 
Hyacinthe Sarassoro tous deux professeurs à l’Université 

Nationale d’Abidjan. Le docteur Yves Morigbè, Pierre Nacouban 
inspecteur des ‘P et T’, (Poste et Télécommunications) etc.  

           De 1947 à 1959, le séminaire fut scindé : les aînés 
poursuivaient leurs études au séminaire de Bingerville et les 

cadets, au pré-séminaire transféré à Ferkessédougou. Là encore 
fut le berceau de hauts cadres : Noël Némin,  l’océanographe 

Konan Jacques, le ministre Laurent Dona Fologo, le docteur Daniel 

Yaya, Albert Yékeléya et Edouard Yédiéti, tous deux professeurs à 
l’université Nationale d’Abidjan, etc. 

          A partir de 1959, le séminaire revint à Katiola en 
s’installant cette fois sur l’ancien site de la mission pour être un 

peu à l’écart des locaux paroissiaux (Archives paroissiales, 
Rapport du Père Prosper Kouadio. ) 

Mais cette institution n’échappait pas aux difficultés du moment : 
manque de manuels, difficulté de donner un enseignement de 

qualité à vingt-huit jeunes insuffisamment préparés, avec une 
infime équipe de deux professeurs, difficulté de les loger et de les 

nourrir sans aucune aide extérieure. Pourtant, le séminaire avait 
toujours été le lieu idéal d’éclosion des vocations et de formation 

des jeunes à la vie sacerdotale. Il était même qualifié de :  
 

« Véritable berceau du clergé et de la hiérarchie 

locale puisque la moitié des prêtres du nord et de 
l’est (du pays) en étaient sortis. Parmi eux trois 

évêques (Monseigneur Eugène kwaku, 
Monseigneur Jean-Marie Kélétigui et Monseigneur 

Alexandre Kouassi » (Archives paroissiales, 
Rapport du Père Prosper Kouadio.) 

 



EUGENIE OUATTARA 
 

128 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

          A cette époque, le Père Emile Durrheimer en eut la 

direction. La guerre de 1939-1945 prenait fin, mettant un terme à 

cette période de grande incertitude, tant au niveau politique que 
religieux. La période suivante (1946-1965), était l’époque d’une 

réelle croissance au niveau du diocèse de Katiola. Pendant cette 
période, Monseigneur Emile Durrheimer ordonna le premier prêtre 

Tagbana, du nom de Edouard Yegnan, en 1959.    
                                     

 
 

 
2- La création de centre de formation 

 
Les missionnaires se retrouvaient avec de très jeunes 

communautés chrétiennes qu’ils protégeaient contre les pratiques 
ancestrales tagbana. Ils donnaient à ces jeunes non seulement 

une formation chrétienne, mais aussi une formation dans le 

domaine des métiers, afin de les amener à se prendre en charge 
autrement en dehors de l’agriculture. 

L’activité principale du Sénoufo était le travail de la terre. 
Par l’apprentissage de nouveaux métiers, le Tagbana découvrait 

une autre façon de gagner sa vie. Lorsque les missionnaires 
avaient entrepris la construction de l’église, ils avaient souffert du 

manque de main-d’œuvre. Ainsi, ils avaient formé les jeunes à la 
maçonnerie, à la menuiserie et aussi à la pratique de l’élevage. 

Ces garçons, formés à la vie chrétienne et à la vie moderne, 
pouvaient désormais avoir un emploi salarié. Les religieuses 

formaient les jeunes filles à devenir des épouses chrétiennes. 
Cette volonté des missionnaires d’aider les jeunes chrétiens se 

traduisait par la création de centres de formation.  
La menuiserie créée à la mission de Katiola existe depuis 

1956. On y fabriquait toutes sortes de meubles. Plusieurs jeunes 

travaillent encore aujourd’hui dans cette menuiserie comme 
salariés. En plus de la menuiserie, il y avait une ferme de porcs et 

de poulets située dans l’enceinte du séminaire.  
Les Pères missionnaires n’ont pas été les seuls à poser des 

actes dans la société tagbana. Les religieuses ont également 
mené des activités. Celles-ci bouleversèrent la société tagbana.  

L’avènement des Blancs était salutaire pour les Tagbana. Ils 
venaient de vivre la guerre de Mori Touré et de Samori Touré, qui 



EUGENIE OUATTARA 
 

129 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

avaient décimé toute la population. Par conséquent, les actions 

des missionnaires envers les Tagbana étaient bien accueillies et 

elles transformaient leur mode de vie. Ils ont débuté leurs actions 
sociales à partir de 1909 avec la création de la première école, 

jusqu’à 1956 où ils ont créé la première menuiserie de Katiola. 
 

Conclusion 
 

          L’arrivée des Pères et Sœurs missionnaires au Nord de la 
Côte d’Ivoire, en particulier dans la société tagbana a bouleversé 

les structures socioculturelles ― création d’Eglises (la station de 
Tafiré en 1923, suivie de Ferkessédougou en 1925, les paroisses 

de Boniérédougou en 1935 et Niakaramandougou en 1937), 
éducation et formation de la population, lutte contre le mariage 

forcé et le veuvage humiliant … ― et permis l’expansion du 
christianisme dans cette localité.  

           Cette expansion du christianisme poussait les 

missionnaires à entreprendre, en 1932, la construction d’une 
église plus grande, qui s’acheva onze mois plus tard et fut 

inaugurée en 1933, à la fête de Pâques. Dans le souci de former 
des prêtres locaux, pour répondre au besoin de la mission en 

matière de main-d’œuvre, les Pères ouvrirent un séminaire en 
1937, où plusieurs cadres de la région furent formés et d’où 

sortirent des prêtres et des évêques. En 1955, le Vicariat 
Apostolique de Katiola devint, diocèse de Katiola, avec pour 

premier évêque  
 

Bibliographique 
 

Thèse 
 

Navigué COULIBALY, Missionnaires catholiques et société sénoufo 

de Côte d’Ivoire 1904-1977, thèse de doctorat unique, université 
de Cocody, 2010. Voir en particulier, le nombre de patients 

consultés dans les dispensaires catholiques en pays sénoufo de 
1931 à 1955. 

 
K. G. COULIBALY, La nouvelle évangélisation chez les Sénoufo à 

l’épreuve de la double pratique religieuse, Thèse de doctorat en 
Théologie Catholique, Université de Strasbourg, 2010, p. 264. 



EUGENIE OUATTARA 
 

130 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

 

Archives paroissiales, Rapport du Père Prosper Kouadio.  

 
« Journal de Sœur André », EMA, août-septembre 1928, p. 181.) 

 
1) Instruments de travail 

 
- BOILY (Th-L), SMA, 2010, Ma Mission en Afrique, Montréal  

(Quebec), 243 p. 
- Conférence sur les politiques’ expansion de 

l’enseignement : Paris, 3-5juin 1970. Rapport Général : 
Politique d’enseignement pour la décennie 1970/1980, 179 

p. 
- Dictionnaire encyclopédique, Anzou, Paris, 2011, 505 

p. 
- Édouard Kurstak : Maladies virales et développement de 

l’Afrique, Faculté de Médecine, Université de Montréal, 

Canada, sd, 95 p. 
- Gantly Patrick, SMA, 2006, Mission en Afrique de l’ouest 

Tome I, SMA, 547 p. 
- Mon guide du catéchisme, Commission diocésaine de 

catéchèse, Katiola, 7 p. 
- N’DA Pierre, 2007, Méthodologie et guide pratique du 

mémoire de recherche et de la thèse de doctorat, Paris, 
L’Harmattan, 240 p. 

- Vocabulaire de Théologie Biblique, Paris, 2002, 1404 p. 
 

Ouvrages spécialisés 
 

- COULIBALY (S), 1978, le paysan Sénoufo, Abidjan-Dakar, 
les éditions africaines, 245 p. 

- HOLAS (B.), 1957, Les Sénoufo (y compris les Minianka), 

PUF, Paris, 175 p. 
- HOLAS (B.), 1978, L’art sacré sénoufo, ses différentes 

expressions dans la vie sociale, NEA, Abidjan, 185 p. 
- KELETIGUI (J-M), 1978, Le Sénoufo face au Cosmos, NEA, 

Abidjan-Dakar, 102 p. 
- KIENTZ (A.), 1979, Dieu et les génies, récits étiologiques 

sénoufo Côte d’Ivoire, Paris, Société d’Etudes Linguistiques 
et Anthropologiques de France (SELAF), 182 p. 



EUGENIE OUATTARA 
 

131 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

- OUATTARA (T) (Dir.), 2009, Esquisse d’histoire de 

l’Evangélisation du Diocèse de Katiola 1908-2008, Canaan 

éditions, 126 p. 
- OUATTARA (T.), 1999, Histoire des Fohobélé de Côte 

d’Ivoire ; une population sénoufo inconnue, Karthala, Paris, 
274 p. 

- RONGIER (J.), 2002, Parlons sénoufo, l’Harmattan, Paris, 
246 p. 

- SORO (T. R.), 2012, le sacré et le profane chez les 
Sénoufo, Editions Balafon, Abidjan, 160 p. 

 
 

 
 

2) Ouvrages généraux 
 

- ABAYOMI SOFOWORA : Plantes médicinales et médecine 

traditionnelle d’Afrique, éd Karthala, Paris, 1996, 383 p. 
- AGOSSOU (J.-M.), 1987, Le christianisme africain. Une 

fraternité au-delà de l’ethnie, Paris, Karthala, 203 p. 
- AMALADOSS (M. A), 1991, Langage et culture des 

medias, Paris, éditions universitaires, 120 p.  
- BONFILS (J.), 1962, La doctrine missionnaire de 

Monseigneur de Marion Brésillac,  cerf, Paris, 123 p.  
- BOSCH (D.), 1995, Dynamique de la mission chrétienne. 

Histoire et avenir des modèles missionnaires, Lomé,  Paris,  
Genève, 774 p. 

- BOSSERT (Ch.), 1978, La Bible et les Rosicruciens CPE, 
Abidjan, 103 p. 

 

- DEGRIJSE (O.), 1983, L’Eveil missionnaire des Eglise du 
tiers Monde, Paris, le Sarment Fayard, 122 p. 

- DUBOSQ (R.), Les Etapes du Sacerdoce, Belgique, éditions 
Desclée et Cie, sd, 269 p. 

- DUJARIER (M.), 1980, Brève Histoire du Catéchuménat, 
Abidjan, SE, 88 p. 

- EBELING (G.), 1970, L’essence de la foi chrétienne, Paris, 

Seuil, 222 p. 



EUGENIE OUATTARA 
 

132 
 

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

- THOMAS (L.-V.), Luneau, (B.) Doneux, (J.), Les 

religions d’Afrique Noire, textes et traductions sacrés, 

Fayard/Denoël, Paris, 1969, 240 p. 
- TRICHET (Pierre), 1994, CôTE D’IVOIRE, Les premières 

tentatives d’évangélisation, 1637-1852, tome 2, la nouvelle, 
Abidjan, 304 p. 

- TUYO (V.Ch.), 1991, J’ai vu son visage, éd. Ceda, Abidjan, 
94 p. 

 

 
 

 


