Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

La menace écologie planétaire au prisme de la
théologie

Mian Kouakou Pierre ANZIAN

Maitre-Assistant

UCAO-UUA /Institut Saint Thomas d’Aquin a Yamoussoukro
anzian2009@yahoo.com

Résumé

Cet article voudrait explorer la crise écologique, sous un angle
théologique, en mobilisant I'écothéologie et I'éthique africaine, afin de
contribuer a la construction d’une relation plus harmonieuse entre ’lhomme
et la nature. La question qui a orienté et guidé cette recherche théorique et
fondamentale s’énonce comme suit : dans quelle mesure, la théologie peut-
elle contribuer a résoudre la crise écologique planétaire ?

En recourant a I’écothéologie comme méthodologie qui examine les
relations entre foi, éthique et environnement, et a I'éthique africaine de
facon spécifique comme perspective endogéne, nous avons montré que face
a l'intensification des catastrophes climatiques et a I’échec des objectifs de
réduction du réchauffement, la théologie est appelée a renouveler son
discours en intégrant la souffrance de la création et la responsabilité
humaine. Elle ne peut rester centrée sur I’homme sans reconnaitre la
vocation spirituelle du cosmos. Les textes bibliques sont relus a la lumiére de
cette urgence : la Genése, les Psaumes ou les prophétes témoignent d’un
Dieu engagé dans la sauvegarde de la terre. La grdce divine ne concerne pas
seulement I’dme humaine, mais aussi la restauration de la création.

L’étude appelle a une spiritualité écologique fondée sur la justice, la
paix et la conversion. Elle invite les croyants a une praxis de transformation,
ou foi et écologie ne s’opposent pas, mais se conjuguent pour répondre a
I'appel du monde blessé. La théologie devient ainsi une ressource critique et
prophétique face a la crise globale.

Mots-clés : Crise écologique, Ecothéologie, Ethique africaine, Interconnexion
homme-nature, Solution endogéne et durable.

214



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique
Abstract

This article explores the ecological crisis from a theological perspective,
drawing on eco-theology and African ethics, with a view to contributing to
the construction of a more harmonious relationship between humans and
nature. The question that has guided and informed this theoretical and
fundamental research is as follows: To what extent can theology contribute
to resolving the global ecological crisis ?

Using ecotheology as a methodology that examines the relationships
between faith, ethics, and the environment, and African ethics specifically as
an endogenous perspective, we have shown that in the face of intensifying
climate disasters and the failure to meet global warming reduction targets,
theology is called upon to renew its discourse by integrating the suffering of
creation and human responsibility. It cannot remain centered on man
without recognizing the spiritual vocation of the cosmos. Biblical texts are re-
read in light of this urgency : Genesis, the Psalms, and the prophets testify to
a God committed to safeguarding the earth. Divine grace concerns not only
the human soul, but also the restoration of creation.

The study calls for an ecological spirituality based on justice, peace, and
conversion. It invites believers to engage in a praxis of transformation, where
faith and ecology are not opposed but combine to respond to the call of a
wounded world. Theology thus becomes a critical and prophetic resource in
the face of the global crisis.

Keywords : Ecological crisis, Ecotheology, African ethics, Human-nature
interconnection, Endogenous and sustainable solution.

Introduction

L’humanité est confrontée a une crise écologique d’une
ampleur sans précédent, caractérisée par une dégradation
accélérée de I'environnement et une perturbation des
équilibres naturels. Cette crise, souvent qualifiée de “menace
écologique planétaire”, se manifeste par une série
d’événements interconnectés, tels que le changement
climatique, la perte de biodiversité, la pollution généralisée et

215



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

la raréfaction des ressources naturelles. Cette crise écologique
planétaire constitue I'un des défis majeurs du XXI¢ siecle.

Face a cette menace globale, la théologie chrétienne est
interpellée dans sa capacité a penser le rapport entre Dieu,
'homme et la création. Longtemps centrée sur le salut
individuel et la transcendance divine, elle est désormais invitée
a intégrer la souffrance du cosmos dans son discours et sa
praxis. Ce contexte appelle une relecture des textes bibliques et
des doctrines fondamentales a la lumiere de I'urgence
écologique. L'étude s’inscrit dans une dynamique
herméneutique « cosmothéandrique », articulant Dieu,
I’'humain et le monde naturel comme poéles indissociables de la
révélation et du salut. Elle vise a dégager une spiritualité
écologique capable de nourrir une éthique de la responsabilité,
une théologie de la réconciliation cosmique et une praxis
communautaire engagée dans la sauvegarde de la création.

Dans cette perspective, I'ampleur des enjeux écologiques ne
peut que susciter une prise de conscience globale de I'impact
des activités humaines sur la planéte. Ce contexte a conduit a
une réflexion théologique sur la maniére dont les religions
peuvent contribuer a la résolution de cette crise, en remettant
en question les modes de pensée et de pratiques qui ont
conduit a la situation actuelle. Pour illustration, dans les années
1980, Leonardo Boff, théologien brésilien, figure de la théologie
de la libération, met a penser, a partir de la Bible, le statut de Ia
Terre. Exploitée, et méme « crucifiée », la Terre doit étre
protégée comme notre « maison commune » voulue par Dieu.
Dans son ouvrage La Terre en devenir (1994), il critique la vision
anthropocentrique du monde, qui place ’homme au-dessus de
la nature, et appelle a une relation plus respectueuse et
harmonieuse avec |'environnement. Il propose une vision
holistique de I'univers, ou ’homme est partie prenante de la

216



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

création et non son maitre. Pour Leonard Boff, le terme qui
résume |'anthropologie impériale et antiécologique est celui
d’anthropocentrisme. A la suite de Boff, Jirgen Moltmann
(1988), théologien protestant allemand, s’est également
engagé dans une réflexion écologique, soulignant la nécessité
d’une ““théologie de la création” qui prenne en compte les
enjeux environnementaux. Il plaide pour une relecture des
textes bibliques a la lumiere de la crise écologique, afin d’en
dégager des pistes de conversion et de responsabilité. Il
convient de souligner que la théologie de la création met
I'accent sur le caractére sacré de la création et la responsabilité
de I'homme envers elle. Elle appelle a une conversion
écologique, a un changement de mentalité et de
comportements pour préserver la planete. Dans le sillage de
Boff et Moltmann, Thomas Berry, théologien catholique
américain, a mis en avant une vision cosmologique de la
théologie dans son ceuvre The Dream of the Earth (1988), Le
réve de la Terre en francais. |l a appelé a une « ere écozoique »,
ou I"humanité vivrait en harmonie avec la Terre, en
reconnaissant sa place dans le vaste réseau de la vie. Le terme
« écozoique » désigne une ere future dans laquelle les relations
entre les humains et la nature seront mutuellement bénéfiques.
Contrairement a I'anthropocéne ou '« ere cénozoique», ou la
nature est percue comme un « autre » a dominer et a exploiter,
I’«écozoique», envisage une société ou I’humanité coexiste de
maniére harmonieuse avec tous les membres de la
communauté de la vie. Quant a Gérard Siegwalt (2015),
théologien suisse, il a exploré la crise écologique en profondeur,
en la reliant a des racines historiques, philosophiques et
religieuses. Il a plaidé pour une théologie écologique intégrée,
ou la création est vue comme un don sacré a préserver. Au
demeurant, le contexte de crise écologique planétaire a conduit

217



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

a une réflexion théologique sur la maniére dont les religions
peuvent contribuer a la résolution de cette crise, en remettant
en question les modes de pensée et de pratiques qui ont
conduit a la situation actuelle. Mieux, la menace écologique
planétaire ne reléve plus de la spéculation : elle s’'impose
comme une réalité tangible, marquée par le déréglement
climatique, I'effondrement de la biodiversité et la multiplication
des catastrophes naturelles. Ainsi, I'ampleur de la crise
écologique, qui affecte aussi bien les équilibres biologiques que
les structures sociales, interpelle profondément les traditions
religieuses, et en particulier la théologie chrétienne. Longtemps
centrée sur le salut de ’'homme, la théologie est aujourd’hui
invitée a élargir son horizon : « la création tout entiere gémit »
(Rm 8,22), selon les mots de I’Apbtre Paul et, attend une
rédemption qui ne soit pas seulement individuelle, mais
cosmique. Dans ce contexte, il devient urgent de relire les textes
bibliques et les doctrines de la grace a la lumiére de I'urgence
écologique, afin de penser une spiritualité du vivant, une
éthique de la responsabilité, et une théologie de la conversion
écologique. Ainsi, I'objectif général de cette étude théologique
est d’analyser la crise écologique mondiale a travers le prisme
de la théologie chrétienne afin de dégager une compréhension
renouvelée du rapport entre ’lhumanité, la création et Dieu, et
de proposer une spiritualité écologique fondée sur la justice, la
conversion et la réconciliation cosmique. Quant a l'objectif
spécifique, il vise a proposer une spiritualité chrétienne du
vivant, c’est-a-dire élaborer des pistes pastorales et liturgiques
pour intégrer la sauvegarde de la création dans la vie ecclésiale
et personnelle. Au regard de ces objectifs, la question qui
oriente et guide cette recherche théorique et fondamentale
s’énonce comme suit : face a une crise écologique planétaire
qui ne releve plus de la prospective, mais d’une réalité présente

218



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

et dévastatrice, dans quelle mesure les ressources bibliques et
théologiques permettent-elles de penser la souffrance de la
création, la responsabilité humaine et la vocation spirituelle du
cosmos, afin d’élaborer une spiritualité écologique fondée sur
la justice, la conversion et la réconciliation ? En d’autres termes,
dans quelle mesure, la théologie peut-elle contribuer a
résoudre la crise écologique planétaire ?

Pour atteindre nos objectifs, nous recourons a I'articulation,
d’'une part, de [I'écothéologie, un courant de pensée
théologique qui s’appuie sur les travaux de Pierre Teilhard de
Chardin (1965), Alfred North Whitehead (1971) et Thomas
Berry (1988) qui s’intéresse aux liens entre la religion et la
nature, en explorant les dimensions spirituelles de la crise
écologique, et d’autre part, de I'éthique africaine, comme
méthodologie. L'écothéologie peut étre un outil précieux pour
sensibiliser aux enjeux écologiques, mais doit étre
contextualisée et enrichie par les perspectives de I'éthique
africaine. L’éthique africaine, de son c6té, offre une richesse de
perspectives sur les relations humaines et la création, mais doit
étre actualisée pour répondre aux défis écologiques
contemporains. L’articulation de I’écothéologie et de I'éthique
africaine comme méthodologie pour aborder la menace
écologique a travers le prisme de la théologie présente des
avantages significatifs. En intégrant ces deux perspectives, on
peut développer une approche holistique et contextualisée
pour faire face aux défis environnementaux, en particulier en
Afrique. Cette approche permet de puiser dans la sagesse
spirituelle africaine et les valeurs écologiques pour enrichir la
théologie et proposer des solutions durables et ancrées dans la
réalité locale. L'éthique africaine, souvent moins
anthropocentrigue que certaines approches théologiques
occidentales, peut aider a décentrer I'humain et a mettre

219



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

I'accent sur la valeur intrinséque de la nature, favorisant une
approche plus respectueuse de I’environnement. L’articulation
de [I'écothéologie et de [I'éthique africaine comme
méthodologie de recherche est particulierement pertinente
dans le contexte de la crise écologique planétaire parce qu’elle
se présente d’abord comme une approche enracinée dans les
réalités culturelles et spirituelles, une théologie de la création
élargie, ensuite, une méthodologie transversale et critique qui
ouvre la voie a une épistémologie décoloniale et a une
théologie contextuelle capable de répondre aux défis
contemporains avec pertinence et profondeur et, enfin, une
spiritualité écologique incarnée : elle propose une spiritualité
du vivant, ou la grace divine se manifeste dans la préservation
du lien entre 'homme et la terre, et ol le péché écologique
devient une rupture a guérir. En somme, |'articulation de
I’écothéologie et de I'éthique africaine offre une voie
prometteuse pour aborder la menace écologique planétaire.
Elle permet de développer une approche théologique plus
inclusive, des solutions endogénes et durables, et de renforcer
la capacité d’action des communautés et institutions locales
dans la lutte pour la protection de I’environnement.

Le présent article scientifique, structuré en trois parties,
explore la crise écologique et propose une réflexion intégrant la
théologie, la pensée africaine, et la relation entre Dieu,
'homme et la nature. La premiere partie établit la crise
écologique comme un signe des temps, invitant a une refonte
de la relation tripartite. La deuxiéme partie examine les
contributions de la théologie face aux défis contemporains,
notamment a travers les discours papaux. La troisieme partie
propose une éthique africaine de I’habiter de la Terre comme
solution endogene et durable a la crise écologique planétaire.

220



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Apres cette annonce du plan de notre argumentation, il sied
d’aborder le premier axe de notre article dans les lignes qui
suivent.

1. La crise écologique comme signe des temps : repenser la
relation entre Dieu, ’homme et la nature

Cette partie aborde les fondements de la crise écologique
actuelle, en soulignant son ampleur et ses implications. Elle
examine les racines de cette crise, caractérisée par le
déreglement climatique, la perte de biodiversité, la pollution de
I'air et de I'eau, I’épuisement des ressources naturelles, etc. Ces
phénomeénes, largement documentés par la communauté
scientifique, ont des conséquences désastreuses sur I’'ensemble
de la planete et sur les sociétés humaines. Les effets se
manifestent a différentes échelles, allant de I'impact sur la
santé humaine aux migrations forcées dues aux catastrophes
naturelles, en passant par la destruction des écosystémes et la
perturbation des équilibres écologiques.

Plusieurs sources notent que la crise écologique est un
probleme multidimensionnel, résultant de I’interaction
complexe de facteurs historiques, culturels et économiques.

Au niveau culturel, 'un des éléments clés est la vision
anthropocentrique, qui place 'homme au centre de tout,
considérant la nature comme une ressource a exploiter sans
considération pour son équilibre intrinséque. Cette vision,
héritée de certaines traditions religieuses et philosophiques
occidentales, a été renforcée par le développement de la
science et de la technologie, qui ont permis une exploitation
toujours plus intensive des ressources naturelles. Avec I'article
Les racines historiques de notre crise écologique, publié en mars
1967, dans la grande revue américaine Science, |’historien

221



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

médiéviste américain Lynn White ouvrait une controverse qui,
jusqu’au présent, reste vive. Dans ce texte issu d’une
conférence, Lynn White émet une thése particulierement
subversive : la crise écologique a été rendue possible par
I’émergence, au cours du Moyen-Age européen, d’une
interprétation du christianisme qui en a fait « la religion la plus
anthropologique que le monde ait connue » (1976 : 1205). De
cette « matrice chrétienne » est issue toute notre modernité,
affirme Lynn Townsend White (Idem) et en particulier la science,
qui a offert a I'Europe sa supériorité technique sur le reste du
monde et créé un rapport a la nature d’exploitation et de
brutalité. Ainsi, la vision anthropologique de la création est en
partie responsable de la crise écologique contemporaine. Le
consumérisme et le capitalisme, en particulier, ont exacerbé
cette tendance, en promouvant une croissance économique
illimitée basée sur I'exploitation des ressources et la production
de déchets.

Il importe de souligner que dans le Coran, Dieu indique a
maintes reprises qu’il a créé le monde ou tel ou tel de ses
éléments « pour I'homme » (Coran 2, 21, 29, 30, etc.), mais de
facon plus précise, quatre sourates (XVI, 5-16 ; XXII, 65 ; XXXI,
20; XIV, 12-33) affirment que Dieu a placé le monde « au service
de I'homme », ce qui implique bien, selon certains auteurs
critiques comme Mohammed Taled et Taba Abderrahmane,
I’exercice d’une domination sous I’égide et le contrble de Dieu.
Toutefois, Monnot Christophe ne s’inscrit pas dans une
démarche d’accusation des religions. Pour lui (2021 : 29), la
thése de Lynn White n’était pas de rendre le christianisme
responsable de la crise écologique, mais « plutét a corriger une
conception chrétienne prétéritant la nature qu’a décrier le
christianisme ». Il poursuit en affirmant : « L'argument que nous
défendrons est de souligner que I’historien appelait par sa thése

222



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

a une nouvelle réforme du christianisme, en mettant en lumiére
sa responsabilité dans la science moderne et la crise
environnementale » (Monnot Christophe, 2021 : 29). Pour lui,
Lynn White est davantage un facilitateur de I’émergence d’une
théologie qui prend en compte la responsabilité humaine dans
la crise environnementale qu’un simple détracteur du
christianisme.

Sans vouloir entrer dans ce débat, nous estimons que
I’'anthropocentrisme, notion selon laquelle ’'homme est au
centre de I'univers et la mesure de toutes choses, a longtemps
dominé la pensée occidentale. Les conséquences de cette vision
sont aujourd’hui palpables : crise écologique, épuisement des
ressources, perte de biodiversité, et un sentiment croissant de
déconnexion de la nature. Au regard de cette prise de
conscience des conséquences négatives de cette vision sur
I'environnement et la biodiversité, de nombreux auteurs
critiquent I’'anthropocentrisme comme approche
philosophique. Cette critique souligne comment
I'anthropocentrisme, en plagcant I'homme au centre et au
sommet de tout, a conduit a une exploitation intensive de la
nature, percue comme une ressource a disposition de I’homme
plutét qu’un systeme complexe et interconnecté avec lequel il
faudrait vivre en harmonie. Dans cette perspective, Michael
Dean Murphy fait remarquer que « l'anthropocentrisme a
conduit a une vision du monde ou la nature est considérée
comme un objet a manipuler, plutét qu’un sujet avec lequel
coexister. » (1985 : 132-137)

La crise écologique est souvent considérée comme le
résultat de la modernité dans son ensemble, avec ses valeurs
de croissance économique, de consommation et de
technologie, qui ne sont pas propres au christianisme seul.
Charles Taylor, dans son ouvrage majeur, Les Sources du moi,

223



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

explore I’évolution de la conscience de soi moderne et les
transformations des valeurs morales et spirituelles, soulignant
la complexité de la sécularisation et I'impact de diverses
influences, pas  seulement religieuses. Dans Le
Désenchantement du monde, Marcel Gauchet analyse la
sécularisation comme un processus historique plus large que la
simple disparition de la religion, montrant comment elle
transforme la nature méme du politique et de la société. Dans
ses travaux sur la politique et la religion, comme dans La Raison
des nations, Pierre Manent examine les relations complexes
entre la tradition politique occidentale et les fondements
religieux, soulignant les défis posés par la perte de sens et la
fragmentation des valeurs dans la modernité. Dans plusieurs de
ses ouvrages comme La défaite de la pensée (1987) et Des
animaux et des hommes (2018), Alain Finkielkraut explore la
crise des valeurs morales et culturelles en Occident, mettant en
évidence la perte de reperes et la montée de l'individualisme,
sans toujours attribuer cette crise exclusivement au
christianisme.

Ces auteurs, bien que différents dans leurs approches,
partagent une vision de la crise de la modernité comme un
phénoméne complexe, multidimensionnel, ou la religion, et
plus particulierement le christianisme, est un facteur parmi
d’autres, mais pas le seul.

La crise écologique a également des racines économiques.
Elle est profondément liée a des aspects économiques,
notamment la maniére dont la croissance économique est
pensée et mise en oceuvre, ainsi qu’aux relations entre
I’économie et la nature. Nicholas Georgescu-Roegen considéré
comme le fondateur de I"économie écologique, a critiqué le
modele néoclassique pour sa négligence des lois de la
thermodynamique et des limites physiques de la croissance.

224



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Herman Daly, économiste écologique, a développé le concept
d’« économie stationnaire » pour un développement durable,
soulignant la nécessité de limiter la consommation de
ressources et la production de déchets. Tim Jackson, auteur de
Prospérité sans croissance. La transition vers une économie
durable (2010), remet en question la poursuite de la croissance
économique dans un monde fini et propose une vision d’une
économie prospére axée sur le bien-étre humain et non sur la
consommation. Kate Raworth, auteure de La Théorie du Donut,
I’économie de demain en sept principes (2018), propose un
modeéle économique qui vise a répondre aux besoins
fondamentaux de tous dans les limites écologiques de la
planéte.

Par ailleurs, certains auteurs comme Jean-Claude Larchet,
Gérard Siegwalt, Mathieu Labonne, Vittorio Hosle, Ken Wilber,
Arne Naess, etc., affirment que la crise écologique est aussi une
crise spirituelle, un déséquilibre intérieur de I’humanité qui se
refléte dans sa relation avec la nature. Ce déséquilibre se traduit
par le changement climatique, la perte de biodiversité, la
pollution et la raréfaction des ressources naturelles.

Face a I'ampleur de la crise écologique, il devient impératif
de repenser notre relation avec la nature. Il ne s’agit plus
seulement de protéger I'environnement, mais de transformer
en profondeur notre maniere de vivre et de penser. Cela
implique une remise en question des valeurs
anthropocentriques et un engagement vers un modele de
développement durable qui respecte les limites de la planéte.
Cette transformation implique également une prise de
conscience de l'interdépendance entre toutes les formes de vie
et la reconnaissance de la valeur intrinséque de la nature,
indépendamment de son utilité pour I’homme.

225



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

La crise écologique se présente comme un signe des temps,
révélant les limites de notre modele de développement actuel
et la nécessité d’une transformation profonde de nos modes de
vie et de nos sociétés. Elle met en évidence l'interdépendance
entre les systemes naturels et humains et la nécessité d'adopter
une approche holistique pour résoudre les problémes
environnementaux. La crise écologique nous invite a remettre
en question nos valeurs, nos priorités et nos modes de
consommation, et a adopter des modes de vie plus durables et
plus respectueux de l’environnement. La crise écologique
appelle a une transition écologique rapide et profonde,
impliquant une transformation des systémes énergétiques,
agricoles, économiques et sociaux. La crise écologique est un
défi mondial qui nécessite une coopération internationale
renforcée pour mettre en ceuvre des solutions durables et
équitables. En dépit des défis, la crise écologique peut
également étre percue comme une opportunité de repenser
notre rapport a la nature, de créer de nouveaux modeles
économiques et sociaux, et de construire un avenir plus durable
et plus juste. Au demeurant, la crise écologique, avec ses
multiples facettes et ses causes profondes, se présente comme
un défi majeur pour notre temps. Elle invite a repenser la
relation entre Dieu, I’'homme et la nature. Traditionnellement,
ces notions ont été percues de maniere hiérarchique, avec Dieu
dominant I'homme, et I'homme dominant la nature.
Cependant, une réflexion critique contemporaine invite a
reconsidérer ces relations, en explorant des perspectives plus
égalitaires et respectueuses de l'interdépendance de tous les
éléments de I'existence.

En conclusion, la crise écologique n’est pas un phénomeéne
naturel, mais plutét le résultat d’activités humaines et de choix
de société. Son analyse a mis en lumiere les limites de

226



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

I’anthropocentrisme et la nécessité d’une refonte de notre
relation a la nature. La crise écologique, manifestation de la
détérioration de I’environnement, se présente comme un signe
des temps, révélant, d’'une part, les limites du modele de
développement occidental fondé sur I'anthropocentrisme, et
d’autre part, la nécessité de I'affirmation de I'interdépendance
des systémes naturels et humains. Cette crise, caractérisée par
le changement climatique, la perte de biodiversité, et la
pollution, la raréfaction des ressources naturelles, souléve des
guestions profondes sur notre relation a la nature et notre
capacité a assurer un avenir durable. Dans cette perspective, il
convient d’explorer les apports de la théologie aux défis
écologiques contemporains a travers les discours des papes.

2. Les apports de la théologie aux défis écologiques
contemporains : les discours des papes

Cette partie se concentre sur les enseignements de Ia
théologie, notamment des papes, sur la crise écologique. Elle
présente la théologie comme un domaine pertinent pour
aborder la crise écologique, en soulignant son réle dans la
formation des consciences et la proposition de valeurs. Les
discours pontificaux mettent en lumiére les contributions des
encycliques et autres discours des papes sur I’environnement et
I’écologie.

Les écrits des papes, particulierement depuis le Pape Léon
XIll, ont souligné I'importance de la responsabilité humaine
envers la Création, issue de la foi en un Dieu créateur. lls ont
critiqué un modeéle de développement axé sur I’exploitation
excessive des ressources naturelles et ont appelé a une
““conversion écologique”, soulignant I'interdépendance entre
les étres humains et I’environnement. Du Pape Léon XlII a nos

227



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

jours, une prise de conscience écologique s’est
progressivement installée.

Le Pape Léon Xlll (1878-1903) : Bien que n’étant pas
spécifiguement axée sur [I'écologie, I’encyclique Rerum
Novarum du Pape Léon Xlll (1891) a posé les bases d’une
doctrine sociale de I'Eglise qui allait plus tard influencer la
réflexion sur les questions environnementales. |l y abordait déja
des questions de justice sociale, de conditions de travail et de
relations entre les classes, des themes qui résonnent avec
I’écologie intégrale.

Le Pape Jean XXIIl (1958-1963) : L'encyclique Pacem in Terris
(1963) du Pape Jean XXIIl a abordé les relations internationales
et la nécessité de la paix, des théemes qui se recoupent avec les
enjeux écologiques, notamment en soulignant
I'interdépendance de tous les étres humains et la nécessité de
prendre soin de “la maison commune”.

Le Pape Paul VI (1963-1978) : Il a poursuivi cette réflexion en
encourageant une approche globale des problémes sociaux et
économiques, qui incluait la prise en compte des dimensions
environnementales dans |'encyclique Populorum progressio
(1967). Aussi, a-t-il mis en garde contre les dangers d’un
consumérisme effréné, jetant ainsi les bases d’une réflexion sur
les liens entre développement et environnement.

Le Pape Jean-Paul Il (1978-2005) : Dans son encyclique
Centesimus annus (1991), il a critiqué I'exploitation excessive
des ressources naturelles, la qualifiant de « désordre » et
d’« excés ». En ce sens, le Pape Jean-Paul Il (1991 : n° 37)
affirme : « Dans son désir d’avoir et de jouir plutét que d’étre et
de grandir, 'homme consomme les ressources de la Terre et sa
propre vie de maniére excessive et désordonnée ». Par ailleurs,
le Souverain Pontife (19991 : n° 37), interpelle 'lhumanité sur la
nécessité d’une collaboration de I’homme avec Dieu dans au

228



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

sein du créé pour une meilleure gestion de la nature percue
comme don de Dieu. En définitive, cet écrit magistériel appelle
a une nouvelle conscience écologique et a un sens de la
responsabilité envers les générations futures.

Le Pape Benoit XVI (2005-2013) : Dans son encyclique Caritas
in veritate (2009), il a développé une théologie de la création
qui met 'accent sur la beauté et I’harmonie du monde créé,
invitant a une contemplation respectueuse de la nature. Il a
souligné le lien entre charité et vérité, appelant a une approche
de I'écologie qui tienne compte de la dignité humaine et de la
justice sociale. Il a critiqué une vision purement utilitariste de la
nature, mettant en garde contre les dangers de la manipulation
génétique et de la dégradation de I’environnement. Dans cet
élan, le Pape Benoit XVI a fait remarquer qu’il est crucial que
« nous devons avoir conscience du grave devoir que nous avons
de laisser la Terre aux nouvelles générations dans un état tel
gu’elles puissent elles aussi I’'habiter décemment et continuer a
la cultiver » (2009 : 50).

Le Pape Francois (2013-2025) : L’encyclique Laudato Si’
(2015) du Pape Francgois est une contribution majeure a la
réflexion théologique sur |’écologie. Il y propose une « écologie
intégrale », soulignant l'interdépendance de tous les étres
vivants et de I'environnement naturel et social. Il critique la
« technocratie », une vision du monde qui met la technique au-
dessus de tout et qui conduit a I’exploitation de la nature et des
étres humains. Le Pape Jean-Paul Il appelle non seulement a
une conversion écologique, car pour lui (2015 : 219), « la
conversion écologique qui est requise pour créer une
dynamique de changement durable est aussi une conversion
communautaire », ainsi qu’a un changement de mentalité et de
mode de vie pour préserver la planete de la menace actuelle.
Dans cette optique, le Souverain Pontifie (2015 : n° 18) invite les

229



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

hommes a une culture responsable et a la protection de la
nature face aux dérives sociales marquées par I'accélération
continuelle des changements de I’humanité et I'intensification
des rythmes de vie et de travail. Car, cette rapidité avec laquelle
les actions humaines tendent a transformer la Terre pour une
amélioration des conditions de vie et pour un meilleur
épanouissement de 'homme au sein du cosmos, nuisent a la
nature qui a du mal a s’adapter a ce rythme. Quant a
I’exhortation apostolique Querida Amazonia (2020), elle met en
lumiére les problémes écologiques et sociaux spécifiques de
cette région. Elle appelle a une écologie intégrale qui tienne
compte des cultures locales et des droits des populations
autochtones. Concernant, la lettre encyclique Fratelli tutti
(2020), elle explore la fraternité humaine et la solidarité sociale,
soulignant I'importance de prendre soin de « notre maison
commune » et de promouvoir une culture de la rencontre. Elle
s’inscrit dans la continuité de I’encyclique Laudato Si’ en
mettant en avant I'interconnexion de toutes les problématiques
écologiques et sociales.

Le Pape Léon XIV (2025) : Elu le 08 mai 2025, le Pape Léon
XIV n’a pas encore publié de document ecclésial, mais sa
position sur I’environnement s’inscrit dans le prolongement du
Pape Frangois. Dans son message pour la 10%™® journée
mondiale de la priére pour la sauvegarde de la Création (rendu
public le 30 juin 2025) qui consacre le 10°™ anniversaire de
I'encyclique de Laudato Si’ et aura lieu le 1°" septembre 2025, il
a plaidé pour une « justice environnementale ». Pour lui, « il
s’agit d’une nécessité urgente qui ne peut plus étre considérée
comme un concept abstrait ou un objectif lointain » (Centre
catholique des médias Cath-Info, 2025 ; URL
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-
xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/).

230


https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/

Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Il ressort de ce qui précéde que les écrits pontificaux de Léon
Xl a Frangois ont non seulement mis en Ilumiere
I'interdépendance entre I’écologie et les questions sociales,
promouvant une « écologie intégrale », mais aussi,
significativement contribué a la prise de conscience de la crise
écologique et de la nécessité de garder et préserver le respect
des lois de la nature et des équilibres entre les étres de ce
monde. En d’autres termes, les écrits de ces papes ont, d’une
part, apporté une perspective essentielle a la compréhension
de la crise, et d’autre part, eu un impact significatif sur la
sensibilisation a la crise écologique, tant au sein de I’Eglise
gu’aupres du grand public. IIs ont contribué a faire de I'écologie
une question morale. En intégrant la protection et la
sauvegarde de |’environnement dans I'enseignement moral de
I’Eglise, les papes ont élevé la question au rang de devoir moral
et spirituel. En insistant sur I'interdépendance de I'écologie et
du social, ils ont encouragé une approche holistique de la crise,
qui ne sépare pas la protection de la nature de la lutte contre Ia
pauvreté et les inégalités. La théologie n’est pas qu’une simple
réflexion, elle appelle a I'action concréete. Les encycliques
papales encouragent les individus, les communautés et les
institutions a adopter des pratiques plus durables, a plaider
pour des politiques environnementales plus justes et a
s’engager dans la lutte contre le changement climatique. Les
écrits des Papes révelent que la théologie offre une perspective
profonde et englobante sur la crise écologique, en la reliant a
des questions de foi, d’éthique et de justice. Elle propose un
chemin vers une transformation individuelle et collective, basée
sur le respect de la création et la recherche d'un avenir plus
durable pour tous. Pour clore, les écrits des Papes ont servi de
base a de nombreuses initiatives et mouvements écologiques

231



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

au sein de I'Eglise et au-deld, encourageant la “conversion
écologique” et la recherche de solutions durables.

Dans cette quéte de solution, nous proposons |'éthique
africaine de I’habiter de la Terre comme solution endogene et
durable aux défis écologiques contemporains.

3. Une éthique africaine de I'habiter de la Terre comme
solution endogéne et durable a la crise écologique planétaire

L’Afrique, continent riche de sa diversité culturelle et de ses
traditions ancestrales, offre un terreau fertile pour I’élaboration
d'une éthique de I’habiter de la Terre ancrée dans ses réalités
et ses aspirations. Cette troisieme partie se propose
d’approfondir cette réflexion en explorant les fondements
d’une éthique africaine de I’environnement, en s’inspirant des
sagesses traditionnelles et en les confrontant aux défis
contemporains du développement durable.

L’éthique africaine de I’habiter de la Terre se fonde sur une
compréhension holistique de la cosmologie africaine
traditionnelle. Ces récits mythologiques mettent en lumiére les
liens entre les étres humains, les animaux, les plantes et les
éléments naturels, souvent de maniere spirituelle et
symbolique. La cosmologie africaine traditionnelle, souvent
transmise oralement, présente une vision du monde ou tout est
interconnecté : les humains, la nature, les ancétres et les
esprits. Ce qui signifie que la philosophie africaine de la
protection de la nature, souvent enracinée dans des traditions
orales, se caractérise par une vision holistique de I'univers ou
humains et nature sont interdépendants. Elle valorise une
relation harmonieuse et respectueuse avec |I’environnement,
souvent symbolisé par des mythes, des rites, et des pratiques
culturelles.

232



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Cette approche s’oppose a une vision anthropocentrique
occidentale et prone un engagement pour un long terme et les
générations futures. La Terre, appelée ““Meére-Terre” ou “Terre-
Meére” dans de nombreuses cultures, est considérée comme
une entité vivante et sacrée, source de vie et de subsistance. En
littérature africaine, la Terre joue un réle vital, souvent
symbolisant lidentité, la culture et les enjeux socio-
économiques. Elle est la source de vie, lieu de mémoire et enjeu
politique, influengant fortement les relations sociales et les
rapports a I’environnement. Cette littérature a développé la
guestion de la Terre comme un élément central de l'identité
culturelle, étroitement liée aux racines, aux ancétres et
traditions des peuples. La Terre symbolise la continuité
culturelle et un lien profond avec le passé. La Terre est bien plus
gu’un espace physique en Afrique. Elle est imprégnée de sens
et de symbolisme : la Terre est le lieu ou reposent les ancétres,
les pratiques agricoles, les rituels et les savoirs transmis de
génération en génération, contribuant a la richesse et a la
diversité des cultures africaines. La Terre symbolise la fertilité,
la prospérité, la vie, et son usage et sa gestion sont régis par les
régles coutumieres et les liens sociaux forts. Ainsi, I'identité
culturelle africaine est intrinsequement liée a la Terre, qui est
un héritage du passé et un fondement de I’avenir.

En outre, dans de nombreuses cultures africaines, la Terre
est associée a la féminité, a la fécondité et a la maternité. Elle
est percue comme une entité vivante, capable de donner et de
recevoir, de nourrir et de protéger. Cette vision est
magnifiquement exprimée dans la littérature africaine,
notamment chez les auteurs comme Amadou Hampaté B3,
Chinua Achebe, Camara Laye, qui évoquent le lien indéfectible
entre ’homme et la Terre.

233



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Amadou Hampaté Ba avait une vision de la Terre
profondément enracinée dans les traditions africaines. Il la
considérait non pas comme une simple propriété, mais un
dépot sacré confié par le Créateur, dont ’lhomme est le garant.
Dans ses mémoires Amkoullel, I’'enfant Peul (2000) et Oui, mon
commandant ! (2001), Amadou Hampaté Ba développe une
vision holistique de la Terre, ou 'homme et la nature sont
intimement liés, et ou le respect de la Terre est essentiel pour
la préservation de la vie et la sagesse.

Chinua Achebe, dans son roman Le Monde s’effondre (2000),
explore la relation complexe entre I’homme et la Terre. Ce
roman dépeint la destruction de la société traditionnelle Igbo
face a la colonisation, ou la Terre, autrefois source de vie et
d’identité, devient un enjeu de conflit et de désintégration.

Dans les ceuvres de Camara Laye, notamment dans L’Enfant
noir (2006), la Terre revét une importance capitale, symbolisant
a la fois les racines, la culture, et I'identité. Pour lui, la Terre est
d’abord le lieu d’origine et d’appartenance, ensuite la source de
savoir et de spiritualité et enfin, le lieu de rupture de
transformation.

En résumé, dans la littérature africaine, la Terre est un don
précieux qu’il faut chérir et protéger. En tant que mere
nourriciere, elle nous offre tout ce dont nous avons besoin pour
vivre, et il est de notre devoir de vivre en harmonie avec elle,
en respectant ses limites et en assurant sa pérennité. La
littérature africaine de la Terre se présente comme un précieux
cadre pour aborder, penser, I'éthique africaine de I’habiter de
la Terre.

Il convient de souligner que I'éthique africaine de I’habiter
de la Terre se distingue de I'éthique environnementale
occidentale par son anthropocentrisme modéré et sa
reconnaissance de la sacralité de la nature. L’éthique africaine

234



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

de I’habiter de la Terre se fonde sur une compréhension
holistique de I’existence, ou I’étre humain est considéré comme
une partie intégrante du cosmos et nhon comme son maitre.
Cette vision implique une responsabilité envers la nature,
percue non seulement comme une ressource, mMais aussi
comme un partenaire dans la création et le maintien de la vie.
Aussi, I'éthique africaine de I’habiter de la Terre se fonde sur la
sacralité de la nature : de nombreuses cultures africaines
considerent la nature comme sacrée, avec des sites naturels,
des animaux et des plantes qui ont une signification spirituelle
et rituelle. En outre, I’éthique africaine de I’habiter de la Terre
se fonde sur la communauté et la solidarité. En effet, I'éthique
africaine de [I'habiter de Ila Terre est profondément
communautaire, mettant l'accent sur la solidarité et Ia
responsabilité partagée envers I’environnement. Les décisions
relatives a |'utilisation des ressources naturelles sont souvent
prises de maniere collective, en tenant compte des besoins de
tous les membres de la communauté, y compris les générations
futures. Par ailleurs, I'éthique africaine de I'habiter de la Terre
intégre une forte dimension temporelle, avec une conscience
de la nécessité de préserver les ressources naturelles pour les
générations futures. Ce qui revient a dire qu’elle s’enracine sur
la responsabilité envers les générations futures. En somme, les
fondements de I'éthique africaine de I’habiter de la Terre sont
I'interdépendance, la sacralité de la nature,
I'anthropocentrisme modéré, la communauté et la solidarité et
la responsabilité envers les générations futures. Cette vision
holistique implique que toute action humaine a des
répercussions sur I'ensemble de |'écosysteme, et que le bien-
étre humain est intrinsequement lié a celui de la nature. Dans
cette perspective, I'éthique de I'habiter de la Terre se construit
sur la base de relations harmonieuses et respectueuses avec

235



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

I’environnement. Il ne s’agit pas simplement de préserver des
ressources, mais de reconnaitre la valeur intrinseque de la
nature et de vivre en accord avec ses cycles et ses rythmes.

Cette approche holistique, fondée sur la cosmologie
africaine, invite a repenser notre rapport a la Terre, non pas
comme une ressource a exploiter, mais comme un étre vivant
avec lequel il faut désormais cohabiter harmonieusement. Elle
réaffirme la nécessité d’une “conversion écologique”, tant au
niveau individuel que collectif, en s’inspirant des réflexions
théologiques et des valeurs éthiques africaines. Elle appelle a
une action concertée pour préserver et sauvegarder la planéete
pour les générations futures.

L’éthique africaine de I’habiter de la Terre offre un cadre
riche et pertinent pour relever les défis environnementaux
contemporains. Elle souligne la nécessité de repenser notre
relation a la nature, en s'inspirant des valeurs et des pratiques
ancestrales, pour construire un avenir plus durable et plus
équitable. En outre, I'éthique africaine de I’habiter de la Terre
permet de saisir la Terre comme un étre vivant, source de vie et
de sagesse, qu’il faut respecter et protéger. Elle ouvre le chemin
d’'une “conversion écologique” et d’un rapport harmonieux
avec la nature.

L'éthique africaine de I'habiter de la Terre offre une voie
prometteuse pour aborder la menace écologique planétaire.
Elle permet de développer une approche théologique plus
riche, des solutions contextualisées, et de renforcer la capacité
d’action des communautés et des institutions locales dans la
lutte pour la protection et la sauvegarde de I’environnement.

L’éthigue africaine de I'habiter de la Terre peut servir de
base pour sensibiliser a I'importance de la protection de
I'environnement et pour éduquer les jeunes générations a
I'importance de la durabilité. Elle incite a la responsabilité

236



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

envers les générations futures. Ainsi, I’éthique africaine de
I’'habiter de la Terre implique une conscience de la nécessité de
léguer un environnement sain et équilibré aux générations
futures. De plus, I'éthique africaine de I'habiter de la Terre est
un instrument de justice sociale. Car elle insiste sur la prise en
compte des inégalités sociales et économiques dans la gestion
de I'environnement, afin de garantir une répartition équitable
des ressources. Aussi, I’éthique africaine de I’'habiter de la Terre
ouvre la voie de I'’échange des compétences et du dialogue
interdisciplinaire dans la mesure ou elle met en avant le réle
crucial de la connaissance interactive des paysans africains sur
leur environnement, ainsi que I'importance de promouvoir un
dialogue entre les éthiques environnementales traditionnelles
et modernes, pour favoriser des relations mutuellement
bénéfiques entre I'homme et la terre.

L’éthique africaine de I’habiter de la Terre met a disposition
une voie prometteuse pour aborder la menace écologique
mondiale. Elle permet de développer l'importance de Ia
collaboration et de la solidarité pour résoudre les problemes
environnementaux, en s’appuyant sur les savoirs et les
pratiques traditionnelles. En sus, I’éthique africaine de I’habiter
de la Terre offre une voie prometteuse pour la réciprocité
I'harmonie et I'équilibre entre les humains et la nature.
Concernant la réciprocité, il importe de souligner qu’il existe
une relation de don et de contre-don entre les humains et la
nature. Les humains regoivent de la nature, et en retour, ils ont
le devoir de la protéger et de la restaurer. Quant a I’harmonie
et I'équilibre entre ’homme et son environnement, I’éthique de
I’habiter de la Terre vise a restaurer et a maintenir I’harmonie
et I’équilibre dans les relations entre les humains et la nature.

L’éthique africaine de I’habiter de la Terre ouvre le chemin a
des pratiques durables inspirées de la tradition pour faire face

237



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

aux défis écologiques mondiaux. Les principes éthiques se
traduisent par des pratiques durables, souvent issues de
I'expérience et de la sagesse des communautés africaines.
Parmi ces pratiques, on peut citer I'agriculture traditionnelle, la
gestion communautaire des ressources, les rituels et les
cérémonies, I'éducation et la transmission des savoirs. A propos
de l'agriculture traditionnelle, certaines pratiques agricoles
traditionnelles, comme I'agroforesterie ou l’agriculture sur
bralis limitée, sont des exemples de méthodes durables qui
favorisent la biodiversité et la fertilité des sols. Concernant la
gestion communautaire des ressources, la gestion collective des
ressources naturelles (eaux, foréts, terres) permet de prévenir
leur surexploitation et de garantir un accés équitable a tous. Au
sujet des rituels et des cérémonies, ils sont liés a la nature et
permettent de renforcer le lien spirituel avec la Terre et de
sensibiliser les populations a sa protection. Pour ce qui est de
I’éducation et la transmission des savoirs, la transmission des
connaissances traditionnelles sur I|’environnement est
essentielle pour garantir la pérennité des pratiques durables.
En somme, I'éthique africaine de I’habiter de la Terre offre
un cadre riche et pertinent pour relever les défis
environnementaux contemporains. Elle souligne la nécessité de
repenser notre relation a la nature, en s’inspirant des valeurs et
des pratiques ancestrales, pour construire un avenir plus
durable et plus équitable. L’éthique africaine de I’habiter de la
Terre se présente comme un efficace et optimal outil pour
contrer les effets néfastes de la crise écologique planétaire.
L'éthique africaine de I’habiter de la Terre est une solution
endogene et durable a la crise écologique planétaire parce
gu’elle privilégie I’harmonie avec la nature, plutét que la
poursuite d’un progrés linéaire et destructeur. L'éthique
africaine de |’habiter de la Terre, enracinée dans les traditions

238



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

et les valeurs africaines, souligne, d’une part, le renoncement
de la philosophie africaine a I’anthropocentrisme et a
I'ethnocentrisme, et d’autre part, la reconnaissance de
I'interdépendance de tous les étres vivants et de
I’environnement naturel. Elle étend la communauté morale au-
dela des préoccupations purement humaines, en incluant les
animaux, les plantes, les générations futures et les aspects
spirituels de I'environnement. L’éthique africaine de I’habiter
de la Terre souligne que I’Afrique est invitée a utiliser des
solutions endogénes et durables face a la crise écologique
actuelle. Mieux, elle rappelle non seulement la vision du monde
ou I"humain est partie intégrante de I'écosystéme, mais aussi
I'urgence et I'importance des solutions endogénes et durables
pour faire face aux défis environnementaux mondiaux.
L’éthique africaine de I’habiter de la Terre offre donc des
solutions endogénes et durables a la crise écologique mondiale.
Elle se distingue par son approche holistique, intégrant les
dimensions sociales, spirituelles et écologiques de I’existence,
et par sa reconnaissance de l'interdépendance de tous les étres
vivants.

Conclusion

La crise écologique, reflet d’'une interaction complexe entre
I'activité humaine et I’environnement, interpelle la théologie.
D’ou l'interrogation, dans quelle mesure, la théologie peut-elle
contribuer a résoudre la crise écologique ? Comme question
ayant orienté et guidé la présente recherche. Pour résoudre
cette problématique, nous avons recouru a la méthodologie
intégrant I'écothéologie et I'éthique africaine. En mobilisant
I’écothéologie intégrée a I'éthique africaine, la théologie

239



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

apporte de pertinents éclairages sur les causes profondes de
cette crise et sur les pistes de solutions possibles.

Comme résultats, [I'étude, selon une démarche
argumentative, articule exégese biblique et théologie morale
pour démontrer que la crise écologique exige une conversion
spirituelle, une relecture du salut cosmique et une praxis
éthique incarnée et communautaire. La crise écologique a
travers le prisme de la théologie met en lumiere la nécessité
d’'une approche holistique qui integre les dimensions
spirituelles et éthiques a la compréhension et a la résolution
des problemes environnementaux. La crise écologique,
caractérisée par le réchauffement climatique, la perte de
biodiversité, la pollution, etc., n’est pas seulement un probléme
scientifique ou politique, mais aussi un défi théologique. La
crise écologique est donc une réalité théologique. La menace
écologique n’est plus une anticipation : elle est vécue comme
une catastrophe présente, affectant les écosystemes et les
sociétés humaines. Cette crise interpelle la théologie
chrétienne, qui ne peut rester centrée sur I’homme sans
reconnaitre la souffrance. Car, la maniére dont nous percevons
notre relation avec la nature et avec Dieu a un impact direct sur
notre comportement envers I’environnement. La théologie, en
tant que discipline qui explore les questions de sens, de valeur
et de responsabilité, offre un précieux cadre pour comprendre
les dimensions éthiques et spirituelles de la crise écologique. La
crise écologique planétaire exige une relecture biblique a partir
de la création blessée. Les textes bibliques (Genése, Psaumes,
Prophétes, Romains 8) doivent étre revisités pour y lire une
solidarité divine avec le monde vivant. La création doit étre vue
comme partenaire de l'alliance, et non comme un simple décor
ou une ressource a exploiter. Aussi, la crise écologique
planétaire appelle a une redéfinition du péché et de la grace

240



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

dans la mesure oU le péché écologique est une réalité et elle est
comprise comme rupture du lien entre I'homme et la terre,
souvent aggravé par les systéemes économiques et politiques.
Face au péché écologique, la grace est élargie a une dynamique
de réconciliation cosmique, impliquant la restauration du vivant
et la conversion écologique. En outre, la foi peut étre une
source de motivation et d’inspiration pour agir face a la crise
écologique. Dans cette perspective, des traditions religieuses
du monde entier offrent des enseignements sur la création, la
responsabilité humaine envers la nature et la nécessité de vivre
en harmonie avec elle. Ces enseignements peuvent encourager
les individus et les communautés a adopter des modes de vie
plus durables, a s’engager dans la protection de
I’environnement et a défendre la justice environnementale.
Par ailleurs, I'étude de la crise écologique a travers le prisme
de la théologie souligne I'importance d’une approche
holistique, qui intégre les dimensions scientifiques, sociales,
politiques et spirituelles de la crise écologique. La résolution de
la crise ne peut étre réalisée uniquement par des mesures
techniques ou réglementaires. Elle nécessite une
transformation profonde de nos valeurs, de nos attitudes et de
nos comportements. La théologie, en mettant I’accent sur la
relation entre Dieu, ’humanité et la nature, joue un réle crucial
dans cette transformation. L’éthique de I'habiter de la Terre
ancrée dans les valeurs africaines telles que la relation a la terre,
le respect de la nature, et la solidarité communautaire qui
découle des défis écologiques contemporains se présente
comme une solution endogéne et durable face a la crise. Elle
est un pertinent et efficace outil pour résoudre la crise
environnementale mondiale. Elle est un véritable levier de
protection et de sauvegarde de |’environnement. En derniéere
analyse, I'étude de la crise écologique a travers le prisme de la

241



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

théologie indique que la théologie de I"’environnement peut
étre un outil précieux pour sensibiliser a la crise écologique,
motiver a I'action et promouvoir des solutions durables.

La théologie offre donc une voie pour répondre aux défis
écologiques mondiaux en proposant une éthique africaine de
I’habiter qui reconnecte les humains a la nature, valorise les
savoirs, les valeurs et les pratiques traditionnels, et dialogue
avec les communautés et institutions locales en vue des
générations d’aujourd’hui et demain. Elle invite a un dialogue
interreligieux et interdisciplinaire, afin de construire un avenir
plus respectueux de la création. La recherche dans ce domaine
est essentielle pour explorer plus en profondeur les liens entre
foi, éthique et environnement et pour inspirer des actions
concréetes en faveur d’un avenir durable. En définitive, la crise
écologique est une crise de sens qui appelle une réponse
globale, ou la théologie a un role important a jouer, notamment
en nous rappelant notre responsabilité envers la création et en
nous inspirant a vivre en harmonie avec elle. En s’inspirant des
principes éthiques et des pratiques durables issues de la
tradition africaine, il est possible de construire un
développement durable qui respecte I’environnement et assure
le bien-étre des générations présentes et futures.

L’étude de la crise écologique a travers le prisme théologique
révele des dimensions sociales et utilitaires profondes,
guestionnant notre responsabilité face a la création et a I’avenir
de 'humanité. La portée sociale et utilitaire de cette recherche
théorique et fondamentale est d’offrir des outils pour repenser
nos modes de vie et construire un avenir plus durable. Elle vise
a promouvoir une éthique de la responsabilité. La théologie
inspire une éthique de la responsabilité, qui nous engage a agir
de maniere plus juste envers la création et envers les
générations futures. Cela implique de remettre en question nos

242



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

habitudes de consommation, de privilégier des modes de vie
plus sobres et de soutenir des initiatives en faveur de la justice
environnementale. La portée de [|'étude de la menace
écologique planétaire au prisme de la théologie est donc une
invitation a une véritable “conversion écologique”, qui consiste
a transformer notre maniére de penser, de vivre et d’agir afin
de mieux respecter la création. Cette conversion implique un
changement de cceur, une prise de conscience de notre
interdépendance avec la nature et un engagement concret pour
un avenir plus durable.

L’étude sur la menace écologique planétaire au prisme de la
théologie offre une portée utilitaire significative en revalorisant
le réle des traditions religieuses dans la mobilisation éthique
face a la crise environnementale. Elle permet d’intégrer les
enjeux écologiques dans la formation théologique, la
prédication et [I'action pastorale. En articulant foi,
responsabilité et justice cosmique, elle propose une spiritualité
du vivant capable d’inspirer des pratiques concretes de
sauvegarde de la création. Cette approche favorise aussi le
dialogue interdisciplinaire et interculturel, en ouvrant Ia
théologie a des perspectives écospirituelles contextualisées,
notamment africaines, pour une réponse globale, incarnée et
durable.

En somme, I'étude de la crise écologique a travers le prisme
théologique ouvre des perspectives riches et fécondes. Elle
nous invite a repenser notre rapport a la création, a assumer
notre responsabilité envers I'environnement et a construire un
avenir plus juste et plus durable pour tous. La théologie, loin
d’étre une discipline éloignée de la réalité, joue un role
essentiel dans la construction d’'un monde plus respectueux de
la vie, de la nature et de Dieu. Ce qui dénote que la théologie
est au service de la vie, de ’lhomme, de la société et de I’Eglise.

243



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Par ailleurs, I'analyse théologique de la crise écologique
réveéle une convergence fondamentale entre les différentes
traditions : la reconnaissance que la création n’est pas un simple
décor du salut, mais un sujet de rédemption a part entiere. Qu’il
s'agisse de l'exégese biblique occidentale, de la théologie
africaine ou de la réflexion dogmatique sur la création, toutes
soulignent que la souffrance du monde vivant interpelle la foi
chrétienne dans ses fondements. Cependant, les approches
différent dans leurs sensibilités et leurs priorités. La théologie
occidentale, souvent marquée par une anthropologie morale et
une lecture systématique des textes, insiste sur la
responsabilité individuelle et la conversion éthique. La
théologie africaine, quant a elle, propose une vision
relationnelle et communautaire du vivant, ou la terre est
partenaire de I’homme dans l'alliance divine. Elle offre une
épistémologie enracinée, capable de relier spiritualité, culture
et écologie. En dernier ressort, la théologie dogmatique
contemporaine, en relisant le dogme trinitaire et la doctrine de
la création, propose une réintégration cosmique du salut, en
rupture avec les dualismes historiques. Ainsi, I'articulation de
ces perspectives enrichit la réflexion théologique et ouvre la
voie a une spiritualité écologique incarnée, prophétique et
contextuelle, capable de répondre aux défis planétaires avec
espérance et responsabilité.

Pour clore, I'étude offre une relecture féconde des textes
bibliques face a la crise écologique, mais reste centrée sur des
traditions théologiques occidentales, parfois éloignées des
réalités culturelles du Sud global. Elle gagnerait a intégrer
davantage les cosmologies autochtones et les spiritualités
africaines, qui valorisent la terre comme sujet de relation. En
ouverture, cette recherche invite a élargir la théologie vers une
écospiritualité incarnée, interdisciplinaire et contextuelle,

244



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

capable de nourrir une praxis écologique globale. Elle appelle a
une conversion théologique profonde, ou la grace ne sauve pas
seulement ’lhomme, mais réconcilie I’ensemble du vivant dans
une alliance renouvelée.

Références bibliographiques

ACHEBE Chinua, 2000. Le Monde s’effondre, Paris, Présence
africaine

ALBOURAQ (éd.), 2010. Le Saint Coran, Paris, Albouraq

BENOIT XVI, 2009. Lettre encyclique Caritas in veritate, Pierre
TEQUI, Paris

CENTRE CATHOLIQUE DES MEDIAS CATH-INFO, 2025, Justice
environnementale : Léon XIV se place dans les pas du pape
Frangois. URL :
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-
xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/, consulté le 19
Ao(t 2025.

FRANCOIS, 2020. Exhortation apostolique post-synodale, Pierre
TEQUI, Paris

FRANCOIS, 2020. Lettre encyclique Fratelli tutti, Pierre TEQUI,
Paris

FRANCOIS, 2015. Lettre encyclique Laudato Si’, Pierre TEQUI,
Paris

HAMPATE BA Amadou, 2001. Oui, mon commandant !, Paris,
JAILU

HAMPATE BA Amadou, 2000. Amkoullel, I'enfant Peul, Paris, J'Al
LU

JEAN XXIlI, 1963. Lettre encyclique Pacem in Terris, Pierre
TEQUI, Paris

JEAN PAUL Il, 1991. Lettre encyclique Centesimus annus, Pierre
TEQUI, Paris

245


https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/

Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

LAYE Camara, 2006. L’Enfant noir, Paris, Plon

MONNQOT Christophe, 2021, Les racines historiques de la
théologie verte. Les contributions de Lynn White, Jr. In : Eglise
et écologie. La nouvelle théologie verte, C. MONNOT & F.
ROGNON, pp. 29-44, Geneve, Labor et Fides

PAUL VI, 1967. Lettre encyclique Populorum progressio, Pierre
TEQUI, Paris

WHITE Lynn, 1967, « The Historical Roots of Our Ecological
Crisis », in Science, Vol.155, n° 3767 Mars 1967, pp. 1203-1207.

246



