
Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

214 

La menace écologie planétaire au prisme de la 
théologie 

 
Mlan Kouakou Pierre ANZIAN 
Maître-Assistant 
UCAO-UUA /Institut Saint Thomas d’Aquin à Yamoussoukro 
anzian2009@yahoo.com 
 

Résumé  
 
 Cet article voudrait explorer la crise écologique, sous un angle 
théologique, en mobilisant l’écothéologie et l’éthique africaine, afin de 
contribuer à la construction d’une relation plus harmonieuse entre l’homme 
et la nature. La question qui a orienté et guidé cette recherche théorique et 
fondamentale s’énonce comme suit : dans quelle mesure, la théologie peut-
elle contribuer à résoudre la crise écologique planétaire ?  
 En recourant à l’écothéologie comme méthodologie qui examine les 
relations entre foi, éthique et environnement, et à l’éthique africaine de 
façon spécifique comme perspective endogène, nous avons montré que face 
à l’intensification des catastrophes climatiques et à l’échec des objectifs de 
réduction du réchauffement, la théologie est appelée à renouveler son 
discours en intégrant la souffrance de la création et la responsabilité 
humaine. Elle ne peut rester centrée sur l’homme sans reconnaître la 
vocation spirituelle du cosmos. Les textes bibliques sont relus à la lumière de 
cette urgence : la Genèse, les Psaumes ou les prophètes témoignent d’un 
Dieu engagé dans la sauvegarde de la terre. La grâce divine ne concerne pas 
seulement l’âme humaine, mais aussi la restauration de la création. 
 L’étude appelle à une spiritualité écologique fondée sur la justice, la 
paix et la conversion. Elle invite les croyants à une praxis de transformation, 
où foi et écologie ne s’opposent pas, mais se conjuguent pour répondre à 
l’appel du monde blessé. La théologie devient ainsi une ressource critique et 
prophétique face à la crise globale. 
 
 Mots-clés : Crise écologique, Écothéologie, Éthique africaine, Interconnexion 
homme-nature, Solution endogène et durable.  

 

 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

215 

Abstract  
 
 This article explores the ecological crisis from a theological perspective, 
drawing on eco-theology and African ethics, with a view to contributing to 
the construction of a more harmonious relationship between humans and 
nature. The question that has guided and informed this theoretical and 
fundamental research is as follows: To what extent can theology contribute 
to resolving the global ecological crisis ? 
 Using ecotheology as a methodology that examines the relationships 
between faith, ethics, and the environment, and African ethics specifically as 
an endogenous perspective, we have shown that in the face of intensifying 
climate disasters and the failure to meet global warming reduction targets, 
theology is called upon to renew its discourse by integrating the suffering of 
creation and human responsibility. It cannot remain centered on man 
without recognizing the spiritual vocation of the cosmos. Biblical texts are re-
read in light of this urgency : Genesis, the Psalms, and the prophets testify to 
a God committed to safeguarding the earth. Divine grace concerns not only 
the human soul, but also the restoration of creation. 
 The study calls for an ecological spirituality based on justice, peace, and 
conversion. It invites believers to engage in a praxis of transformation, where 
faith and ecology are not opposed but combine to respond to the call of a 
wounded world. Theology thus becomes a critical and prophetic resource in 
the face of the global crisis. 
 
Keywords : Ecological crisis, Ecotheology, African ethics, Human-nature 
interconnection, Endogenous and sustainable solution.  

 
Introduction    

 
 L’humanité est confrontée à une crise écologique d’une 
ampleur sans précédent, caractérisée par une dégradation 
accélérée de l’environnement et une perturbation des 
équilibres naturels. Cette crise, souvent qualifiée de ‘‘menace 
écologique planétaire’’, se manifeste par une série 
d’événements interconnectés, tels que le changement 
climatique, la perte de biodiversité, la pollution généralisée et 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

216 

la raréfaction des ressources naturelles. Cette crise écologique 
planétaire constitue l’un des défis majeurs du XXIe siècle.  
 Face à cette menace globale, la théologie chrétienne est 
interpellée dans sa capacité à penser le rapport entre Dieu, 
l’homme et la création. Longtemps centrée sur le salut 
individuel et la transcendance divine, elle est désormais invitée 
à intégrer la souffrance du cosmos dans son discours et sa 
praxis. Ce contexte appelle une relecture des textes bibliques et 
des doctrines fondamentales à la lumière de l’urgence 
écologique. L’étude s’inscrit dans une dynamique 
herméneutique « cosmothéandrique », articulant Dieu, 
l’humain et le monde naturel comme pôles indissociables de la 
révélation et du salut. Elle vise à dégager une spiritualité 
écologique capable de nourrir une éthique de la responsabilité, 
une théologie de la réconciliation cosmique et une praxis 
communautaire engagée dans la sauvegarde de la création. 
 Dans cette perspective, l’ampleur des enjeux écologiques ne 
peut que susciter une prise de conscience globale de l’impact 
des activités humaines sur la planète. Ce contexte a conduit à 
une réflexion théologique sur la manière dont les religions 
peuvent contribuer à la résolution de cette crise, en remettant 
en question les modes de pensée et de pratiques qui ont 
conduit à la situation actuelle. Pour illustration, dans les années 
1980, Leonardo Boff, théologien brésilien, figure de la théologie 
de la libération, met à penser, à partir de la Bible, le statut de la 
Terre. Exploitée, et même « crucifiée », la Terre doit être 
protégée comme notre « maison commune » voulue par Dieu. 
Dans son ouvrage La Terre en devenir (1994), il critique la vision 
anthropocentrique du monde, qui place l’homme au-dessus de 
la nature, et appelle à une relation plus respectueuse et 
harmonieuse avec l’environnement. Il propose une vision 
holistique de l’univers, où l’homme est partie prenante de la 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

217 

création et non son maître. Pour Leonard Boff, le terme qui 
résume l’anthropologie impériale et antiécologique est celui 
d’anthropocentrisme. À la suite de Boff, Jürgen Moltmann 
(1988), théologien protestant allemand, s’est également 
engagé dans une réflexion écologique, soulignant la nécessité 
d’une ‘‘théologie de la création’’ qui prenne en compte les 
enjeux environnementaux. Il plaide pour une relecture des 
textes bibliques à la lumière de la crise écologique, afin d’en 
dégager des pistes de conversion et de responsabilité. Il 
convient de souligner que la théologie de la création met 
l’accent sur le caractère sacré de la création et la responsabilité 
de l’homme envers elle. Elle appelle à une conversion 
écologique, à un changement de mentalité et de 
comportements pour préserver la planète. Dans le sillage de 
Boff et Moltmann, Thomas Berry, théologien catholique 
américain, a mis en avant une vision cosmologique de la 
théologie dans son œuvre The Dream of the Earth (1988), Le 
rêve de la Terre en français. Il a appelé à une « ère écozoïque », 
où l’humanité vivrait en harmonie avec la Terre, en 
reconnaissant sa place dans le vaste réseau de la vie. Le terme 
« écozoïque » désigne une ère future dans laquelle les relations 
entre les humains et la nature seront mutuellement bénéfiques. 
Contrairement à l’anthropocène ou l’« ère cénozoïque», où la 
nature est perçue comme un « autre » à dominer et à exploiter, 
l’«écozoïque», envisage une société où l’humanité coexiste de 
manière harmonieuse avec tous les membres de la 
communauté de la vie. Quant à Gérard Siegwalt (2015), 
théologien suisse, il a exploré la crise écologique en profondeur, 
en la reliant à des racines historiques, philosophiques et 
religieuses. Il a plaidé pour une théologie écologique intégrée, 
où la création est vue comme un don sacré à préserver. Au 
demeurant, le contexte de crise écologique planétaire a conduit 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

218 

à une réflexion théologique sur la manière dont les religions 
peuvent contribuer à la résolution de cette crise, en remettant 
en question les modes de pensée et de pratiques qui ont 
conduit à la situation actuelle. Mieux, la menace écologique 
planétaire ne relève plus de la spéculation : elle s’impose 
comme une réalité tangible, marquée par le dérèglement 
climatique, l’effondrement de la biodiversité et la multiplication 
des catastrophes naturelles. Ainsi, l’ampleur de la crise 
écologique, qui affecte aussi bien les équilibres biologiques que 
les structures sociales, interpelle profondément les traditions 
religieuses, et en particulier la théologie chrétienne. Longtemps 
centrée sur le salut de l’homme, la théologie est aujourd’hui 
invitée à élargir son horizon : « la création tout entière gémit » 
(Rm 8,22), selon les mots de l’Apôtre Paul et, attend une 
rédemption qui ne soit pas seulement individuelle, mais 
cosmique. Dans ce contexte, il devient urgent de relire les textes 
bibliques et les doctrines de la grâce à la lumière de l’urgence 
écologique, afin de penser une spiritualité du vivant, une 
éthique de la responsabilité, et une théologie de la conversion 
écologique. Ainsi, l’objectif général de cette étude théologique 
est d’analyser la crise écologique mondiale à travers le prisme 
de la théologie chrétienne afin de dégager une compréhension 
renouvelée du rapport entre l’humanité, la création et Dieu, et 
de proposer une spiritualité écologique fondée sur la justice, la 
conversion et la réconciliation cosmique. Quant à l’objectif 
spécifique, il vise à proposer une spiritualité chrétienne du 
vivant, c’est-à-dire élaborer des pistes pastorales et liturgiques 
pour intégrer la sauvegarde de la création dans la vie ecclésiale 
et personnelle. Au regard de ces objectifs, la question qui 
oriente et guide cette recherche théorique et fondamentale 
s’énonce comme suit : face à une crise écologique planétaire 
qui ne relève plus de la prospective, mais d’une réalité présente 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

219 

et dévastatrice, dans quelle mesure les ressources bibliques et 
théologiques permettent-elles de penser la souffrance de la 
création, la responsabilité humaine et la vocation spirituelle du 
cosmos, afin d’élaborer une spiritualité écologique fondée sur 
la justice, la conversion et la réconciliation ? En d’autres termes, 
dans quelle mesure, la théologie peut-elle contribuer à 
résoudre la crise écologique planétaire ?  
 Pour atteindre nos objectifs, nous recourons à l’articulation, 
d’une part, de l’écothéologie, un courant de pensée 
théologique qui s’appuie sur les travaux de Pierre Teilhard de 
Chardin (1965), Alfred North Whitehead (1971) et Thomas 
Berry (1988) qui s’intéresse aux liens entre la religion et la 
nature, en explorant les dimensions spirituelles de la crise 
écologique, et d’autre part, de l’éthique africaine, comme 
méthodologie. L’écothéologie peut être un outil précieux pour 
sensibiliser aux enjeux écologiques, mais doit être 
contextualisée et enrichie par les perspectives de l’éthique 
africaine. L’éthique africaine, de son côté, offre une richesse de 
perspectives sur les relations humaines et la création, mais doit 
être actualisée pour répondre aux défis écologiques 
contemporains. L’articulation de l’écothéologie et de l’éthique 
africaine comme méthodologie pour aborder la menace 
écologique à travers le prisme de la théologie présente des 
avantages significatifs. En intégrant ces deux perspectives, on 
peut développer une approche holistique et contextualisée 
pour faire face aux défis environnementaux, en particulier en 
Afrique. Cette approche permet de puiser dans la sagesse 
spirituelle africaine et les valeurs écologiques pour enrichir la 
théologie et proposer des solutions durables et ancrées dans la 
réalité locale. L’éthique africaine, souvent moins 
anthropocentrique que certaines approches théologiques 
occidentales, peut aider à décentrer l’humain et à mettre 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

220 

l’accent sur la valeur intrinsèque de la nature, favorisant une 
approche plus respectueuse de l’environnement. L’articulation 
de l’écothéologie et de l’éthique africaine comme 
méthodologie de recherche est particulièrement pertinente 
dans le contexte de la crise écologique planétaire parce qu’elle 
se présente d’abord comme une approche enracinée dans les 
réalités culturelles et spirituelles, une théologie de la création 
élargie, ensuite, une méthodologie transversale et critique qui 
ouvre la voie à une épistémologie décoloniale et à une 
théologie contextuelle capable de répondre aux défis 
contemporains avec pertinence et profondeur et, enfin, une 
spiritualité écologique incarnée : elle propose une spiritualité 
du vivant, où la grâce divine se manifeste dans la préservation 
du lien entre l’homme et la terre, et où le péché écologique 
devient une rupture à guérir. En somme, l’articulation de 
l’écothéologie et de l’éthique africaine offre une voie 
prometteuse pour aborder la menace écologique planétaire. 
Elle permet de développer une approche théologique plus 
inclusive, des solutions endogènes et durables, et de renforcer 
la capacité d’action des communautés et institutions locales 
dans la lutte pour la protection de l’environnement.  
 Le présent article scientifique, structuré en trois parties, 
explore la crise écologique et propose une réflexion intégrant la 
théologie, la pensée africaine, et la relation entre Dieu, 
l’homme et la nature. La première partie établit la crise 
écologique comme un signe des temps, invitant à une refonte 
de la relation tripartite. La deuxième partie examine les 
contributions de la théologie face aux défis contemporains, 
notamment à travers les discours papaux. La troisième partie 
propose une éthique africaine de l’habiter de la Terre comme 
solution endogène et durable à la crise écologique planétaire. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

221 

 Après cette annonce du plan de notre argumentation, il sied 
d’aborder le premier axe de notre article dans les lignes qui 
suivent.         
      
1. La crise écologique comme signe des temps : repenser la 
relation entre Dieu, l’homme et la nature   
 
 Cette partie aborde les fondements de la crise écologique 
actuelle, en soulignant son ampleur et ses implications. Elle 
examine les racines de cette crise, caractérisée par le 
dérèglement climatique, la perte de biodiversité, la pollution de 
l’air et de l’eau, l’épuisement des ressources naturelles, etc. Ces 
phénomènes, largement documentés par la communauté 
scientifique, ont des conséquences désastreuses sur l’ensemble 
de la planète et sur les sociétés humaines. Les effets se 
manifestent à différentes échelles, allant de l’impact sur la 
santé humaine aux migrations forcées dues aux catastrophes 
naturelles, en passant par la destruction des écosystèmes et la 
perturbation des équilibres écologiques.  
 Plusieurs sources notent que la crise écologique est un 
problème multidimensionnel, résultant de l’interaction 
complexe de facteurs historiques, culturels et économiques.   
 Au niveau culturel, l’un des éléments clés est la vision 
anthropocentrique, qui place l’homme au centre de tout, 
considérant la nature comme une ressource à exploiter sans 
considération pour son équilibre intrinsèque. Cette vision, 
héritée de certaines traditions religieuses et philosophiques 
occidentales, a été renforcée par le développement de la 
science et de la technologie, qui ont permis une exploitation 
toujours plus intensive des ressources naturelles. Avec l’article 
Les racines historiques de notre crise écologique, publié en mars 
1967, dans la grande revue américaine Science, l’historien 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

222 

médiéviste américain Lynn White ouvrait une controverse qui, 
jusqu’au présent, reste vive. Dans ce texte issu d’une 
conférence, Lynn White émet une thèse particulièrement 
subversive : la crise écologique a été rendue possible par 
l’émergence, au cours du Moyen-Âge européen, d’une 
interprétation du christianisme qui en a fait « la religion la plus 
anthropologique que le monde ait connue » (1976 : 1205). De 
cette « matrice chrétienne » est issue toute notre modernité, 
affirme Lynn Townsend White (Idem) et en particulier la science, 
qui a offert à l’Europe sa supériorité technique sur le reste du 
monde et créé un rapport à la nature d’exploitation et de 
brutalité. Ainsi, la vision anthropologique de la création est en 
partie responsable de la crise écologique contemporaine. Le 
consumérisme et le capitalisme, en particulier, ont exacerbé 
cette tendance, en promouvant une croissance économique 
illimitée basée sur l’exploitation des ressources et la production 
de déchets. 
 Il importe de souligner que dans le Coran, Dieu indique à 
maintes reprises qu’il a créé le monde ou tel ou tel de ses 
éléments « pour l’homme » (Coran 2, 21, 29, 30, etc.), mais de 
façon plus précise, quatre sourates (XVI, 5-16 ; XXII, 65 ; XXXI, 
20 ; XIV, 12-33) affirment que Dieu a placé le monde « au service 
de l’homme », ce qui implique bien, selon certains auteurs 
critiques comme Mohammed Taled et Taba Abderrahmane, 
l’exercice d’une domination sous l’égide et le contrôle de Dieu. 
Toutefois, Monnot Christophe ne s’inscrit pas dans une 
démarche d’accusation des religions. Pour lui (2021 : 29), la 
thèse de Lynn White n’était pas de rendre le christianisme 
responsable de la crise écologique, mais « plutôt à corriger une 
conception chrétienne prétéritant la nature qu’à décrier le 
christianisme ». Il poursuit en affirmant : « L’argument que nous 
défendrons est de souligner que l’historien appelait par sa thèse 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

223 

à une nouvelle réforme du christianisme, en mettant en lumière 
sa responsabilité dans la science moderne et la crise 
environnementale » (Monnot Christophe, 2021 : 29). Pour lui, 
Lynn White est davantage un facilitateur de l’émergence d’une 
théologie qui prend en compte la responsabilité humaine dans 
la crise environnementale qu’un simple détracteur du 
christianisme.  
 Sans vouloir entrer dans ce débat, nous estimons que 
l’anthropocentrisme, notion selon laquelle l’homme est au 
centre de l’univers et la mesure de toutes choses, a longtemps 
dominé la pensée occidentale. Les conséquences de cette vision 
sont aujourd’hui palpables : crise écologique, épuisement des 
ressources, perte de biodiversité, et un sentiment croissant de 
déconnexion de la nature. Au regard de cette prise de 
conscience des conséquences négatives de cette vision sur 
l’environnement et la biodiversité, de nombreux auteurs 
critiquent l’anthropocentrisme comme approche 
philosophique. Cette critique souligne comment 
l’anthropocentrisme, en plaçant l’homme au centre et au 
sommet de tout, a conduit à une exploitation intensive de la 
nature, perçue comme une ressource à disposition de l’homme 
plutôt qu’un système complexe et interconnecté avec lequel il 
faudrait vivre en harmonie. Dans cette perspective, Michael 
Dean Murphy fait remarquer que « l’anthropocentrisme a 
conduit à une vision du monde où la nature est considérée 
comme un objet à manipuler, plutôt qu’un sujet avec lequel 
coexister. » (1985 : 132-137)  
  La crise écologique est souvent considérée comme le 
résultat de la modernité dans son ensemble, avec ses valeurs 
de croissance économique, de consommation et de 
technologie, qui ne sont pas propres au christianisme seul. 
Charles Taylor, dans son ouvrage majeur, Les Sources du moi, 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

224 

explore l’évolution de la conscience de soi moderne et les 
transformations des valeurs morales et spirituelles, soulignant 
la complexité de la sécularisation et l’impact de diverses 
influences, pas seulement religieuses. Dans Le 
Désenchantement du monde, Marcel Gauchet analyse la 
sécularisation comme un processus historique plus large que la 
simple disparition de la religion, montrant comment elle 
transforme la nature même du politique et de la société. Dans 
ses travaux sur la politique et la religion, comme dans La Raison 
des nations, Pierre Manent examine les relations complexes 
entre la tradition politique occidentale et les fondements 
religieux, soulignant les défis posés par la perte de sens et la 
fragmentation des valeurs dans la modernité. Dans plusieurs de 
ses ouvrages comme La défaite de la pensée (1987) et Des 
animaux et des hommes (2018), Alain Finkielkraut explore la 
crise des valeurs morales et culturelles en Occident, mettant en 
évidence la perte de repères et la montée de l'individualisme, 
sans toujours attribuer cette crise exclusivement au 
christianisme. 
 Ces auteurs, bien que différents dans leurs approches, 
partagent une vision de la crise de la modernité comme un 
phénomène complexe, multidimensionnel, où la religion, et 
plus particulièrement le christianisme, est un facteur parmi 
d’autres, mais pas le seul. 
 La crise écologique a également des racines économiques. 
Elle est profondément liée à des aspects économiques, 
notamment la manière dont la croissance économique est 
pensée et mise en œuvre, ainsi qu’aux relations entre 
l’économie et la nature. Nicholas Georgescu-Roegen considéré 
comme le fondateur de l’économie écologique, a critiqué le 
modèle néoclassique pour sa négligence des lois de la 
thermodynamique et des limites physiques de la croissance. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

225 

Herman Daly, économiste écologique, a développé le concept 
d’« économie stationnaire » pour un développement durable, 
soulignant la nécessité de limiter la consommation de 
ressources et la production de déchets. Tim Jackson, auteur de 
Prospérité sans croissance. La transition vers une économie 
durable (2010), remet en question la poursuite de la croissance 
économique dans un monde fini et propose une vision d’une 
économie prospère axée sur le bien-être humain et non sur la 
consommation. Kate Raworth, auteure de La Théorie du Donut, 
l’économie de demain en sept principes (2018), propose un 
modèle économique qui vise à répondre aux besoins 
fondamentaux de tous dans les limites écologiques de la 
planète. 
 Par ailleurs, certains auteurs comme Jean-Claude Larchet, 
Gérard Siegwalt, Mathieu Labonne, Vittorio Hösle, Ken Wilber, 
Arne Naess, etc., affirment que la crise écologique est aussi une 
crise spirituelle, un déséquilibre intérieur de l’humanité qui se 
reflète dans sa relation avec la nature. Ce déséquilibre se traduit 
par le changement climatique, la perte de biodiversité, la 
pollution et la raréfaction des ressources naturelles. 
 Face à l’ampleur de la crise écologique, il devient impératif 
de repenser notre relation avec la nature. Il ne s’agit plus 
seulement de protéger l’environnement, mais de transformer 
en profondeur notre manière de vivre et de penser. Cela 
implique une remise en question des valeurs 
anthropocentriques et un engagement vers un modèle de 
développement durable qui respecte les limites de la planète. 
Cette transformation implique également une prise de 
conscience de l’interdépendance entre toutes les formes de vie 
et la reconnaissance de la valeur intrinsèque de la nature, 
indépendamment de son utilité pour l’homme. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

226 

 La crise écologique se présente comme un signe des temps, 
révélant les limites de notre modèle de développement actuel 
et la nécessité d’une transformation profonde de nos modes de 
vie et de nos sociétés. Elle met en évidence l’interdépendance 
entre les systèmes naturels et humains et la nécessité d'adopter 
une approche holistique pour résoudre les problèmes 
environnementaux. La crise écologique nous invite à remettre 
en question nos valeurs, nos priorités et nos modes de 
consommation, et à adopter des modes de vie plus durables et 
plus respectueux de l’environnement. La crise écologique 
appelle à une transition écologique rapide et profonde, 
impliquant une transformation des systèmes énergétiques, 
agricoles, économiques et sociaux. La crise écologique est un 
défi mondial qui nécessite une coopération internationale 
renforcée pour mettre en œuvre des solutions durables et 
équitables. En dépit des défis, la crise écologique peut 
également être perçue comme une opportunité de repenser 
notre rapport à la nature, de créer de nouveaux modèles 
économiques et sociaux, et de construire un avenir plus durable 
et plus juste. Au demeurant, la crise écologique, avec ses 
multiples facettes et ses causes profondes, se présente comme 
un défi majeur pour notre temps. Elle invite à repenser la 
relation entre Dieu, l’homme et la nature. Traditionnellement, 
ces notions ont été perçues de manière hiérarchique, avec Dieu 
dominant l’homme, et l’homme dominant la nature. 
Cependant, une réflexion critique contemporaine invite à 
reconsidérer ces relations, en explorant des perspectives plus 
égalitaires et respectueuses de l’interdépendance de tous les 
éléments de l’existence.  
 En conclusion, la crise écologique n’est pas un phénomène 
naturel, mais plutôt le résultat d’activités humaines et de choix 
de société. Son analyse a mis en lumière les limites de 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

227 

l’anthropocentrisme et la nécessité d’une refonte de notre 
relation à la nature. La crise écologique, manifestation de la 
détérioration de l’environnement, se présente comme un signe 
des temps, révélant, d’une part, les limites du modèle de 
développement occidental fondé sur l’anthropocentrisme, et 
d’autre part, la nécessité de l’affirmation de l’interdépendance 
des systèmes naturels et humains. Cette crise, caractérisée par 
le changement climatique, la perte de biodiversité, et la 
pollution, la raréfaction des ressources naturelles, soulève des 
questions profondes sur notre relation à la nature et notre 
capacité à assurer un avenir durable. Dans cette perspective, il 
convient d’explorer les apports de la théologie aux défis 
écologiques contemporains à travers les discours des papes. 
 
2. Les apports de la théologie aux défis écologiques 
contemporains : les discours des papes  
 
 Cette partie se concentre sur les enseignements de la 
théologie, notamment des papes, sur la crise écologique. Elle 
présente la théologie comme un domaine pertinent pour 
aborder la crise écologique, en soulignant son rôle dans la 
formation des consciences et la proposition de valeurs. Les 
discours pontificaux mettent en lumière les contributions des 
encycliques et autres discours des papes sur l’environnement et 
l’écologie.  
 Les écrits des papes, particulièrement depuis le Pape Léon 
XIII, ont souligné l’importance de la responsabilité humaine 
envers la Création, issue de la foi en un Dieu créateur. Ils ont 
critiqué un modèle de développement axé sur l’exploitation 
excessive des ressources naturelles et ont appelé à une 
‘‘conversion écologique’’, soulignant l’interdépendance entre 
les êtres humains et l’environnement. Du Pape Léon XIII à nos 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

228 

jours, une prise de conscience écologique s’est 
progressivement installée.   
 Le Pape Léon XIII (1878-1903) : Bien que n’étant pas 
spécifiquement axée sur l’écologie, l’encyclique Rerum 
Novarum du Pape Léon XIII (1891) a posé les bases d’une 
doctrine sociale de l’Église qui allait plus tard influencer la 
réflexion sur les questions environnementales. Il y abordait déjà 
des questions de justice sociale, de conditions de travail et de 
relations entre les classes, des thèmes qui résonnent avec 
l’écologie intégrale.  
 Le Pape Jean XXIII (1958-1963) : L’encyclique Pacem in Terris 
(1963) du Pape Jean XXIII a abordé les relations internationales 
et la nécessité de la paix, des thèmes qui se recoupent avec les 
enjeux écologiques, notamment en soulignant 
l’interdépendance de tous les êtres humains et la nécessité de 
prendre soin de ‘‘la maison commune’’. 
 Le Pape Paul VI (1963-1978) : Il a poursuivi cette réflexion en 
encourageant une approche globale des problèmes sociaux et 
économiques, qui incluait la prise en compte des dimensions 
environnementales dans l’encyclique Populorum progressio 
(1967). Aussi, a-t-il mis en garde contre les dangers d’un 
consumérisme effréné, jetant ainsi les bases d’une réflexion sur 
les liens entre développement et environnement.  
 Le Pape Jean-Paul II (1978-2005) : Dans son encyclique 
Centesimus annus (1991), il a critiqué l’exploitation excessive 
des ressources naturelles, la qualifiant de « désordre » et  
d’« excès ». En ce sens, le Pape Jean-Paul II (1991 : n° 37) 
affirme : « Dans son désir d’avoir et de jouir plutôt que d’être et 
de grandir, l’homme consomme les ressources de la Terre et sa 
propre vie de manière excessive et désordonnée ». Par ailleurs, 
le Souverain Pontife (19991 : n° 37), interpelle l’humanité sur la 
nécessité d’une collaboration de l’homme avec Dieu dans au 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

229 

sein du créé pour une meilleure gestion de la nature perçue 
comme don de Dieu. En définitive, cet écrit magistériel appelle 
à une nouvelle conscience écologique et à un sens de la 
responsabilité envers les générations futures.  
 Le Pape Benoît XVI (2005-2013) : Dans son encyclique Caritas 
in veritate (2009), il a développé une théologie de la création 
qui met l’accent sur la beauté et l’harmonie du monde créé, 
invitant à une contemplation respectueuse de la nature. Il a 
souligné le lien entre charité et vérité, appelant à une approche 
de l’écologie qui tienne compte de la dignité humaine et de la 
justice sociale. Il a critiqué une vision purement utilitariste de la 
nature, mettant en garde contre les dangers de la manipulation 
génétique et de la dégradation de l’environnement. Dans cet 
élan, le Pape Benoît XVI a fait remarquer qu’il est crucial que 
« nous devons avoir conscience du grave devoir que nous avons 
de laisser la Terre aux nouvelles générations dans un état tel 
qu’elles puissent elles aussi l’habiter décemment et continuer à 
la cultiver » (2009 : 50).     
 Le Pape François (2013-2025) : L’encyclique Laudato Si’ 
(2015) du Pape François est une contribution majeure à la 
réflexion théologique sur l’écologie. Il y propose une « écologie 
intégrale », soulignant l’interdépendance de tous les êtres 
vivants et de l’environnement naturel et social. Il critique la 
« technocratie », une vision du monde qui met la technique au-
dessus de tout et qui conduit à l’exploitation de la nature et des 
êtres humains. Le Pape Jean-Paul II appelle non seulement à 
une conversion écologique, car pour lui (2015 : 219), « la 
conversion écologique qui est requise pour créer une 
dynamique de changement durable est aussi une conversion 
communautaire », ainsi qu’à un changement de mentalité et de 
mode de vie pour préserver la planète de la menace actuelle. 
Dans cette optique, le Souverain Pontifie (2015 : n° 18) invite les 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

230 

hommes à une culture responsable et à la protection de la 
nature face aux dérives sociales marquées par l’accélération 
continuelle des changements de l’humanité et l’intensification 
des rythmes de vie et de travail. Car, cette rapidité avec laquelle 
les actions humaines tendent à transformer la Terre pour une 
amélioration des conditions de vie et pour un meilleur 
épanouissement de l’homme au sein du cosmos, nuisent à la 
nature qui a du mal à s’adapter à ce rythme. Quant à 
l’exhortation apostolique Querida Amazonia (2020), elle met en 
lumière les problèmes écologiques et sociaux spécifiques de 
cette région. Elle appelle à une écologie intégrale qui tienne 
compte des cultures locales et des droits des populations 
autochtones. Concernant, la lettre encyclique Fratelli tutti 
(2020), elle explore la fraternité humaine et la solidarité sociale, 
soulignant l’importance de prendre soin de « notre maison 
commune » et de promouvoir une culture de la rencontre. Elle 
s’inscrit dans la continuité de l’encyclique Laudato Si’ en 
mettant en avant l’interconnexion de toutes les problématiques 
écologiques et sociales. 
 Le Pape Léon XIV (2025) : Élu le 08 mai 2025, le Pape Léon 
XIV n’a pas encore publié de document ecclésial, mais sa 
position sur l’environnement s’inscrit dans le prolongement du 
Pape François. Dans son message pour la 10ème journée 
mondiale de la prière pour la sauvegarde de la Création (rendu 
public le 30 juin 2025) qui consacre le 10ème anniversaire de 
l’encyclique de Laudato Si’ et aura lieu le 1er septembre 2025, il 
a plaidé pour une « justice environnementale ». Pour lui, « il 
s’agit   d’une nécessité urgente qui ne peut plus être considérée 
comme un concept abstrait ou un objectif lointain » (Centre 
catholique des médias Cath-Info, 2025 ; URL :   
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-
xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/).  

https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/


Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

231 

 Il ressort de ce qui précède que les écrits pontificaux de Léon 
XIII à François ont non seulement mis en lumière 
l’interdépendance entre l’écologie et les questions sociales, 
promouvant une « écologie intégrale », mais aussi, 
significativement contribué à la prise de conscience de la crise 
écologique et de la nécessité de garder et préserver le respect 
des lois de la nature et des équilibres entre les êtres de ce 
monde. En d’autres termes, les écrits de ces papes ont, d’une 
part, apporté une perspective essentielle à la compréhension 
de la crise, et d’autre part, eu un impact significatif sur la 
sensibilisation à la crise écologique, tant au sein de l’Église 
qu’auprès du grand public. Ils ont contribué à faire de l’écologie 
une question morale. En intégrant la protection et la 
sauvegarde de l’environnement dans l’enseignement moral de 
l’Église, les papes ont élevé la question au rang de devoir moral 
et spirituel. En insistant sur l’interdépendance de l’écologie et 
du social, ils ont encouragé une approche holistique de la crise, 
qui ne sépare pas la protection de la nature de la lutte contre la 
pauvreté et les inégalités. La théologie n’est pas qu’une simple 
réflexion, elle appelle à l’action concrète. Les encycliques 
papales encouragent les individus, les communautés et les 
institutions à adopter des pratiques plus durables, à plaider 
pour des politiques environnementales plus justes et à 
s’engager dans la lutte contre le changement climatique. Les 
écrits des Papes révèlent que la théologie offre une perspective 
profonde et englobante sur la crise écologique, en la reliant à 
des questions de foi, d’éthique et de justice. Elle propose un 
chemin vers une transformation individuelle et collective, basée 
sur le respect de la création et la recherche d'un avenir plus 
durable pour tous. Pour clore, les écrits des Papes ont servi de 
base à de nombreuses initiatives et mouvements écologiques 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

232 

au sein de l’Église et au-delà, encourageant la ‘’conversion 
écologique’’ et la recherche de solutions durables. 
 Dans cette quête de solution, nous proposons l’éthique 
africaine de l’habiter de la Terre comme solution endogène et 
durable aux défis écologiques contemporains.  
 
3. Une éthique africaine de l’habiter de la Terre comme 
solution endogène et durable à la crise écologique planétaire 
 
 L’Afrique, continent riche de sa diversité culturelle et de ses 
traditions ancestrales, offre un terreau fertile pour l’élaboration 
d'une éthique de l’habiter de la Terre ancrée dans ses réalités 
et ses aspirations. Cette troisième partie se propose 
d’approfondir cette réflexion en explorant les fondements 
d’une éthique africaine de l’environnement, en s’inspirant des 
sagesses traditionnelles et en les confrontant aux défis 
contemporains du développement durable. 
 L’éthique africaine de l’habiter de la Terre se fonde sur une 
compréhension holistique de la cosmologie africaine 
traditionnelle. Ces récits mythologiques mettent en lumière les 
liens entre les êtres humains, les animaux, les plantes et les 
éléments naturels, souvent de manière spirituelle et 
symbolique. La cosmologie africaine traditionnelle, souvent 
transmise oralement, présente une vision du monde où tout est 
interconnecté : les humains, la nature, les ancêtres et les 
esprits. Ce qui signifie que la philosophie africaine de la 
protection de la nature, souvent enracinée dans des traditions 
orales, se caractérise par une vision holistique de l’univers où 
humains et nature sont interdépendants. Elle valorise une 
relation harmonieuse et respectueuse avec l’environnement, 
souvent symbolisé par des mythes, des rites, et des pratiques 
culturelles. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

233 

  Cette approche s’oppose à une vision anthropocentrique 
occidentale et prône un engagement pour un long terme et les 
générations futures. La Terre, appelée ‘‘Mère-Terre’’ ou ‘‘Terre-
Mère’’ dans de nombreuses cultures, est considérée comme 
une entité vivante et sacrée, source de vie et de subsistance. En 
littérature africaine, la Terre joue un rôle vital, souvent 
symbolisant l’identité, la culture et les enjeux socio-
économiques. Elle est la source de vie, lieu de mémoire et enjeu 
politique, influençant fortement les relations sociales et les 
rapports à l’environnement. Cette littérature a développé la 
question de la Terre comme un élément central de l’identité 
culturelle, étroitement liée aux racines, aux ancêtres et 
traditions des peuples. La Terre symbolise la continuité 
culturelle et un lien profond avec le passé. La Terre est bien plus 
qu’un espace physique en Afrique. Elle est imprégnée de sens 
et de symbolisme : la Terre est le lieu où reposent les ancêtres, 
les pratiques agricoles, les rituels et les savoirs transmis de 
génération en génération, contribuant à la richesse et à la 
diversité des cultures africaines. La Terre symbolise la fertilité, 
la prospérité, la vie, et son usage et sa gestion sont régis par les 
règles coutumières et les liens sociaux forts. Ainsi, l’identité 
culturelle africaine est intrinsèquement liée à la Terre, qui est 
un héritage du passé et un fondement de l’avenir.   
 En outre, dans de nombreuses cultures africaines, la Terre 
est associée à la féminité, à la fécondité et à la maternité. Elle 
est perçue comme une entité vivante, capable de donner et de 
recevoir, de nourrir et de protéger. Cette vision est 
magnifiquement exprimée dans la littérature africaine, 
notamment chez les auteurs comme Amadou Hampâté Bâ, 
Chinua Achebe, Camara Laye, qui évoquent le lien indéfectible 
entre l’homme et la Terre.  



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

234 

 Amadou Hampâté Bâ avait une vision de la Terre 
profondément enracinée dans les traditions africaines. Il la 
considérait non pas comme une simple propriété, mais un 
dépôt sacré confié par le Créateur, dont l’homme est le garant. 
Dans ses mémoires Amkoullel, l’enfant Peul (2000) et Oui, mon 
commandant ! (2001), Amadou Hampâté Bâ développe une 
vision holistique de la Terre, où l’homme et la nature sont 
intimement liés, et où le respect de la Terre est essentiel pour 
la préservation de la vie et la sagesse.   
 Chinua Achebe, dans son roman Le Monde s’effondre (2000), 
explore la relation complexe entre l’homme et la Terre. Ce 
roman dépeint la destruction de la société traditionnelle Igbo 
face à la colonisation, où la Terre, autrefois source de vie et 
d’identité, devient un enjeu de conflit et de désintégration.   
 Dans les œuvres de Camara Laye, notamment dans L’Enfant 
noir (2006), la Terre revêt une importance capitale, symbolisant 
à la fois les racines, la culture, et l’identité.  Pour lui, la Terre est 
d’abord le lieu d’origine et d’appartenance, ensuite la source de 
savoir et de spiritualité et enfin, le lieu de rupture de 
transformation.  
 En résumé, dans la littérature africaine, la Terre est un don 
précieux qu’il faut chérir et protéger. En tant que mère 
nourricière, elle nous offre tout ce dont nous avons besoin pour 
vivre, et il est de notre devoir de vivre en harmonie avec elle, 
en respectant ses limites et en assurant sa pérennité. La 
littérature africaine de la Terre se présente comme un précieux 
cadre pour aborder, penser, l’éthique africaine de l’habiter de 
la Terre.    
 Il convient de souligner que l’éthique africaine de l’habiter 
de la Terre se distingue de l’éthique environnementale 
occidentale par son anthropocentrisme modéré et sa 
reconnaissance de la sacralité de la nature. L’éthique africaine 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

235 

de l’habiter de la Terre se fonde sur une compréhension 
holistique de l’existence, où l’être humain est considéré comme 
une partie intégrante du cosmos et non comme son maître. 
Cette vision implique une responsabilité envers la nature, 
perçue non seulement comme une ressource, mais aussi 
comme un partenaire dans la création et le maintien de la vie. 
Aussi, l’éthique africaine de l’habiter de la Terre se fonde sur la 
sacralité de la nature : de nombreuses cultures africaines 
considèrent la nature comme sacrée, avec des sites naturels, 
des animaux et des plantes qui ont une signification spirituelle 
et rituelle. En outre, l’éthique africaine de l’habiter de la Terre 
se fonde sur la communauté et la solidarité. En effet, l’éthique 
africaine de l’habiter de la Terre est profondément 
communautaire, mettant l’accent sur la solidarité et la 
responsabilité partagée envers l’environnement. Les décisions 
relatives à l'utilisation des ressources naturelles sont souvent 
prises de manière collective, en tenant compte des besoins de 
tous les membres de la communauté, y compris les générations 
futures. Par ailleurs, l'éthique africaine de l'habiter de la Terre 
intègre une forte dimension temporelle, avec une conscience 
de la nécessité de préserver les ressources naturelles pour les 
générations futures. Ce qui revient à dire qu’elle s’enracine sur 
la responsabilité envers les générations futures. En somme, les 
fondements de l’éthique africaine de l’habiter de la Terre sont 
l’interdépendance, la sacralité de la nature, 
l’anthropocentrisme modéré, la communauté et la solidarité et 
la responsabilité envers les générations futures. Cette vision 
holistique implique que toute action humaine a des 
répercussions sur l’ensemble de l’écosystème, et que le bien-
être humain est intrinsèquement lié à celui de la nature. Dans 
cette perspective, l’éthique de l'habiter de la Terre se construit 
sur la base de relations harmonieuses et respectueuses avec 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

236 

l’environnement. Il ne s’agit pas simplement de préserver des 
ressources, mais de reconnaître la valeur intrinsèque de la 
nature et de vivre en accord avec ses cycles et ses rythmes.  
 Cette approche holistique, fondée sur la cosmologie 
africaine, invite à repenser notre rapport à la Terre, non pas 
comme une ressource à exploiter, mais comme un être vivant 
avec lequel il faut désormais cohabiter harmonieusement. Elle 
réaffirme la nécessité d’une ‘’conversion écologique’’, tant au 
niveau individuel que collectif, en s’inspirant des réflexions 
théologiques et des valeurs éthiques africaines. Elle appelle à 
une action concertée pour préserver et sauvegarder la planète 
pour les générations futures. 
 L’éthique africaine de l’habiter de la Terre offre un cadre 
riche et pertinent pour relever les défis environnementaux 
contemporains. Elle souligne la nécessité de repenser notre 
relation à la nature, en s'inspirant des valeurs et des pratiques 
ancestrales, pour construire un avenir plus durable et plus 
équitable. En outre, l’éthique africaine de l’habiter de la Terre 
permet de saisir la Terre comme un être vivant, source de vie et 
de sagesse, qu’il faut respecter et protéger. Elle ouvre le chemin 
d’une ‘’conversion écologique’’ et d’un rapport harmonieux 
avec la nature.  
 L’éthique africaine de l’habiter de la Terre offre une voie 
prometteuse pour aborder la menace écologique planétaire. 
Elle permet de développer une approche théologique plus 
riche, des solutions contextualisées, et de renforcer la capacité 
d’action des communautés et des institutions locales dans la 
lutte pour la protection et la sauvegarde de l’environnement. 
  L’éthique africaine de l’habiter de la Terre peut servir de 
base pour sensibiliser à l’importance de la protection de 
l’environnement et pour éduquer les jeunes générations à 
l’importance de la durabilité. Elle incite à la responsabilité 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

237 

envers les générations futures. Ainsi, l’éthique africaine de 
l’habiter de la Terre implique une conscience de la nécessité de 
léguer un environnement sain et équilibré aux générations 
futures. De plus, l’éthique africaine de l’habiter de la Terre est 
un instrument de justice sociale. Car elle insiste sur la prise en 
compte des inégalités sociales et économiques dans la gestion 
de l’environnement, afin de garantir une répartition équitable 
des ressources. Aussi, l’éthique africaine de l’habiter de la Terre 
ouvre la voie de l’échange des compétences et du dialogue 
interdisciplinaire dans la mesure où elle met en avant le rôle 
crucial de la connaissance interactive des paysans africains sur 
leur environnement, ainsi que l’importance de promouvoir un 
dialogue entre les éthiques environnementales traditionnelles 
et modernes, pour favoriser des relations mutuellement 
bénéfiques entre l’homme et la terre. 
 L’éthique africaine de l’habiter de la Terre met à disposition 
une voie prometteuse pour aborder la menace écologique 
mondiale. Elle permet de développer l’importance de la 
collaboration et de la solidarité pour résoudre les problèmes 
environnementaux, en s’appuyant sur les savoirs et les 
pratiques traditionnelles. En sus, l’éthique africaine de l’habiter 
de la Terre offre une voie prometteuse pour la réciprocité 
l’harmonie et l’équilibre entre les humains et la nature. 
Concernant la réciprocité, il importe de souligner qu’il existe 
une relation de don et de contre-don entre les humains et la 
nature. Les humains reçoivent de la nature, et en retour, ils ont 
le devoir de la protéger et de la restaurer. Quant à l’harmonie 
et l’équilibre entre l’homme et son environnement, l’éthique de 
l’habiter de la Terre vise à restaurer et à maintenir l’harmonie 
et l’équilibre dans les relations entre les humains et la nature. 
 L’éthique africaine de l’habiter de la Terre ouvre le chemin à 
des pratiques durables inspirées de la tradition pour faire face 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

238 

aux défis écologiques mondiaux. Les principes éthiques se 
traduisent par des pratiques durables, souvent issues de 
l’expérience et de la sagesse des communautés africaines. 
Parmi ces pratiques, on peut citer l’agriculture traditionnelle, la 
gestion communautaire des ressources, les rituels et les 
cérémonies, l’éducation et la transmission des savoirs. À propos 
de l’agriculture traditionnelle, certaines pratiques agricoles 
traditionnelles, comme l’agroforesterie ou l’agriculture sur 
brûlis limitée, sont des exemples de méthodes durables qui 
favorisent la biodiversité et la fertilité des sols. Concernant la 
gestion communautaire des ressources, la gestion collective des 
ressources naturelles (eaux, forêts, terres) permet de prévenir 
leur surexploitation et de garantir un accès équitable à tous. Au 
sujet des rituels et des cérémonies, ils sont liés à la nature et 
permettent de renforcer le lien spirituel avec la Terre et de 
sensibiliser les populations à sa protection. Pour ce qui est de 
l’éducation et la transmission des savoirs, la transmission des 
connaissances traditionnelles sur l’environnement est 
essentielle pour garantir la pérennité des pratiques durables.  
 En somme, l’éthique africaine de l’habiter de la Terre offre 
un cadre riche et pertinent pour relever les défis 
environnementaux contemporains. Elle souligne la nécessité de 
repenser notre relation à la nature, en s’inspirant des valeurs et 
des pratiques ancestrales, pour construire un avenir plus 
durable et plus équitable. L’éthique africaine de l’habiter de la 
Terre se présente comme un efficace et optimal outil pour 
contrer les effets néfastes de la crise écologique planétaire. 
L’éthique africaine de l’habiter de la Terre est une solution 
endogène et durable à la crise écologique planétaire parce 
qu’elle privilégie l’harmonie avec la nature, plutôt que la 
poursuite d’un progrès linéaire et destructeur. L’éthique 
africaine de l’habiter de la Terre, enracinée dans les traditions 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

239 

et les valeurs africaines, souligne, d’une part, le renoncement 
de la philosophie africaine à l’anthropocentrisme et à 
l’ethnocentrisme, et d’autre part, la reconnaissance de 
l’interdépendance de tous les êtres vivants et de 
l’environnement naturel. Elle étend la communauté morale au-
delà des préoccupations purement humaines, en incluant les 
animaux, les plantes, les générations futures et les aspects 
spirituels de l’environnement. L’éthique africaine de l’habiter 
de la Terre souligne que l’Afrique est invitée à utiliser des 
solutions endogènes et durables face à la crise écologique 
actuelle. Mieux, elle rappelle non seulement la vision du monde 
où l’humain est partie intégrante de l’écosystème, mais aussi 
l’urgence et l’importance des solutions endogènes et durables 
pour faire face aux défis environnementaux mondiaux. 
L’éthique africaine de l’habiter de la Terre offre donc des 
solutions endogènes et durables à la crise écologique mondiale. 
Elle se distingue par son approche holistique, intégrant les 
dimensions sociales, spirituelles et écologiques de l’existence, 
et par sa reconnaissance de l’interdépendance de tous les êtres 
vivants.  
 
Conclusion 

 
   La crise écologique, reflet d’une interaction complexe entre 
l’activité humaine et l’environnement, interpelle la théologie. 
D’où l’interrogation, dans quelle mesure, la théologie peut-elle 
contribuer à résoudre la crise écologique ? Comme question 
ayant orienté et guidé la présente recherche. Pour résoudre 
cette problématique, nous avons recouru à la méthodologie 
intégrant l’écothéologie et l’éthique africaine. En mobilisant 
l’écothéologie intégrée à l’éthique africaine, la théologie 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

240 

apporte de pertinents éclairages sur les causes profondes de 
cette crise et sur les pistes de solutions possibles.  
 Comme résultats, l’étude, selon une démarche 
argumentative, articule exégèse biblique et théologie morale 
pour démontrer que la crise écologique exige une conversion 
spirituelle, une relecture du salut cosmique et une praxis 
éthique incarnée et communautaire. La crise écologique à 
travers le prisme de la théologie met en lumière la nécessité 
d’une approche holistique qui intègre les dimensions 
spirituelles et éthiques à la compréhension et à la résolution 
des problèmes environnementaux. La crise écologique, 
caractérisée par le réchauffement climatique, la perte de 
biodiversité, la pollution, etc., n’est pas seulement un problème 
scientifique ou politique, mais aussi un défi théologique. La 
crise écologique est donc une réalité théologique. La menace 
écologique n’est plus une anticipation : elle est vécue comme 
une catastrophe présente, affectant les écosystèmes et les 
sociétés humaines. Cette crise interpelle la théologie 
chrétienne, qui ne peut rester centrée sur l’homme sans 
reconnaître la souffrance. Car, la manière dont nous percevons 
notre relation avec la nature et avec Dieu a un impact direct sur 
notre comportement envers l’environnement. La théologie, en 
tant que discipline qui explore les questions de sens, de valeur 
et de responsabilité, offre un précieux cadre pour comprendre 
les dimensions éthiques et spirituelles de la crise écologique. La 
crise écologique planétaire exige une relecture biblique à partir 
de la création blessée. Les textes bibliques (Genèse, Psaumes, 
Prophètes, Romains 8) doivent être revisités pour y lire une 
solidarité divine avec le monde vivant. La création doit être vue 
comme partenaire de l’alliance, et non comme un simple décor 
ou une ressource à exploiter. Aussi, la crise écologique 
planétaire appelle à une redéfinition du péché et de la grâce 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

241 

dans la mesure où le péché écologique est une réalité et elle est 
comprise comme rupture du lien entre l’homme et la terre, 
souvent aggravé par les systèmes économiques et politiques. 
Face au péché écologique, la grâce est élargie à une dynamique 
de réconciliation cosmique, impliquant la restauration du vivant 
et la conversion écologique. En outre, la foi peut être une 
source de motivation et d’inspiration pour agir face à la crise 
écologique. Dans cette perspective, des traditions religieuses 
du monde entier offrent des enseignements sur la création, la 
responsabilité humaine envers la nature et la nécessité de vivre 
en harmonie avec elle. Ces enseignements peuvent encourager 
les individus et les communautés à adopter des modes de vie 
plus durables, à s’engager dans la protection de 
l’environnement et à défendre la justice environnementale.  
 Par ailleurs, l’étude de la crise écologique à travers le prisme 
de la théologie souligne l’importance d’une approche 
holistique, qui intègre les dimensions scientifiques, sociales, 
politiques et spirituelles de la crise écologique. La résolution de 
la crise ne peut être réalisée uniquement par des mesures 
techniques ou réglementaires. Elle nécessite une 
transformation profonde de nos valeurs, de nos attitudes et de 
nos comportements. La théologie, en mettant l’accent sur la 
relation entre Dieu, l’humanité et la nature, joue un rôle crucial 
dans cette transformation. L’éthique de l’habiter de la Terre 
ancrée dans les valeurs africaines telles que la relation à la terre, 
le respect de la nature, et la solidarité communautaire qui 
découle des défis écologiques contemporains se présente 
comme une solution endogène et durable face à la crise. Elle 
est un pertinent et efficace outil pour résoudre la crise 
environnementale mondiale. Elle est un véritable levier de 
protection et de sauvegarde de l’environnement. En dernière 
analyse, l’étude de la crise écologique à travers le prisme de la 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

242 

théologie indique que la théologie de l’environnement peut 
être un outil précieux pour sensibiliser à la crise écologique, 
motiver à l’action et promouvoir des solutions durables.  
 La théologie offre donc une voie pour répondre aux défis 
écologiques mondiaux en proposant une éthique africaine de 
l’habiter qui reconnecte les humains à la nature, valorise les 
savoirs, les valeurs et les pratiques traditionnels, et dialogue 
avec les communautés et institutions locales en vue des 
générations d’aujourd’hui et demain. Elle invite à un dialogue 
interreligieux et interdisciplinaire, afin de construire un avenir 
plus respectueux de la création. La recherche dans ce domaine 
est essentielle pour explorer plus en profondeur les liens entre 
foi, éthique et environnement et pour inspirer des actions 
concrètes en faveur d’un avenir durable. En définitive, la crise 
écologique est une crise de sens qui appelle une réponse 
globale, où la théologie a un rôle important à jouer, notamment 
en nous rappelant notre responsabilité envers la création et en 
nous inspirant à vivre en harmonie avec elle. En s’inspirant des 
principes éthiques et des pratiques durables issues de la 
tradition africaine, il est possible de construire un 
développement durable qui respecte l’environnement et assure 
le bien-être des générations présentes et futures. 
 L’étude de la crise écologique à travers le prisme théologique 
révèle des dimensions sociales et utilitaires profondes, 
questionnant notre responsabilité face à la création et à l’avenir 
de l’humanité. La portée sociale et utilitaire de cette recherche 
théorique et fondamentale est d’offrir des outils pour repenser 
nos modes de vie et construire un avenir plus durable. Elle vise 
à promouvoir une éthique de la responsabilité. La théologie 
inspire une éthique de la responsabilité, qui nous engage à agir 
de manière plus juste envers la création et envers les 
générations futures. Cela implique de remettre en question nos 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

243 

habitudes de consommation, de privilégier des modes de vie 
plus sobres et de soutenir des initiatives en faveur de la justice 
environnementale. La portée de l’étude de la menace 
écologique planétaire au prisme de la théologie est donc une 
invitation à une véritable ‘‘conversion écologique’’, qui consiste 
à transformer notre manière de penser, de vivre et d’agir afin 
de mieux respecter la création. Cette conversion implique un 
changement de cœur, une prise de conscience de notre 
interdépendance avec la nature et un engagement concret pour 
un avenir plus durable.  
 L’étude sur la menace écologique planétaire au prisme de la 
théologie offre une portée utilitaire significative en revalorisant 
le rôle des traditions religieuses dans la mobilisation éthique 
face à la crise environnementale. Elle permet d’intégrer les 
enjeux écologiques dans la formation théologique, la 
prédication et l’action pastorale. En articulant foi, 
responsabilité et justice cosmique, elle propose une spiritualité 
du vivant capable d’inspirer des pratiques concrètes de 
sauvegarde de la création. Cette approche favorise aussi le 
dialogue interdisciplinaire et interculturel, en ouvrant la 
théologie à des perspectives écospirituelles contextualisées, 
notamment africaines, pour une réponse globale, incarnée et 
durable. 
 En somme, l’étude de la crise écologique à travers le prisme 
théologique ouvre des perspectives riches et fécondes. Elle 
nous invite à repenser notre rapport à la création, à assumer 
notre responsabilité envers l’environnement et à construire un 
avenir plus juste et plus durable pour tous. La théologie, loin 
d’être une discipline éloignée de la réalité, joue un rôle 
essentiel dans la construction d’un monde plus respectueux de 
la vie, de la nature et de Dieu. Ce qui dénote que la théologie 
est au service de la vie, de l’homme, de la société et de l’Église.   



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

244 

  Par ailleurs, l’analyse théologique de la crise écologique 
révèle une convergence fondamentale entre les différentes 
traditions : la reconnaissance que la création n’est pas un simple 
décor du salut, mais un sujet de rédemption à part entière. Qu’il 
s’agisse de l’exégèse biblique occidentale, de la théologie 
africaine ou de la réflexion dogmatique sur la création, toutes 
soulignent que la souffrance du monde vivant interpelle la foi 
chrétienne dans ses fondements. Cependant, les approches 
diffèrent dans leurs sensibilités et leurs priorités. La théologie 
occidentale, souvent marquée par une anthropologie morale et 
une lecture systématique des textes, insiste sur la 
responsabilité individuelle et la conversion éthique. La 
théologie africaine, quant à elle, propose une vision 
relationnelle et communautaire du vivant, où la terre est 
partenaire de l’homme dans l’alliance divine. Elle offre une 
épistémologie enracinée, capable de relier spiritualité, culture 
et écologie. En dernier ressort, la théologie dogmatique 
contemporaine, en relisant le dogme trinitaire et la doctrine de 
la création, propose une réintégration cosmique du salut, en 
rupture avec les dualismes historiques. Ainsi, l’articulation de 
ces perspectives enrichit la réflexion théologique et ouvre la 
voie à une spiritualité écologique incarnée, prophétique et 
contextuelle, capable de répondre aux défis planétaires avec 
espérance et responsabilité.  
 Pour clore, l’étude offre une relecture féconde des textes 
bibliques face à la crise écologique, mais reste centrée sur des 
traditions théologiques occidentales, parfois éloignées des 
réalités culturelles du Sud global. Elle gagnerait à intégrer 
davantage les cosmologies autochtones et les spiritualités 
africaines, qui valorisent la terre comme sujet de relation. En 
ouverture, cette recherche invite à élargir la théologie vers une 
écospiritualité incarnée, interdisciplinaire et contextuelle, 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

245 

capable de nourrir une praxis écologique globale. Elle appelle à 
une conversion théologique profonde, où la grâce ne sauve pas 
seulement l’homme, mais réconcilie l’ensemble du vivant dans 
une alliance renouvelée. 
 
Références bibliographiques  
 
ACHEBE Chinua, 2000. Le Monde s’effondre, Paris, Présence 
africaine 
ALBOURAQ (éd.), 2010. Le Saint Coran, Paris, Albouraq 
BENOÎT XVI, 2009. Lettre encyclique Caritas in veritate, Pierre 
TEQUI, Paris 
CENTRE CATHOLIQUE DES MÉDIAS CATH-INFO, 2025, Justice 
environnementale : Léon XIV se place dans les pas du pape 
François. URL :   
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-
xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/, consulté le 19 
Août 2025.     
FRANÇOIS, 2020. Exhortation apostolique post-synodale, Pierre 
TEQUI, Paris 
FRANÇOIS, 2020. Lettre encyclique Fratelli tutti, Pierre TEQUI, 
Paris 
FRANÇOIS, 2015. Lettre encyclique Laudato Si’, Pierre TEQUI, 
Paris 
HAMPATE BÂ Amadou, 2001. Oui, mon commandant !, Paris, 
J’AI LU  
HAMPATE BÂ Amadou, 2000. Amkoullel, l’enfant Peul, Paris, J’AI 
LU   
JEAN XXIII, 1963. Lettre encyclique Pacem in Terris, Pierre 
TEQUI, Paris 
JEAN PAUL II, 1991. Lettre encyclique Centesimus annus, Pierre 
TEQUI, Paris 

https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/
https://www.cath.ch/newsf/justice-environnementale-leon-xiv-se-place-dans-les-pas-du-pape-francois/


Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

246 

LAYE Camara, 2006. L’Enfant noir, Paris, Plon  
MONNOT Christophe, 2021, Les racines historiques de la 
théologie verte. Les contributions de Lynn White, Jr.  In : Eglise 
et écologie. La nouvelle théologie verte, C. MONNOT & F. 
ROGNON, pp. 29-44, Genève, Labor et Fides  
PAUL VI, 1967. Lettre encyclique Populorum progressio, Pierre 
TEQUI, Paris 
WHITE Lynn, 1967, « The Historical Roots of Our Ecological 
Crisis », in Science, Vol.155, n° 3767 Mars 1967, pp. 1203-1207. 


