
Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

247 

La justice sociale: de la Maat pharaonique à Otwèrè 
Mbosi de la Cuvette congolaise en République du 

Congo 
 

Vianney Jean Wolfgon YOKA ELONGO, 
Assistant, 
Laboratoire d’égyptologie Thot Medou 
Faculté des Lettres, Arts et des Sciences Humaines, 
Université Marien NGOUABI 
yokaelongovianney@gmail. Com 

 
Résumé 
 
   Cette réflexion met en relief la conception de la justice sociale en Égypte 
pharaonique et en pays Mbosi de la cuvette congolaise en République du 
Congo. Dans ces deux espaces géographiques, la justice sociale est 
représentée respectivement par la Maât et l’Otwèrè. Par cette étude, il est 
nécessaire de déterminer l’ancrage sociétal de la Maât et de l’Otwèrè dans 
la cosmogonie de ces deux peuples. Ainsi, relevant à la fois des croyances et 
du sacré, ces deux concepts sont au centre des préoccupations existentielles 
dans ces deux sociétés. Ils constituent des soubassements de l’éthique et de 
la justice, symbole d’une société africaine équitable et durable. Ici, il est 
question de déterminer les deux dimensions cosmique et sociale de la Maât 
afin d’établir un rapprochement avec l’Otwèrè. Car à priori, la Maât et 
l’Otwèrè sont considérés comme socle de la justice sociale, symbole de la 
sagesse, de la paix et du bien-être des populations. Maât et Otwèrè sont 
vraisemblablement gage du progrès et du développement endogène d’une 
nouvelle société africaine en proie à des défis de justice. 
 
    Mots-clés : Cuvette congolaise, justice sociale, Maât, Mbosi, Otwèrè. 

 
Abstract 
 
This reflection highlights the conception of social justice in Pharaonic Egypt 
and in the Mbosi country of the Congolese basin in the Republic of Congo. In 
these two geographical areas, social justice is represented respectively by 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

248 

Maat and Otwere. Through this study, it is necessary to determine the 
societal anchoring of Maat and Otwere in the cosmogony of these two 
peoples. Thus, relating to both beliefs and the sacred, these two concepts 
are at the center of existential concerns in these two societies. They 
constitute the foundations of ethics and justice, symbolizing an equitable 
and sustainable African society. Here, it is a question of determining the two 
cosmic and social dimensions of Maat in order to establish a rapprochement 
with Otwere. Because a priori, Maat and Otwere are considered as the basis 
of social justice, symbolizing wisdom, peace and the well-being of the 
populations. Maât and Otwèrè are likely a guarantee of progress and 
endogenous development of a new African society facing challenges of 
justice. 
 
Keywords : Congolese basin, social justice, Maât, Mbosi, Otwèrè. 

 
Introduction 
 
  En Afrique noire, la justice en générale et en particulier la 
justice sociale est une réalité irréfutable et est représentée par 
des symboles. Ces symboles tirent leur origine du divin et aussi 
de la nature. Le caractère divin et naturel de cette justice 
détermine le fonctionnement de toute la société. En effet, en 
Égypte ancienne, la justice sociale était basée sur la Maât alors 
que chez le peuple Mbosi de la Cuvette congolaise en 
République du Congo, elle est incarnée par l’Otwèrè. En effet, 
dans la cosmogonie égyptienne, Maât est représentée sous la 
figure d’une déesse portant une plume d’autruche sur la tête1 ; 
idéogramme signifiant vérité, justice. Cependant chez les 
Mbosi, l’Otwèrè une institution divine qui repose sur le sacré et 
la justice. Il constitue un véritable patrimoine culturel où sont 
consignés les codes de bonne conduite et est représenté par 
otsasso (une espèce de balai sacré) ; symbolisant la justice et la 
paix.  
                                                           
1 Yoporeka SOMET, La pensée morale égyptienne du IIIème millénaire avant l’ère chrétienne, in Ankh n°12/13 
2003-2004, p. 19. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

249 

  Pourquoi avoir choisi la question de la justice : de la Maât 
pharaonique à Otwèrè Mbosi de la Cuvette congolaise comme 
sujet de réflexion ? Nous pouvons dire que la civilisation 
égyptienne est le substrat originel à partir duquel, on peut 
clairement expliquer l’éclosion et le développement de toute la 
diversité des civilisations de l’Afrique noire. Ce postulat ainsi 
posé, il est indéniable que des liens soient établis entre Maât et 
Otwèrè.  Ici, l’objectif est de mieux comprendre le 
fonctionnement de la justice sociale dans la société 
traditionnelle mbosi tout en inspirant du modèle pharaonique, 
plus authentique et plus adapté.  
    Pour conduire efficacement cette étude, une question 
centrale s’impose : quelle est la signification de la Maât dans 
l’Égypte ancienne et d’Otwèrè chez les Mbosi de la Cuvette 
congolaise ? À partir de cette problématique, deux 
interrogations secondaires émergent : quelles sont les 
caractéristiques identiques et différentes de la Maât et de 
l’Otwèrè ? La justice sociale en Égypte ancienne et en pays 
Mbosi de la Cuvette congolaise repose telle sur la Maât et 
l’Otwèrè ? À cette problématique, nous pouvons affirmer que 
la Maât et l’Otwèrè sont incontestablement deux systèmes de 
justice sociale. Ces deux éléments possèdent des points de 
convergences et aussi et divergences. En plus, la justice sociale 
prend appui sur ces deux notions judiciaires. 
   Ce travail s’appuie sur deux approches méthodologiques 
principales. D’une part, l’approche comparative qui permet de 
mettre en lumière les ressemblances et les divergences entre la 
Maât pharaonique et Otwèrè mbosi. D’autre part, l’approche 
analytique visant à approfondir la compréhension du sens et du 
fonctionnement de ces concepts dans leurs contextes culturels 
respectifs. Cette démarche est enrichie par la conduite 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

250 

d’entretiens réalisés auprès des initiés d’Otwèrè Mbosi à 
Brazzaville, à Owando et à Makoua. 
   De nombreuses études ont été consacrées sur la Maât 
égyptienne et l’Otwèrè mbosi. À titre d’illustration, en ce qui 
concerne la Maât, l’on peut citer : Jan Assmann, Maât, l’Égypte 
pharaonique et l’idée de justice sociale (2010), Ngoumgang 
Tahadoum Scholastique Bilaure, L’idée afro-égyptienne de la 
Maât dans la perspective du civisme substantiel (2021). À 
propos de l’Otwèrè, nous pouvons faire mention des travaux de 
Joseph Itoua à savoir otwèrè et justice traditionnelle chez les 
Mbosi(2011), de Didier Ngalebaye Otwère. La judicature 
traditionnelle mbosi face aux défis de la modernité congolaise 
(2010). Tous ces travaux cités, traitent de façon indépendante 
la question sur la Maât et l’Otwèrè. Cependant la particularité 
de cet article c’est qu’elle mène une étude historiographique 
comparée entre ces concepts.   
   Cette étude s’articule autour de trois axes principaux : le 
premier définit le cadre spatio-temporel de la pratique 
judiciaire de la Maât et d’Otwèrè ; le deuxième met en évidence 
leurs origines divines ; le troisième examine la Maât et Otwèrè 
en tant piliers fondamentaux de la justice. 
 
1. Le cadre spatio-temporel de la pratique judiciaire de la 
Maât et d’otwèrè 
 
   Le milieu physique détermine l’éclosion et le développement 
d’un ensemble de croyances d’un peuple dans le temps. La 
Mâat égyptienne et l’Otwèrè mbosi sont nés et se sont 
développés dans deux milieux physiques ayant des 
écosystèmes différents et relevant du sacré. Or le sacré est 
défini par J. – J. WUNENBURGER (2001, P7) comme un : 
« ensemble de comportement individuels et collectifs 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

251 

remontant aux temps les plus immémoriaux de l’humanité (…) 
Il est transmis aux hommes de valeur afin qu’il serve de support 
pour leur perfectionnement moral et spirituel (…) dans la 
conduite de la cité. » 
 
  1.1. Le cadre spatio-temporel de la Maât égyptienne 
   La Maât est d’essence pharaonique ; c’est-à-dire elle est née 
en Égypte ancienne ; au Nord-Est de l’Afrique. Toutes les études 
portant sur cette civilisation, nous montrent sans ambages que 
l’Égypte antique était un espace désertique. Toutefois, ce 
milieu peu hospitalier, a connu grâce au Nil, l’épanouissement 
de l’une des plus anciennes et merveilleuses civilisations du 
monde, le long de la vallée dudit fleuve. En clair, c’est le Nil qui 
a donné l’existence à l’Égypte antique, ceci grâce à son régime 
des crues et décrues comme l’affirme F. Maruéjol (2017, p. 20) : 
« C’est en effet dans la vallée du Nil et le delta que se concentre 
la population. La région est appelée Kemet2 ou la Terre noire.»  
   Le cadre temporel choisi ici, s’étale tout au long de l’histoire 
de l’Égypte pharaonique. En d’autres termes, l’étude couvre la 
conception de la Maât de l’Ancien empire au Nouvel, en 
passant par les périodes Intermédiaires. À ce propos, B. 
Mathieu, (2010, p.9) déclare : « le concept de Maât est la 
grande création de l’Ancien Empire (…). C’est l’idée unificatrice 
par laquelle on pouvait rassembler les habitants des régions du 
Delta du Nil jusqu’à la 1ère cataracte sous une domination 
commune ». Toutefois il convient de préciser qu’au Nouvel 
Empire (1850-1085 av. J. – C.), avec la démocratisation des rites 
funéraires, le défunt est désormais jugé à la plume de la Maât : 
justice et vérité où Osiris N ; le défunt, une fois acquitté peut 
accéder à la vie éternelle et vivre perpétuellement. 
                                                           
2 Kemet, qui était le nom du double pays au temps des pharaons, est une appellation qui n’a pas survécu.  
C’est le nom grec Aiguypos qui s’est imposé hors du pays. Mentionné au XVIIIe siècle av. J. – C.  dans une 
écriture grecque, il revient dans les poèmes d’Homère au IXe siècle av. J. – C. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

252 

  1.2. Le cadre spatio-temporel de d’Otwèrè mbosi 
   Au plan spatial, les Mbosi habitent la partie septentrionale du 
Congo. Ils occupent deux circonscriptions administratives, à 
savoir les départements des Plateaux et de la Cuvette. Par cette 
étude, pour des raisons d’homogénéité linguistique et de 
ressemblance des pratiques de l’Otwèrè, nous-nous 
intéressons aux Mbosi de la Cuvette congolaise. Ainsi l’aire 
géographique ciblée va de la rive gauche de l’Alima à la rive 
droite de la Mambili ; où on trouve différents sous-groupes 
parmi lesquels : Akwa, Koyo, Mbosi, Ngaré. 
   Cependant le cadre temporel, remonte à la fin du XIXe siècle, 
période d’arrivée des premiers explorateurs et missionnaires 
religieux, en passant par l’époque précoloniale ; c’est-à-dire 
avant les indépendances. Il s’agit de l’époque où les Mbosi, 
n’avaient pas encore subi ostensiblement l’influence de la 
modernité. Car après cette période, et ce, jusqu’à nos jours, 
l’institution Otwèrè semble subir des influences liées aux 
facteurs exogènes. C’est pourquoi, nous utilisons le concept de 
‘‘temps ancien’’ pour indiquer cette période qui remonte avant 
l’arrivée des français dans la Cuvette congolaise, en pays mbosi 
vers la fin du XIXe, jusqu’à vers le milieu du XXe. 
 
2. Les origines divines de la Maât et de l’Otwerè 
 
   Chez les Égyptiens de l’époque pharaonique, tout comme 
chez les Mbosi de la Cuvette congolaise des temps anciens, la 
Maât et l’Otwèrè ont incontestablement des origines divines. 
Ce côté divin, confère à la Maât et à l’Otwèrè une place 
importante au sein de ces deux sociétés africaines.   
 
 
 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

253 

  2.1. La Maât et l’Otwèrè : rapport avec la divinité 
   S’agissant de la Maât, la déesse joue un rôle majeur dans les 
croyances égyptiennes3. En effet, elle est le principe, la règle 
qui garantit le bon fonctionnement du monde. Celui-ci repose 
sur l’ordre établi par le démiurge au moment de la création. 
Ainsi Maât possède un statut particulier, celui de garante de la 
solidarité, de la cohésion et de l’harmonie universelle. Plus 
qu’une divinité, elle est l’incarnation non seulement d’un 
concept métaphysique mais également de l’éthique qu’il 
respecte pour assurer la parenté de l’équilibre originel. Elle est 
de ce fait le principe moral qui doit guider les actions des 
pharaons mais aussi des hommes. Ainsi «  parler selon Maât » 
signifie dire la vérité4 dans l’Égypte antique. 
   Concernant l’Otwèrè ; c’est une institution, un système 
judiciaire traditionnel du peuple mbosi de la Cuvette 
congolaise. Selon plusieurs études, notamment celles de Itoua 
J. à savoir : Otwere et justice traditionnelle chez les mbosi, et 
de nombreux témoignages5, l’Otweré est sacré et d’origine 
divine6. C’est un héritage commun non pas seulement aux 
peuples mbosi de la Cuvette congolaise mais à l’ensemble des 
peuples du Congo, bien que la dénomination peut varier d’une 
zone à une autre.    
   Toujours concernant Otwèrè, son rapport avec la divinité se 
manifeste également lors des pourparlers où le twèrè, c’est-à-
dire l’initié de l’Otwèrè fait appel à des dieux. Sur cette 
problématique, Itoua J. (2011, p. 38) affirme : 
 

                                                           
3 J. Assmann, 2010, op. cit. p. 11. 
4 Pour les égyptologues, dont J. Assmann, Maât est considérée traditionnellement comme la « Vérité ».     
5 Lors des entretiens sur Otwèré et les vertus des yombis avec deux yombis (initié d’otweré le plus élevé) 
akwa : yombi Okoungou et yombi Ngassaki Itoua à Makoua le 2 août 2024, ils affirment tous deux que 
l’Otwèrè est un héritage des anciens (onkongon), un don de Dieu.  
6 Pour Mwènè Nkassa Philippe, l’Otwèrè mbosi est sacré et regorge de nombreux mystères. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

254 

L’Otwèrè se pratique dans un contexte 
foncièrement 
démocratique. Les jugements se déroulent 
publiquement, 
animés par l’assistance qui participe au rythme 
imposé par  
le juge. Ce dernier se réfère à Dieu au début et 
tout au long 
du procès, pour solliciter la sagesse et le 
discernement. Il faut 
simplement se cultiver et apprendre le langage 
du milieu. La 
situation est semblable dans le monde moderne 
où tout n’est 
pas facile à comprendre quand les juges utilisent 
leur langage 
professionnel. 

                                                                                                               
Il convient de préciser que des formules faisant appel aux 
divinités sont utilisées au début et à la fin de la prise de parole 
et relève du caractère sacré7 comme l’affirme Ebalé Jean. 
D’abord au début : mbia ! anzambé, nzambé, andzamdzambé, 
ce qui signifie : Silence ! les dieux, dieu et le Vrai Dieu. Cette 
formule rhétorique introductive employé par le twerè en début 
de sa prise de parole lors des assemblées sonne comme une 
incantation, une prière aux ancêtres, une formule magico-
spirituelle. Ainsi Y. P. Ndongo –Ibara (2023, p. 65) signifie que 
« cette formule-prière s’avoisine aux paroles chrétiennes Saint ! 
Saint ! Saint ! le Seigneur Dieu de l’univers. C’est une confession 
pour parler comme le juriste, je jure fidélité de dire la vérité, 
                                                           
7 Pour Ebalé Jean, il nous affirme pendant l’entretien réalisé le 20 décembre 2025 à Brazzaville que Otwèrè 
relève du sacré et on est tenu de ne pas dévoiler son mode de fonctionnement aux opombo ; c’est-à-dire aux 
non-initiés 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

255 

rien que la vérité ». Ensuite à la fin : nzambé ngui pigu, ngui 
soumi ou encore nzambé i simwa, ce qui veut dire, ô Dieu que 
je m’arrête ou bien j’ai dit, j’ai clôturé ou encore j’ai terminé. 
 
  2.2. Les symboles sacrés de la Maât et de l’Otwèrè 
   La Maât égyptienne et l’Otwèrè mbosi sont représentés par 
deux symboles bien précis à savoir la plume et le mwodzo ou 
l’atsasso. 
   La plume est rattachée à la Maât. Ce symbole significatif 
intervient directement dans la pesée du cœur qui selon Y. 
SOMET (2004, p. 13) est appelée – improprement-, la 
psychostasie. En réalité, il s’agit clairement de la pesée du cœur 

et non de l’âme. L’auteur ajoute que le cœur  (ib) en égyptien 
est le siège de l’action, des pensées et de la volonté. Ainsi, le 
défunt est conduit devant le tribunal d’Osiris pour être jugé. 
C’est alors que la plume et le cœur sont placés sur les deux 
plateaux de la même balance où le postulant à la vie en éternité 
doit dire la vérité sur sa conduite sur terre. Mais pourquoi 

l’usage de la plume  8   sur un plateau et le cœur du défunt sur 
l’autre ? À cette question, il convient de signifier que  chez les 
anciens Égyptiens, la plume représente la justice divine, 
symbole de la déesse Maât, incarnation de la Justice, de 
l’Équilibre, qui éloigne les humains du chaos engendré par le 
désordre et la mort9. Aussi, pourquoi les prêtres égyptiens 
avaient-ils choisi la plume d’autruche ? Privilégièrent-ils 
l’autruche parce qu’elle est différente des autres oiseaux qui 
passent plus de temps à voltiger dans l’espace ? L’autruche est 
collée à la terre et c’est sur la terre qu’elle trouve son compte. 

                                                           
8 La plume dont il s’agit, c’est celle d’autruche qui est le symbole, l’emblème de la déesse Maât ; plume 
d’autruche parce que c’est l’oiseau dont la plume soit de largeur égale de part et d’autre de son axe central ; 
ce qui suppose l’équité. 
9 C. A. Manzenza, 2017, op. cit. p. 100. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

256 

Il y a là, nous semble-t-il, une indication donnée à l’homme par 
la religion égyptienne : pour sortir victorieux lors du jugement 
d’Osiris, l’homme doit demeurer coller aux réalités de la terre 
telles que prescrites par l’Ennéade10, en mettant l’accent sur le 
bien et la protection de la vie, une préoccupation essentielle de 
la société de l’Égypte pharaonique11.  
   Le mwondzo ou l’atsasso est le symbole d’Otwèrè chez les 
Mbosi de la Cuvette congolaise. Il convient de préciser que 
seuls les initiés aux différents degrés d’Otwèrè12 peuvent tenir 
le mwandzo. Lorsqu’il rend la justice, nous dit Assounga Opoko, 
le kani tient le mwanzo ma okani13; une espèce de balai fait de 
nervures de palme qui symbolise la justice. Tenir le mwandzo 
se dit en réalité : ikyena la mwandzo, « ne parler qu’au nom de 
la vérité et de la justice », c’est-à-dire conformément aux 
coutumes du pays que représente le mwandzo du kani, gardien 
lui-même de ces coutumes ancestrales. Voilà pourquoi le 
mwandzo confère l’immunité à celui qui le tient. Aussi, le twèrè 
qui tient le mwandzo fait référence à Dieu qui incarne l’amour, 
la paix et la sagesse. Son inspiration vient aussi des anciens 
maîtres d’otwerè comme pour implorer leur protection. À 
propos de l’inspiration générée par le mwandzo, Mgr Gassongo 
B., cité par J. Itoua (2011, p. 39) affirme :  

                                                           
10  Ensemble de neuf divinités égyptiennes considérées comme de véritable dieux-fils : Rê, Chou, Tefnout, 
Geb, Nout, Osiris, Seth, Isis et Nefphtys. 
11 C. A. Manzenza, 2017, op. cit. p. 101. 
12 L’initiation à Otwèrè chez les Mbosi de la Cuvette congolaise est hiérarchisée. On distingue entre autres le 
twèrè : initié simple au premier degré ; obela ou okombé : initié et porte-parole du kani qui lui-même est 
maître d’okani. L’okani est un espace géo-politique délimité (conscientisé) sur lequel s’exercent tous les 
pouvoirs d’un chef investi, kani,  à savoir : les pouvoirs agraires (par exemple la répartition des terres à 
cultiver en cas de conflits), les pouvoirs politiques (par exemple des décisions à prendre conformément aux 
intérêts de la communauté villageoise), les pouvoirs administratifs (par exemple la levée de troupes, amani 
bira, pour assurer la défense de la communauté contre les forces ennemies), les pouvoirs mystiques 
(notamment l’influence d’ordre traditionnel sur les mentalités, l’action sur les pluies, l’action sur le cœur des 
hommes en arrêtant instantanément les querelles…), les pouvoirs judiciaires.  
13 Affirmation tenue par obela Assounga Opoko, facilitateurs des pourparlers, en date du 15 janvier 2025 à 
Brazzaville.  



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

257 

             Mwandzo servait au juge ou à l’avocat qui avait 
la parole. 
               Celui-ci le tenait de la main droite et le bout du 
manche 
               Touchait le sol ou la natte sur laquelle il était 
assis. Lorsqu’il  
               Était debout, au milieu d’une grande 
assemblée, il le tenait 
               Tantôt de la main gauche, tantôt de la main 
droite ou des deux 
               À la fois. C’est alors que pour un grand 
orateur, l’exposé coulait de source. 
 

 Ainsi, lorsque deux personnes se battent, une tierce personne, 
souvent un twèrè peut les écarter instantanément l’une de 
l’autre à l’aide du mwandzo. La rixe cesse sur-le-champ, 
automatiquement14. 
 
 3. La Maât et l’Otwerè, deux fondements de la justice pour 
l’au-delà 
 
   La vie en société est régie par des règles, des principes à 
observer et à pratiquer. Maât et Otwèrè sont deux notions 
nécessaires pour la compréhension du fonctionnement de la 
justice post mortem dans l’environnement négro-égyptien.  
 
  3.1. La Mâat socle de la justice pour l’au-delà 
   La conception de la vie en Égypte pharaonique était 
étroitement liée à celle de la vie en éternité. En effet, pour 
accéder à cette dernière, Osiris N ; c'est-à-dire le défunt, selon 

                                                           
14 Propos tenus par le twèrè Ndinga Lembou Félix le 30 juillet à Owando, où il nous fait part du rôle majeur 
que joue les twèrè dans la société mbosi. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

258 

l’une des versions indiquées par le Livre des Morts, au chapitre 
125, était traduit devant un tribunal. Il s’agit du tribunal d’Osiris 
où l’accusé, introduit dans la « Salle des Deux Maât » par Anibus 
15était jugé selon les préceptes de la Maât. Ainsi, pour nous, et 
ce dans le cadre de cette analyse historiographique, Maât 
devient le socle de la justice pour l’éternité osirienne. 
   Alors, le défunt qui se présente devant le tribunal d’Osiris 
pour espérer être admis à la vie éternelle doit se justifier et 
prouver son innocence. Son intervention revêt une double 
orientation ; ne pas avoir fait du mal et avoir vécu en 
conformité avec la Maât. Ainsi sa déclaration d’innocence doit 
se conformer au chapitre 125 du Livre des Morts, la Confession 
négative I (Papyrus Nû) comme le signifie G. Kolpaktchy (2002, 
p. 306) : 

Je n’ai pas causé de souffrances aux hommes.  
 Je n’ai pas usé de la violence contre ma 
parenté. 
Je n’ai pas substitué l’Injustice à la Justice. 
Je n’ai pas fréquenté les méchants. 
Je n’ai pas commis de crimes. 
Je n’ai pas fait travailler pour moi avec excès. 
Je n’ai pas intrigué par ambition. 
Je n’ai pas maltraité mes serviteurs. 
Je n’ai pas blasphémé les dieux. 
Je n’ai pas privé l’indigent de sa subsistance. 
Je n’ai pas commis d’actes exécrés des dieux. 
Je n’ai pas permis qu’un serviteur fût maltraité 
par son maître 
Je n’ai pas fait souffrir autrui. 
Je n’ai pas provoqué de famine. 

                                                           
15  dieu égyptien des morts, considéré comme le créateur de la technique l’embaumement. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

259 

Je n’ai pas fait pleurer les hommes mes 
semblables. 
Je n’ai pas tué ni ordonné de meurtre. 
Je n’ai pas provoqué de maladies parmi les 
hommes. 
Je n’ai pas dérobé les offrandes dans le temps. 
Je n’ai pas volé les pains des dieux. 
Je n’ai pas dérobé les offrandes destinées aux 
Esprits sanctifiés. (…) 
 

   Toutefois, au-delà de cette déclaration d’innocence, le défunt 
doit aussi justifier d’avoir fait du bien. Cela fera de lui, un 
Justifié donc apte à accéder au paradis pour continuer son 
existence comme l’affirme J. Assmann (2010. P. 60) : 

Je suis sorti de ma ville 
je suis descendu de mon nome. 
J’ai accompli la Maât pour son seigneur, 
j’ai satisfait le dieu par ce qu’il aime, 
j’ai dit du bien, j’ai répété le bien, 
j’ai dit la Maât, j’ai accompli la Maât, 
j’ai donné du pain à l’affamé et des 
vêtements à l’homme nu. 
J’ai respecté mon père,  
J’ai joui de l’affection de ma mère, 
je n’ai jamais rien dit de mauvais, 
méchant ou malin contre personne,  
parce que je désirais le bonheur 
et être imJhw auprès du dieu  
et auprès des hommes à jamais. 
 

   Après toutes ces étapes, si aucune charge n’est retenue 
contre le défunt, il échappe donc à l’animal monstrueux ; c’est 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

260 

– à – dire la grande Dévorante (monstre redoutable à la tête de 
crocodile, aux pattes et crinière de lion et à l’arrière-train 
d’hippopotame). Le défunt est alors conduit devant Osiris pour 
être déclaré le glorifié, le justifié ou juste de voix. Il intègre le 
cercle de ceux qui ont vécu selon Maât ; Maâtiou et accéder au 
Paradis d’Ialou qui est présenté par Y. SOMET (2004, p. 23) 
comme : 

Un jardin protégé par un mur en fer avec 
plusieurs portes, 
et traversé par un fleuve. Ce champ est cultivé 
par les mânes, 
les bienheureux, qui s’y promènent ; les 
chemins qui y mènent 
sont mystérieux ; le mort doit traverser un pont 
suspendu dans 
le vide et constitué par un serpent hideux qui 
surplombe 
les gouffres de l’enfer. Le mort, justifié, devient 
un Osiris, immortel, 
et vit désormais parmi les dieux pour l’éternité ; 
(…) 

 
   3.2. Otwèrè symbole de la justice sociale mbosi 
  Dans l’aire culturelle mbosi de la Cuvette congolaise, la justice 
est l’art de discernement de l’équilibre des forces entre le bien 
et le mal16. Ndinga –Oba A. (2003, p. 110), définit cette justice 
comme : 

 Un ensemble de connaissances, préceptes et 
règles régissant la vie 

                                                           
16 Cette affirmation est de Ndza Elenga Samuel, twèrè et facilitateurs des pourparlers avec qui nous avons 
échangés sur le jugement par otwèrè le 3 août 2024 à Makoua. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

261 

 dans la société. Les connaissances enseignées 
permettent à ceux qui en 
sont investis de mieux connaitre les forces qui 
agissent sur le monde, 
autrement dit, les lois de la nature, les choses 
invisibles. On dit des 
gens avancés en matière d’Otwèrè qu’ils ont 
quatre yeux pour voir le 
  jour et la nuit. C’est ce qui leur permet de 
conjurer les forces du mal et 
 de braver les sorciers dans l’exercice de la 
justice 
 

   À partir de cette approche définitionnelle, sans risque de nous 
tromper, nous pouvons affirmer que la justice traditionnelle 
mbosi s’appuie sur Otwèrè, une institution sacrée, un ensemble 
de codes d’éthiques. Les acteurs de cette institution en fonction 
de leur rang et grade portent les titres de yombi, kani, mwènè, 
obéla/okombé, twèrè17 (…). Tout initié à Otwerè est au départ 
un twèrè, par la suite et en fonction d’autres processus 
initiatiques, généralement hermétiques, il peut accéder à des 
étapes supérieures. Pour être twèrè, une exclusivité masculine 
d’ailleurs, il faut respecter un certain nombre des principes18 
parmi lesquels, Ngalebaye D. (2010, p.176) les énumère : 
 

- Jurer sur l’honneur du père et de la coutume, 
considéré comme sacré ; 

                                                           
17 Chez les Mbosi de la Cuvette congolaise, le yombi, kani ou mwènè est le maître de la justice, même s’il 
délègue généralement ses fonctions judiciaires à la classe des hommes de loi, les ibela (obela au singulier). 
En fait, il rend justice avec la complicité de ses assesseurs (ibela) dans le strict respect des us et coutumes de 
sa communauté. Quand il rend justice, le yombi, kani ou mwenè est assis sur une natte et tient dans sa main 
un Ephoumbou. Devant lui, son obela/okombé est assis sur un petit banc et derrière lui, les twèrè qui tiennent 
leurs Mwandzo qui symbolisent, la paix.  
18 Yombi Akongo Pascal, nous fait avoir lors d’un entretien à Brazzaville le 5 mai 2025 que pour être twèrè, il 
faut être de sexe masculin et remplir bien d’autres critères. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

262 

- Connaitre et rappeler les règles avant de 
passer aux jugements des affaires soumises ; 

- Rappeler que la paix par la justice vaut mieux 
que la guerre résultant de l’injustice ; 

- Savoir écouter toutes les parties de la façon 
désintéressée sans prendre parti ; 

- Savoir garder les secrets des affaires 
auxquelles il a accès ;  

- Privilégier toujours l’amende comme 
élément pédagogique, marquant en même 
temps la traçabilité temporelle et 
l’imprescriptibilité des actes et/ou faits 
jugés ; 

- Juger toujours les actes en fonction de 
l’ordre, de la discipline et de l’équité qui 
doivent régner dans la société humaine ; 

- Etouffer à jamais les vérités qui peuvent 
diviser la famille ; 

- Traiter des affaires toujours en public, en 
privilégiant le consensus des parties ; 

- Préserver le fond sacré de la loi comme 
secret de l’équilibre social et la longévité sur 
terre. 
 

   Alors, remplissant toutes ces qualités, le twerè après avoir 
passé certaines épreuves dans le sanctuaire19 est investi d’un 
pouvoir judiciaire et doté du mouandzo ou otsasso comme tout 
dignitaire. Cet instrument, attribut du pouvoir judiciaire mbosi 

                                                           
19 Le sanctuaire ou temple d’initiation d’otwèrè mbosi – ékinda, kinda – est un lieu sacré sous placé sous 
l’autorité d’un kani ; yombi ou mwènè où sont transmis et enseignés toutes formes de pensée. Comme toute 
société initiatique, il est strictement interdit au twèrè de divulguer le processus initiatique aux profanes. En 
clair, ce qu’il a vu ou entendu dans le temple est un secret absolu. 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

263 

est d’une importance fondamentale comme l’affirme J. Itoua 
(2007, P.7) :  

 il symbolise le droit dont tout Mbosi 
dispose 
 pour demander à la terre ses aliments 
(…)  
La justice protège la terre et l’activité de 
 l’homme contre les esprits malveillants.  
Elle est symbolisée par la partie 
dénommée okiri,  
par laquelle la main du juge tient 
fermement le balai. 
 

C’est alors que le twèrè devient apte à juger, à modérer tous les 
faits sociaux dans l’espace géographique mbosi de la Cuvette 
congolaise, à savoir : mariage – itoho, ibaa -, les pourparlers liés 
aux funérailles – mpon a ndoon, ndogon -, l’adultère – ndzambo 
-, les jugements ordinaires – ossombo, issambi – vols, bagarres, 
invectives, … Ici, la justice, la vérité, l’ordre sont les piliers de la 
société car comme l’affirme si bien d’ailleurs D. Ngalebaye 
(2010, 115) : 

                            Dans la société mbosi traditionnelle, il 
n’y avait pas 
                            de place pour l’impunité. Nul n’y était 
au-dessus de la 
                            Loi, qui frappait tout le monde : initié 
ou profane, gens  
                            d’en haut ou d’en bas… Sans contrainte 
extérieure ou 
                            physique, la garantie du respect de la 
Loi était donnée  



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

264 

                           par la crainte commune de la face 
sacrée d’otwerè, c’est- 
                           à- dire : Ondinga et Okiba. 
  

Ainsi le fonctionnement de l’Otwèrè mbosi de la Cuvette 
congolaise pour toute affaire appelée à être jugée obéit à deux 
étapes principales qui sont : la procédure et les retrouvailles20.  
   D’abord la procédure, il convient de préciser que le 
fonctionnement de la justice traditionnelle mbosi, 
conformément à Otwèrè est basée sur des codes élaborés par 
la coutume. Bien que non écrits, ces codes sont observables 
pour toutes procédures judiciaires. Car comme l’affirme J. Itoua 
(2011 ; p. 35) : « la procédure en justice traditionnelle mbosi 
[…] est un processus ininterrompu qui va de la saisine à la 
réparation du dommage ». Ici, la saisine peut être faite par la 
victime elle-même, par la partie ayant subie le préjudice ou 
encore par leur okombé/obela auprès du garant de la justice 
traditionnelle locale. Cet acte, verbal est accompagné d’un fond 
ou objet symbolique. Toutefois l’objet symbolique de la 
requête dépend de la nature de l’affaire à juger. À titre 
d’exemple pour un cas d’adultère – nzambo – le requérant peut 
présenter soit le pantalon, la chemise voire la ceinture de 
l’accusé.  
   Ensuite les retrouvailles – ossambo, mpoon – constituent une 
sorte d’audience. La procédure du déroulé, dépend de la nature 
de l’affaire à juger et elle est publique. Elle peut se dérouler 
sous un grand arbre au milieu de la cour du village ou parfois 
dans un kandza ou olèbè d’un supérieur initié d’Otwèrè ; mais 
jamais chez un non initié –opombo-. 

                                                           
20 Cette approche observable dans l’aire géographique mbosi de la Cuvette congolaise a été développée par 
Itoua Joseph dans son ouvrage Otwèrè et justice traditionnelle chez les Mbosi.  



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

265 

   Au début de la cérémonie, après qu’il soit rassuré de la 
présence de toutes les parties, le twèrè-juge21 ; c’est-à-dire le 
obela ou le okombé du mwènè/yombi/kani fait asseoir l’ordre, 
le silence par une formule d’appel à l’écoute – mbia, mbia- et 
appelle au nom du maître de la justice, la partie accusatrice à 
prendre la parole pour étaler les mobiles de l’accusation. C’est 
alors que le twèrè-conseil de la partie accusatrice prend la 
parole pour expliquer les faits. Ensuite, le twèrè-juge reprend la 
parole pour l’accorder à la partie accusée qui va s’exprimer 
aussi par l’intermédiaire de son twèrè-conseil. Ainsi, on assiste 
à une joute aratoire à laquelle participe les autres twèrè 
présent par des approbations sourdines – hum,hum – à la fin de 
chaque phrase ou après un adage ou un proverbe.  
   Pendant que se déroule l’audience, les parties peuvent 
solliciter des interruptions afin de se retirer et se concerter – 
yimbou/eyimbi -  sur les positions à défendre ou à négocier. 
Lors de ce retrait momentané, la partie qui s’est retirée arrête 
sa position ou sa proposition à présenter à son twèrè-conseil. 
Au retour de la concertation et après avoir fait part de leur 
conclusion, le twèrè-juge accorde la parole à la partie adverse. 
Ces moments peuvent durer plusieurs heures voire s’étaler sur 
plus d’un jour surtout pour les affaires délicates comme mort 
d’hommes. Enfin, lorsque toutes les parties se sont exprimées 
et défendues leur cause, le twère-juge au nom du maître de la 
justice rend le jugement. Étant donné que le maître de la justice 
(yombi, kani, mwènè) est un sage, un rassembleur, un 
unificateur, le verdict est rendu de manière impartiale au nom 
d’Otwère. 

                                                           
21 Il convient de signifier que lors des pourparlers chez les mbosi de la Cuvette congolaise, le maître de la 
justice c’est bel et bien le yombi, le kani ou le mwènè mais ses fonctions comme nous l’affirment Okiemba 
Oleba Dominique et Okamba Péa sont déléguées généralement aux twèrè-conseils (okombé, obela) qui 
jouent à la fois un rôle de médiateur, d’intermédiaire, de conseil. Ils s’expriment toujours au nom du 
yombi/kani ou des parties en conflit.  



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

266 

 Conclusion 
 

  Au terme de cette étude comparative, il ressort clairement 
que la Maât et Otwèrè occupent une place de choix en Égypte 
ancienne et en pays mbosi de la Cuvette congolaise. Ces deux 
concepts polysémiques constituent le soubassement de la 
justice sociale et fixent des normes à observer pour une bonne 
conduite en société. La Maât et Otwèrè qui sont deux notions 
atemporelles présentent sans nul doute des similitudes et des 
dissimilarités qui  reposent sur leur origine commune 
appartenant à l’univers négro-africain. Par conséquent, 
l’Afrique actuelle doit puiser dans ses entrailles anthro-
sociologiques afin de pérenniser ses savoirs endogènes gage 
d’une justice en proie à des défis intergénérationnels.  
 
Sources et références bibliographiques 
 
Sources 

N° Nom et prénom Date et lieu 
d’entretien 

Qualité et 
profession 

Âge  Sujet d’entretien 

01 Akongo  Pascal 05 mai 2025 à 
Brazzaville  

yombi, ancien 
fonctionnaire à la 
retraite 

71 
ans 

Les critères 
d’initiation à 
otwèrè 

02 Assounga Opoko 
Jean de Dieu  

15 janvier 2025 
à Brazzaville 

obela, facilitateur 
des pourparlers 

58 
ans 

La justice 
traditionnelle 
mbosi 

03 Ebalé Jean 20 décembre 
2024 à 
Brazzaville 

twèrè, plombier 62 
ans 

Les aspects sacrés 
de otwèrè mbosi 

04 Ndinga Lembou 
Féix 

30 juillet 2024 à 
Owando 

twèrè, enseignant 49 
ans 

Les attributs des 
twèrè 

05 Ndza Elenga 
Samuel 

03 aout 2024 à 
Makoua  

twèrè, facilitateur 
des pouparlers 

60 
ans 

Le jugement par 
otwèrè mbosi 

06 Ngassaki Itoua 
Bruno 

02 aout 2024 à 
Makoua  

Yombi, ancien 
pasteur 

 56 
ans 

Otwèrè et les 
vertus du yombi 

07 Nkassa Philippe 20 janvier 2025 
à Brazzaville  

Mwènè, chanteur 47 
ans 

Les mystères de 
otwèrè 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

267 

08 Okamba Péa 
Bonaventure 

03 aout 2024 à 
Makoua 

okombé, chasseur  50 
ans 

Le rôle des 
okombé lors des 
pourparlers 

09 Okiemba Oleba 
Dominique 

31 juillet 2024 à 
Owando 

obela, cultuvateur 49 
ans 

Le rôle des obela 
lors des 
pourparlers 

10 Okoungou Jean  02 aout 2024 à 
Makoua  

yombi, scieur 66 
ans 

Otwèrè et les 
vertus du yombi 

 
Références bibliographiques 
 
ASSMANN Jan, 2001. Mort et au-delà dans l’Egypte ancienne, 
Rocher, Paris 
ASSMANN Jan, 2010. Maât l’Egypte pharaonique et l’idée de 
justice sociale, MdV, Paris 
ITOUA Joseph, 2010. Institution traditionnelle Otwere chez les 
Mbosi, L’Harmattan, Paris  
ITOUA Joseph, 2011. Otwere et justice traditionnelle chez les 
Mbosi, L’Harmattan, Paris 
MARUÉJOL Florence, 2017. L’Égypte ancienne pour les nuls, 
Editions First, Paris 
MATHIEU Bernard, 2010, « Mais qui est Osiris ? ou la politique 
sous le linceul de la religion », ENIM 3. 2010, pp 77-107. 
NDONGO-IBARA Yvon Pierre, 2023. L’art oratoire chez les 
Ambisi, Cheikh Anta Diop, Douala  
NGALEBAYE Didier, 2010. Otwere. La judicature traditionnelle 
mbosi face aux défis de la modernité congolaise, éd. Publibook, 
Paris 
NGOUMGANG TAHADOUM Scholastique Bilaure, 2021, « L’idée 
afro-égyptienne de la Maât dans la perspective du civisme 
substantiel », in American Journal of Humanities and Social 
Sciences Research (AJHSSR), vol 5, 2021, pp 50-57.  
OBENGA Théophile, 1976. la Cuvette Congolaise, les hommes et 
les structures, Présence Africaine, Paris 



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique   
 

268 

SOMET Yoporeka, 2003-2004, « La pensée morale égyptienne 
du IIIème millénaire avant l’ère chrétienne » in Ankh n°12/13 
2003-2004, pp 13-25. 
WUNEBURGER Jean -Jacques., 2021, Le sacré, PUF, Paris 

       
 
 
 
 
 
 

 


