Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

La justice sociale: de la Maat pharaonique a Otwere
Mbosi de la Cuvette congolaise en République du
Congo

Vianney Jean Wolfgon YOKA ELONGO,

Assistant,

Laboratoire d’égyptologie Thot Medou

Faculté des Lettres, Arts et des Sciences Humaines,
Université Marien NGOUABI
yokaelongovianney@gmail. Com

Résumé

Cette réflexion met en relief la conception de la justice sociale en Egypte
pharaonique et en pays Mbosi de la cuvette congolaise en République du
Congo. Dans ces deux espaces géographiques, la justice sociale est
représentée respectivement par la Madt et 'Otwére. Par cette étude, il est
nécessaire de déterminer I'ancrage sociétal de la Madt et de I'Otwere dans
la cosmogonie de ces deux peuples. Ainsi, relevant a la fois des croyances et
du sacré, ces deux concepts sont au centre des préoccupations existentielles
dans ces deux sociétés. IlIs constituent des soubassements de I’éthique et de
la justice, symbole d’une société africaine équitable et durable. Ici, il est
question de déterminer les deux dimensions cosmique et sociale de la Madt
afin d’établir un rapprochement avec I’Otwéré. Car a priori, la Madt et
I’Otwere sont considérés comme socle de la justice sociale, symbole de la
sagesse, de la paix et du bien-étre des populations. Madt et Otweré sont
vraisemblablement gage du progres et du développement endogéne d’une
nouvelle société africaine en proie a des défis de justice.

Mots-clés : Cuvette congolaise, justice sociale, Madt, Mbosi, Otwére.
Abstract

This reflection highlights the conception of social justice in Pharaonic Egypt
and in the Mbosi country of the Congolese basin in the Republic of Congo. In
these two geographical areas, social justice is represented respectively by

247



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Maat and Otwere. Through this study, it is necessary to determine the
societal anchoring of Maat and Otwere in the cosmogony of these two
peoples. Thus, relating to both beliefs and the sacred, these two concepts
are at the center of existential concerns in these two societies. They
constitute the foundations of ethics and justice, symbolizing an equitable
and sustainable African society. Here, it is a question of determining the two
cosmic and social dimensions of Maat in order to establish a rapprochement
with Otwere. Because a priori, Maat and Otwere are considered as the basis
of social justice, symbolizing wisdom, peace and the well-being of the
populations. Madt and Otweéré are likely a guarantee of progress and
endogenous development of a new African society facing challenges of
justice.

Keywords : Congolese basin, social justice, Madt, Mbosi, Otwére.
Introduction

En Afrique noire, la justice en générale et en particulier la
justice sociale est une réalité irréfutable et est représentée par
des symboles. Ces symboles tirent leur origine du divin et aussi
de la nature. Le caractére divin et naturel de cette justice
détermine le fonctionnement de toute la société. En effet, en
Egypte ancienne, la justice sociale était basée sur la Maat alors
que chez le peuple Mbosi de la Cuvette congolaise en
République du Congo, elle est incarnée par |'Otwere. En effet,
dans la cosmogonie égyptienne, Maat est représentée sous la
figure d’une déesse portant une plume d’autruche sur la téte?;
idéogramme signifiant vérité, justice. Cependant chez les
Mbosi, I’'Otwéreé une institution divine qui repose sur le sacré et
la justice. Il constitue un véritable patrimoine culturel ol sont
consignés les codes de bonne conduite et est représenté par
otsasso (une espéce de balai sacré) ; symbolisant la justice et la
paix.

1 Yoporeka SOMET, La pensée morale égyptienne du IlIé™e millénaire avant I’ére chrétienne, in Ankh n°12/13
2003-2004, p. 19.

248



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Pourquoi avoir choisi la question de la justice : de la Maat
pharaonique a Otwére Mbosi de la Cuvette congolaise comme
sujet de réflexion ? Nous pouvons dire que la civilisation
égyptienne est le substrat originel a partir duquel, on peut
clairement expliquer I'éclosion et le développement de toute la
diversité des civilisations de I’Afrique noire. Ce postulat ainsi
posé, il est indéniable que des liens soient établis entre Maat et
Otwere. Ici, l'objectif est de mieux comprendre le
fonctionnement de la justice sociale dans la société
traditionnelle mbosi tout en inspirant du modéle pharaonique,
plus authentique et plus adapté.

Pour conduire efficacement cette étude, une question
centrale s’impose : quelle est la signification de la Maat dans
I’Egypte ancienne et d’Otweéré chez les Mbosi de la Cuvette
congolaise ? A partir de cette problématique, deux
interrogations secondaires émergent : quelles sont les
caractéristiques identiques et différentes de la Maat et de
I’Otwéré ? La justice sociale en Egypte ancienne et en pays
Mbosi de la Cuvette congolaise repose telle sur la Maat et
I’Otwéré ? A cette problématique, nous pouvons affirmer que
la Maat et I'Otweére sont incontestablement deux systémes de
justice sociale. Ces deux éléments possedent des points de
convergences et aussi et divergences. En plus, la justice sociale
prend appui sur ces deux notions judiciaires.

Ce travail s’appuie sur deux approches méthodologiques
principales. D’'une part, I'approche comparative qui permet de
mettre en lumiere les ressemblances et les divergences entre la
Maat pharaonique et Otweére mbosi. D’autre part, I'approche
analytique visant a approfondir la compréhension du sens et du
fonctionnement de ces concepts dans leurs contextes culturels
respectifs. Cette démarche est enrichie par la conduite

249



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

d’entretiens réalisés aupres des initiés d’Otwerée Mbosi a
Brazzaville, a Owando et a Makoua.

De nombreuses études ont été consacrées sur la Maat
égyptienne et I’Otweré mbosi. A titre d’illustration, en ce qui
concerne la Maat, I'on peut citer : Jan Assmann, Madt, I’Eqypte
pharaonique et l'idée de justice sociale (2010), Ngoumgang
Tahadoum Scholastique Bilaure, L’idée afro-égyptienne de la
Maét dans la perspective du civisme substantiel (2021). A
propos de I'Otweére, nous pouvons faire mention des travaux de
Joseph Itoua a savoir otwereée et justice traditionnelle chez les
Mbosi(2011), de Didier Ngalebaye Otwere. La judicature
traditionnelle mbosi face aux défis de la modernité congolaise
(2010). Tous ces travaux cités, traitent de fagon indépendante
la question sur la Maat et I'Otweré. Cependant la particularité
de cet article c’est qu’elle méne une étude historiographique
comparée entre ces concepts.

Cette étude s’articule autour de trois axes principaux : le
premier définit le cadre spatio-temporel de la pratique
judiciaire de la Maat et d’Otweré ; le deuxieme met en évidence
leurs origines divines ; le troisieme examine la Maat et Otweéré
en tant piliers fondamentaux de la justice.

1. Le cadre spatio-temporel de la pratique judiciaire de la
Maat et d’otweére

Le milieu physique détermine I’éclosion et le développement
d’un ensemble de croyances d’un peuple dans le temps. La
Maat égyptienne et I'Otweré mbosi sont nés et se sont
développés dans deux milieux physiques ayant des
écosystémes différents et relevant du sacré. Or le sacré est
défini par J. — J. WUNENBURGER (2001, P7) comme un :
« ensemble de comportement individuels et -collectifs

250



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

remontant aux temps les plus immémoriaux de ’humanité (...)
Il est transmis aux hommes de valeur afin qu’il serve de support
pour leur perfectionnement moral et spirituel (..) dans la
conduite de la cité. »

1.1. Le cadre spatio-temporel de la Madt égyptienne

La Maat est d’essence pharaonique ; c’est-a-dire elle est née
en Egypte ancienne ; au Nord-Est de I'Afrique. Toutes les études
portant sur cette civilisation, nous montrent sans ambages que
I'Egypte antique était un espace désertique. Toutefois, ce
milieu peu hospitalier, a connu grace au Nil, I'épanouissement
de 'une des plus anciennes et merveilleuses civilisations du
monde, le long de la vallée dudit fleuve. En clair, c’est le Nil qui
a donné I'existence a I’Egypte antique, ceci grace a son régime
des crues et décrues comme I'affirme F. Maruéjol (2017, p. 20) :
« C'est en effet dans la vallée du Nil et le delta que se concentre
la population. La région est appelée Kemet? ou la Terre noire.»

Le cadre temporel choisi ici, s’étale tout au long de I'histoire
de I'Egypte pharaonique. En d’autres termes, I'étude couvre la
conception de la Maat de I’Ancien empire au Nouvel, en
passant par les périodes Intermédiaires. A ce propos, B.
Mathieu, (2010, p.9) déclare : « le concept de Maat est la
grande création de I’Ancien Empire (...). C'est I'idée unificatrice
par laquelle on pouvait rassembler les habitants des régions du
Delta du Nil jusqu’a la 1% cataracte sous une domination
commune ». Toutefois il convient de préciser qu’au Nouvel
Empire (1850-1085 av. J. — C.), avec la démocratisation des rites
funéraires, le défunt est désormais jugé a la plume de la Maat :
justice et vérité ou Osiris N ; le défunt, une fois acquitté peut
accéder a la vie éternelle et vivre perpétuellement.

2 Kemet, qui était le nom du double pays au temps des pharaons, est une appellation qui n’a pas survécu.
C'est le nom grec Aiguypos qui s’est imposé hors du pays. Mentionné au XVIlI¢ siécle av. J. — C. dans une
écriture grecque, il revient dans les poémes d’"Homere au IX¢ siécle av. J. — C.

251



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

1.2. Le cadre spatio-temporel de d’Otwéré mbosi

Au plan spatial, les Mbosi habitent la partie septentrionale du
Congo. lls occupent deux circonscriptions administratives, a
savoir les départements des Plateaux et de la Cuvette. Par cette
étude, pour des raisons d’homogénéité linguistique et de
ressemblance des pratiques de [I'Otwéré, nous-nous
intéressons aux Mbosi de la Cuvette congolaise. Ainsi I'aire
géographique ciblée va de la rive gauche de I’Alima a la rive
droite de la Mambili ; ou on trouve différents sous-groupes
parmi lesquels : Akwa, Koyo, Mbosi, Ngaré.

Cependant le cadre temporel, remonte a la fin du XIX®siécle,
période d’arrivée des premiers explorateurs et missionnaires
religieux, en passant par I'époque précoloniale ; c’est-a-dire
avant les indépendances. |l s’agit de I'époque ol les Mbosi,
n’avaient pas encore subi ostensiblement l'influence de Ia
modernité. Car aprés cette période, et ce, jusqu’a nos jours,
I'institution Otweéré semble subir des influences liées aux
facteurs exogénes. C'est pourquoi, nous utilisons le concept de
“temps ancien” pour indiquer cette période qui remonte avant
I'arrivée des francais dans la Cuvette congolaise, en pays mbosi
vers la fin du XIX®, jusqu’a vers le milieu du XX&.

2. Les origines divines de la Maat et de I'Otwere

Chez les Egyptiens de I'époque pharaonique, tout comme
chez les Mbosi de la Cuvette congolaise des temps anciens, la
Maat et I'Otweré ont incontestablement des origines divines.
Ce cOté divin, confere a la Maat et a I'Otweré une place
importante au sein de ces deux sociétés africaines.

252



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

2.1. La Madt et I'Otweré : rapport avec la divinité

S’agissant de la Maat, la déesse joue un role majeur dans les
croyances égyptiennes?. En effet, elle est le principe, la régle
qui garantit le bon fonctionnement du monde. Celui-ci repose
sur l'ordre établi par le démiurge au moment de la création.
Ainsi Maat posséde un statut particulier, celui de garante de la
solidarité, de la cohésion et de I’harmonie universelle. Plus
gu’une divinité, elle est l'incarnation non seulement d’un
concept métaphysique mais également de ['éthique qu’il
respecte pour assurer la parenté de I’équilibre originel. Elle est
de ce fait le principe moral qui doit guider les actions des
pharaons mais aussi des hommes. Ainsi « parler selon Maat »
signifie dire la vérité* dans I'Egypte antique.

Concernant I'Otweére ; c’est une institution, un systéme
judiciaire traditionnel du peuple mbosi de la Cuvette
congolaise. Selon plusieurs études, notamment celles de Itoua
J. a savoir : Otwere et justice traditionnelle chez les mbosi, et
de nombreux témoignages>, I'Otweré est sacré et d’origine
divine®. C’est un héritage commun non pas seulement aux
peuples mbosi de la Cuvette congolaise mais a I'ensemble des
peuples du Congo, bien que la dénomination peut varier d’'une
zone a une autre.

Toujours concernant Otweéré, son rapport avec la divinité se
manifeste également lors des pourparlers ou le twére, c’est-a-
dire l'initié de I'Otweré fait appel a des dieux. Sur cette
problématique, Itoua J. (2011, p. 38) affirme :

3J. Assmann, 2010, op. cit. p. 11.

4 Pour les égyptologues, dont J. Assmann, Maat est considérée traditionnellement comme la « Vérité ».

5 Lors des entretiens sur Otweéré et les vertus des yombis avec deux yombis (initié d’otweré le plus élevé)
akwa : yombi Okoungou et yombi Ngassaki Itoua a Makoua le 2 ao(t 2024, ils affirment tous deux que
I'Otweré est un héritage des anciens (onkongon), un don de Dieu.

6 Pour Mwené Nkassa Philippe, I’Otwéré mbosi est sacré et regorge de nombreux mystéres.

253



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

L'Otwéré se pratique dans un contexte
foncierement

démocratique. Les jugements se déroulent
publiquement,

animés par l'assistance qui participe au rythme
imposé par

le juge. Ce dernier se référe a Dieu au début et
tout au long

du proces, pour solliciter la sagesse et le
discernement. Il faut

simplement se cultiver et apprendre le langage
du milieu. La

situation est semblable dans le monde moderne
ou tout n’est

pas facile a comprendre quand les juges utilisent
leur langage

professionnel.

Il convient de préciser que des formules faisant appel aux
divinités sont utilisées au début et a la fin de la prise de parole
et releve du caractére sacré’” comme I'affirme Ebalé Jean.
D’abord au début : mbia ! anzambé, nzambé, andzamdzambé,
ce qui signifie : Silence ! les dieux, dieu et le Vrai Dieu. Cette
formule rhétorique introductive employé par le tweré en début
de sa prise de parole lors des assemblées sonne comme une
incantation, une priére aux ancétres, une formule magico-
spirituelle. Ainsi Y. P. Ndongo —lbara (2023, p. 65) signifie que
« cette formule-priére s’avoisine aux paroles chrétiennes Saint !
Saint ! Saint ! le Seigneur Dieu de |'univers. C’est une confession
pour parler comme le juriste, je jure fidélité de dire la vérité,

7 Pour Ebalé Jean, il nous affirme pendant I'entretien réalisé le 20 décembre 2025 a Brazzaville que Otweré
reléve du sacré et on est tenu de ne pas dévoiler son mode de fonctionnement aux opombo ; c’est-a-dire aux
non-initiés

254



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

rien que la vérité ». Ensuite a la fin : nzambé ngui pigu, ngui
soumi ou encore nzambé i simwa, ce qui veut dire, 6 Dieu que
je m’arréte ou bien j’ai dit, j’ai cloturé ou encore jai terminé.

2.2. Les symboles sacrés de la Madt et de I’Otwérée

La Maat égyptienne et I’'Otweré mbosi sont représentés par
deux symboles bien précis a savoir la plume et le mwodzo ou
I'atsasso.

La plume est rattachée a la Maat. Ce symbole significatif
intervient directement dans la pesée du coeur qui selon Y.
SOMET (2004, p. 13) est appelée — improprement-, la
psychostasie. En réalité, il s’agit clairement de la pesée du coeur

et non de I'ame. L’auteur ajoute que le coeur T (ib) en égyptien
est le siége de I'action, des pensées et de la volonté. Ainsi, le
défunt est conduit devant le tribunal d’Osiris pour étre jugé.
C'est alors que la plume et le coeur sont placés sur les deux
plateaux de la méme balance ou le postulant a la vie en éternité
doit dire la vérité sur sa conduite sur terre. Mais pourquoi

I"'usage de la plume ﬁg sur un plateau et le coeur du défunt sur

I'autre ? A cette question, il convient de signifier que chez les
anciens Egyptiens, la plume représente la justice divine,
symbole de la déesse Maat, incarnation de la Justice, de
I’Equilibre, qui éloigne les humains du chaos engendré par le
désordre et la mort®. Aussi, pourquoi les prétres égyptiens
avaient-ils choisi la plume d’autruche ? Privilégierent-ils
I'autruche parce gu’elle est différente des autres oiseaux qui
passent plus de temps a voltiger dans I'espace ? L'autruche est
collée a la terre et c’est sur la terre qu’elle trouve son compte.

8 La plume dont il s’agit, c’est celle d’autruche qui est le symbole, 'embléme de la déesse Maat ; plume
d’autruche parce que c’est I'oiseau dont la plume soit de largeur égale de part et d’autre de son axe central ;
ce qui suppose I'équité.

9 C. A. Manzenza, 2017, op. cit. p. 100.

255



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Il'y a la, nous semble-t-il, une indication donnée a ’lhomme par
la religion égyptienne : pour sortir victorieux lors du jugement
d’Osiris, 'lhomme doit demeurer coller aux réalités de la terre
telles que prescrites par 'Ennéade??, en mettant I'accent sur le
bien et la protection de la vie, une préoccupation essentielle de
la société de I'Egypte pharaoniquel.

Le mwondzo ou l'atsasso est le symbole d’Otweré chez les
Mbosi de la Cuvette congolaise. Il convient de préciser que
seuls les initiés aux différents degrés d’Otweré?? peuvent tenir
le mwandzo. Lorsqu’il rend la justice, nous dit Assounga Opoko,
le kani tient le mwanzo ma okani'3; une espéce de balai fait de
nervures de palme qui symbolise la justice. Tenir le mwandzo
se dit en réalité : ikyena la mwandzo, « ne parler qu’au nom de
la vérité et de la justice », c’est-a-dire conformément aux
coutumes du pays que représente le mwandzo du kani, gardien
lui-méme de ces coutumes ancestrales. Voila pourquoi le
mwandzo confére I'immunité a celui qui le tient. Aussi, le twére
qui tient le mwandzo fait référence a Dieu qui incarne I'amour,
la paix et la sagesse. Son inspiration vient aussi des anciens
maitres d’otweré comme pour implorer leur protection. A
propos de I'inspiration générée par le mwandzo, Mgr Gassongo
B., cité par J. Itoua (2011, p. 39) affirme :

10 Ensemble de neuf divinités égyptiennes considérées comme de véritable dieux-fils : R&, Chou, Tefnout,
Geb, Nout, Osiris, Seth, Isis et Nefphtys.

11C. A. Manzenza, 2017, op. cit. p. 101.

12 |’initiation a Otweré chez les Mbosi de la Cuvette congolaise est hiérarchisée. On distingue entre autres le
tweré : initié simple au premier degré ; obela ou okombé : initié et porte-parole du kani qui lui-méme est
maitre d’okani. L'okani est un espace géo-politique délimité (conscientisé) sur lequel s’exercent tous les
pouvoirs d’un chef investi, kani, a savoir : les pouvoirs agraires (par exemple la répartition des terres a
cultiver en cas de conflits), les pouvoirs politiques (par exemple des décisions a prendre conformément aux
intéréts de la communauté villageoise), les pouvoirs administratifs (par exemple la levée de troupes, amani
bira, pour assurer la défense de la communauté contre les forces ennemies), les pouvoirs mystiques
(notamment l'influence d’ordre traditionnel sur les mentalités, I’action sur les pluies, 'action sur le coeur des
hommes en arrétant instantanément les querelles...), les pouvoirs judiciaires.

13 Affirmation tenue par obela Assounga Opoko, facilitateurs des pourparlers, en date du 15 janvier 2025 a
Brazzaville.

256



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Mwandzo servait au juge ou a I'avocat qui avait

la parole.

Celui-ci le tenait de la main droite et le bout du
manche

Touchait le sol ou la natte sur laquelle il était
assis. Lorsqu’il

Etait debout, au milieu d’une grande
assemblée, il le tenait

Tant6t de la main gauche, tant6t de la main
droite ou des deux

A la fois. C’est alors que pour un grand
orateur, I'exposé coulait de source.

Ainsi, lorsque deux personnes se battent, une tierce personne,
souvent un tweéré peut les écarter instantanément |'une de
I'autre a l'aide du mwandzo. La rixe cesse sur-le-champ,
automatiquement?4,

3. La Maat et I'Otwere, deux fondements de la justice pour
I'au-dela

La vie en société est régie par des regles, des principes a
observer et a pratiquer. Maat et Otweére sont deux notions
nécessaires pour la compréhension du fonctionnement de la
justice post mortem dans I’environnement négro-égyptien.

3.1. La Méat socle de la justice pour I’au-dela

La conception de la vie en Egypte pharaonique était
étroitement liée a celle de la vie en éternité. En effet, pour
accéder a cette derniére, Osiris N ; c'est-a-dire le défunt, selon

14 Propos tenus par le twéré Ndinga Lembou Félix le 30 juillet 8 Owando, ou il nous fait part du réle majeur
que joue les tweré dans la société mbosi.

257



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

I'une des versions indiquées par le Livre des Morts, au chapitre
125, était traduit devant un tribunal. Il s’agit du tribunal d’Osiris
ou I'accusé, introduit dans la « Salle des Deux Maat » par Anibus
Bétait jugé selon les préceptes de la Maét. Ainsi, pour nous, et
ce dans le cadre de cette analyse historiographique, Maat
devient le socle de la justice pour I’éternité osirienne.

Alors, le défunt qui se présente devant le tribunal d’Osiris
pour espérer étre admis a la vie éternelle doit se justifier et
prouver son innocence. Son intervention revét une double
orientation ; ne pas avoir fait du mal et avoir vécu en
conformité avec la Maat. Ainsi sa déclaration d’innocence doit
se conformer au chapitre 125 du Livre des Morts, la Confession
négative | (Papyrus NG) comme le signifie G. Kolpaktchy (2002,
p. 306) :

Je n’ai pas causé de souffrances aux hommes.
Je n’ai pas usé de la violence contre ma
parenté.

Je n’ai pas substitué I'Injustice a la Justice.

Je n’ai pas fréquenté les méchants.

Je n’ai pas commis de crimes.

Je n’ai pas fait travailler pour moi avec exces.
Je n’ai pas intrigué par ambition.

Je n’ai pas maltraité mes serviteurs.

Je n’ai pas blasphémé les dieux.

Je n’ai pas privé I'indigent de sa subsistance.
Je n’ai pas commis d’actes exécrés des dieux.
Je n’ai pas permis qu’un serviteur fat maltraité
par son maitre

Je n’ai pas fait souffrir autrui.

Je n’ai pas provoqué de famine.

15 dieu égyptien des morts, considéré comme le créateur de la technique 'embaumement.

258



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Je n’ai pas fait pleurer les hommes mes
semblables.

Je n’ai pas tué ni ordonné de meurtre.

Je n’ai pas provoqué de maladies parmi les
hommes.

Je n"ai pas dérobé les offrandes dans le temps.
Je n’ai pas volé les pains des dieux.

Je n’ai pas dérobé les offrandes destinées aux
Esprits sanctifiés. (...)

Toutefois, au-dela de cette déclaration d’innocence, le défunt
doit aussi justifier d’avoir fait du bien. Cela fera de lui, un
Justifié donc apte a accéder au paradis pour continuer son
existence comme l'affirme J. Assmann (2010. P. 60) :

Je suis sorti de ma ville

je suis descendu de mon nome.

J’ai accompli la Maat pour son seigneur,
j’ai satisfait le dieu par ce qu’il aime,
j’ai dit du bien, j’ai répété le bien,
j’ai dit la Maat, j’ai accompli la Maat,
j’ai donné du pain a I'affamé et des
vétements a I’homme nu.

J'ai respecté mon pére,

J'ai joui de I'affection de ma meére,
je n’ai jamais rien dit de mauvais,
méchant ou malin contre personne,
parce que je désirais le bonheur

et étre imJhw aupres du dieu

et auprés des hommes a jamais.

Aprés toutes ces étapes, si aucune charge n’est retenue
contre le défunt, il échappe donc a I'animal monstrueux ; c’est

259



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

—a—dire la grande Dévorante (monstre redoutable a la téte de
crocodile, aux pattes et criniere de lion et a I'arriere-train
d’hippopotame). Le défunt est alors conduit devant Osiris pour
étre déclaré le glorifié, le justifié ou juste de voix. Il integre le
cercle de ceux qui ont vécu selon Maat ; Madtiou et accéder au
Paradis d’lalou qui est présenté par Y. SOMET (2004, p. 23)
comme :

Un jardin protégé par un mur en fer avec

plusieurs portes,

et traversé par un fleuve. Ce champ est cultivé

par les manes,

les bienheureux, qui s’y promeénent ; les

chemins qui y menent

sont mystérieux ; le mort doit traverser un pont

suspendu dans

le vide et constitué par un serpent hideux qui

surplombe

les gouffres de I'enfer. Le mort, justifié, devient

un Osiris, immortel,

et vit désormais parmi les dieux pour I'éternité ;

(...)

3.2. Otweére symbole de la justice sociale mbosi
Dans I'aire culturelle mbosi de la Cuvette congolaise, la justice
est l'art de discernement de I’équilibre des forces entre le bien
et le mal*®. Ndinga —Oba A. (2003, p. 110), définit cette justice
comme :
Un ensemble de connaissances, préceptes et
régles régissant la vie

16 Cette affirmation est de Ndza Elenga Samuel, tweré et facilitateurs des pourparlers avec qui nous avons
échangés sur le jugement par otwere le 3 aolt 2024 a Makoua.

260



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

dans la société. Les connaissances enseignées
permettent a ceux qui en
sont investis de mieux connaitre les forces qui
agissent sur le monde,
autrement dit, les lois de la nature, les choses
invisibles. On dit des
gens avancés en matiere d’Otwere qu’ils ont
guatre yeux pour voir le

jour et la nuit. C'est ce qui leur permet de
conjurer les forces du mal et

de braver les sorciers dans I'exercice de la
justice

A partir de cette approche définitionnelle, sans risque de nous
tromper, nous pouvons affirmer que la justice traditionnelle
mbosi s’appuie sur Otweére, une institution sacrée, un ensemble
de codes d’éthiques. Les acteurs de cette institution en fonction
de leur rang et grade portent les titres de yombi, kani, mwene,
obéla/okombé, twerél’ (...). Tout initié a Otweré est au départ
un twere, par la suite et en fonction d’autres processus
initiatiques, généralement hermétiques, il peut accéder a des
étapes supérieures. Pour étre twére, une exclusivité masculine
d’ailleurs, il faut respecter un certain nombre des principes*®
parmi lesquels, Ngalebaye D. (2010, p.176) les énumere :

- Jurersur’honneur du péere et de la coutume,
considéré comme sacré ;

17 Chez les Mbosi de la Cuvette congolaise, le yombi, kani ou mweéné est le maitre de la justice, méme s'il
délegue généralement ses fonctions judiciaires a la classe des hommes de loi, les ibela (obela au singulier).
En fait, il rend justice avec la complicité de ses assesseurs (ibela) dans le strict respect des us et coutumes de
sa communauté. Quand il rend justice, le yombi, kani ou mweneé est assis sur une natte et tient dans sa main
un Ephoumbou. Devant lui, son obela/okombé est assis sur un petit banc et derriére lui, les twéré qui tiennent
leurs Mwandzo qui symbolisent, la paix.

18 Yombi Akongo Pascal, nous fait avoir lors d’un entretien a Brazzaville le 5 mai 2025 que pour étre twere, il
faut étre de sexe masculin et remplir bien d’autres critéeres.

261



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Connaitre et rappeler les regles avant de
passer aux jugements des affaires soumises ;
Rappeler que la paix par la justice vaut mieux
que la guerre résultant de I'injustice ;

Savoir écouter toutes les parties de la facon
désintéressée sans prendre parti;

Savoir garder les secrets des affaires
auxquelles il a acces ;

Privilégier toujours I'amende comme
élément pédagogique, marquant en méme
temps la tracabilité temporelle et
I'imprescriptibilité des actes et/ou faits
jugeés;

Juger toujours les actes en fonction de
I'ordre, de la discipline et de I'équité qui
doivent régner dans la société humaine ;
Etouffer a jamais les vérités qui peuvent
diviser la famille ;

Traiter des affaires toujours en public, en
privilégiant le consensus des parties ;
Préserver le fond sacré de la loi comme
secret de I’équilibre social et la longévité sur
terre.

Alors, remplissant toutes ces qualités, le tweré aprés avoir
passé certaines épreuves dans le sanctuaire®® est investi d’un
pouvoir judiciaire et doté du mouandzo ou otsasso comme tout
dignitaire. Cet instrument, attribut du pouvoir judiciaire mbosi

19 e sanctuaire ou temple d’initiation d’otwéré mbosi — ékinda, kinda — est un lieu sacré sous placé sous
I'autorité d’un kani; yombi ou mweéne ol sont transmis et enseignés toutes formes de pensée. Comme toute
société initiatique, il est strictement interdit au twére de divulguer le processus initiatique aux profanes. En
clair, ce qu’il a vu ou entendu dans le temple est un secret absolu.

262



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

est d’'une importance fondamentale comme I'affirme J. Itoua
(2007, P.7) :
il symbolise le droit dont tout Mbosi
dispose
pour demander a la terre ses aliments
(...)
La justice protege la terre et I'activité de
I’'homme contre les esprits malveillants.
Elle est symbolisée par la partie
dénommeée okiri,
par laquelle la main du juge tient
fermement le balai.

C’est alors que le twére devient apte a juger, a modérer tous les
faits sociaux dans I'espace géographique mbosi de la Cuvette
congolaise, a savoir : mariage — itoho, ibaa -, les pourparlers liés
aux funérailles — mpon a ndoon, ndogon -, I'adultére — ndzambo
-, les jugements ordinaires — ossombo, issambi — vols, bagarres,
invectives, ... Ici, la justice, la vérité, I'ordre sont les piliers de la
société car comme l'affirme si bien d’ailleurs D. Ngalebaye
(2010, 115) :
Dans la société mbosi traditionnelle, il
n’y avait pas
de place pour I'impunité. Nul n’y était
au-dessus de la
Loi, qui frappait tout le monde : initié
ou profane, gens
d’en haut ou d’en bas... Sans contrainte
extérieure ou
physique, la garantie du respect de la
Loi était donnée

263



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

par la crainte commune de la face
sacrée d’otwere, c’est-
a- dire : Ondinga et Okiba.

Ainsi le fonctionnement de I'Otwére mbosi de la Cuvette
congolaise pour toute affaire appelée a étre jugée obéit a deux
étapes principales qui sont : la procédure et les retrouvailles®.

D’abord la procédure, il convient de préciser que le
fonctionnement de la justice traditionnelle mbosi,
conformément a Otweére est basée sur des codes élaborés par
la coutume. Bien que non écrits, ces codes sont observables
pour toutes procédures judiciaires. Car comme |'affirme J. ltoua
(2011 ; p. 35) : « la procédure en justice traditionnelle mbosi
[...] est un processus ininterrompu qui va de la saisine a la
réparation du dommage ». Ici, la saisine peut étre faite par la
victime elle-méme, par la partie ayant subie le préjudice ou
encore par leur okombé/obela auprés du garant de la justice
traditionnelle locale. Cet acte, verbal est accompagné d’un fond
ou objet symbolique. Toutefois I'objet symbolique de Ia
requéte dépend de la nature de l'affaire a juger. A titre
d’exemple pour un cas d’adultére — nzambo — le requérant peut
présenter soit le pantalon, la chemise voire la ceinture de
I"accusé.

Ensuite les retrouvailles — ossambo, mpoon — constituent une
sorte d’audience. La procédure du déroulé, dépend de la nature
de I'affaire a juger et elle est publique. Elle peut se dérouler
sous un grand arbre au milieu de la cour du village ou parfois
dans un kandza ou olébé d’un supérieur initié d’Otwére ; mais
jamais chez un non initié —opombo-.

20 Cette approche observable dans I'aire géographique mbosi de la Cuvette congolaise a été développée par
Itoua Joseph dans son ouvrage Otweére et justice traditionnelle chez les Mbosi.

264



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Au début de la cérémonie, apres qu’il soit rassuré de la
présence de toutes les parties, le twéré-juge?? ; c’est-a-dire le
obela ou le okombé du mwene/yombi/kani fait asseoir I'ordre,
le silence par une formule d’appel a I'écoute — mbia, mbia- et
appelle au nom du maitre de la justice, la partie accusatrice a
prendre la parole pour étaler les mobiles de I'accusation. C'est
alors que le twere-conseil de la partie accusatrice prend la
parole pour expliquer les faits. Ensuite, le tweére-juge reprend la
parole pour l'accorder a la partie accusée qui va s’exprimer
aussi par I'intermédiaire de son twéré-conseil. Ainsi, on assiste
a une joute aratoire a laquelle participe les autres twerée
présent par des approbations sourdines — hum,hum — a la fin de
chaque phrase ou aprés un adage ou un proverbe.

Pendant que se déroule l'audience, les parties peuvent
solliciter des interruptions afin de se retirer et se concerter —
yimbou/eyimbi - sur les positions a défendre ou a négocier.
Lors de ce retrait momentané, la partie qui s’est retirée arréte
sa position ou sa proposition a présenter a son tweére-conseil.
Au retour de la concertation et aprées avoir fait part de leur
conclusion, le tweré-juge accorde la parole a la partie adverse.
Ces moments peuvent durer plusieurs heures voire s’étaler sur
plus d’un jour surtout pour les affaires délicates comme mort
d’hommes. Enfin, lorsque toutes les parties se sont exprimées
et défendues leur cause, le twére-juge au nom du maitre de la
justice rend le jugement. Etant donné que le maitre de la justice
(vombi, kani, mweéneé) est un sage, un rassembleur, un
unificateur, le verdict est rendu de maniére impartiale au nom
d’Otweére.

21 || convient de signifier que lors des pourparlers chez les mbosi de la Cuvette congolaise, le maitre de la
justice c’est bel et bien le yombi, le kani ou le mwené mais ses fonctions comme nous I'affirment Okiemba
Oleba Dominique et Okamba Péa sont déléguées généralement aux twére-conseils (okombé, obela) qui
jouent a la fois un réle de médiateur, d’intermédiaire, de conseil. lls s’expriment toujours au nom du
yombi/kani ou des parties en conflit.

265



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

Conclusion

Au terme de cette étude comparative, il ressort clairement
que la Maat et Otwéré occupent une place de choix en Egypte
ancienne et en pays mbosi de la Cuvette congolaise. Ces deux
concepts polysémiques constituent le soubassement de la
justice sociale et fixent des normes a observer pour une bonne
conduite en société. La Maat et Otweéré qui sont deux notions
atemporelles présentent sans nul doute des similitudes et des
dissimilarités qui  reposent sur leur origine commune
appartenant a l'univers négro-africain. Par conséquent,
I’Afrique actuelle doit puiser dans ses entrailles anthro-
sociologiques afin de pérenniser ses savoirs endogenes gage
d’une justice en proie a des défis intergénérationnels.

Sources et références bibliographiques

Sources
N° Nom et prénom Date et lieu | Qualité et | Age Sujet d’entretien
d’entretien profession
01 Akongo Pascal 05 mai 2025 a | yombi, ancien | 71 Les critéres
Brazzaville fonctionnaire a la | ans d’initiation a
retraite otwere
02 Assounga Opoko | 15 janvier 2025 | obela, facilitateur | 58 La justice
Jean de Dieu a Brazzaville des pourparlers ans traditionnelle
mbosi
03 Ebalé Jean 20 décembre | twere, plombier 62 Les aspects sacrés
2024 a ans de otwere mbosi
Brazzaville
04 Ndinga Lembou | 30juillet2024a | twére, enseignant 49 Les attributs des
Féix Owando ans twere
05 Ndza Elenga | 03 aout 2024 a | tweré, facilitateur | 60 Le jugement par
Samuel Makoua des pouparlers ans otwéré mbosi
06 Ngassaki Itoua 02 aout 2024 a Yombi, ancien 56 Otwere et les
Bruno Makoua pasteur ans vertus du yombi
07 Nkassa Philippe 20 janvier 2025 | Mweéné, chanteur 47 Les mysteres de
a Brazzaville ans otweré

266



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

08 Okamba Péa 03 aout 2024 a | okombé, chasseur 50 Le role des

Bonaventure Makoua ans okombé lors des
pourparlers

09 Okiemba Oleba 31juillet 2024 a | obela, cultuvateur 49 Le réle des obela

Dominique Owando ans lors des
pourparlers

10 Okoungou Jean 02 aout 2024 a | yombi, scieur 66 Otwere et les

Makoua ans vertus du yombi

Références bibliographiques

ASSMANN Jan, 2001. Mort et au-dela dans I’Egypte ancienne,
Rocher, Paris

ASSMANN Jan, 2010. Madt I'Egypte pharaonique et l'idée de
justice sociale, MdV, Paris

ITOUA Joseph, 2010. Institution traditionnelle Otwere chez les
Mbosi, L'Harmattan, Paris

ITOUA Joseph, 2011. Otwere et justice traditionnelle chez les
Mbosi, L’'Harmattan, Paris

MARUEJOL Florence, 2017. L’Egypte ancienne pour les nuls,
Editions First, Paris

MATHIEU Bernard, 2010, « Mais qui est Osiris ? ou la politique
sous le linceul de la religion », ENIM 3. 2010, pp 77-107.
NDONGO-IBARA Yvon Pierre, 2023. L’art oratoire chez les
Ambisi, Cheikh Anta Diop, Douala

NGALEBAYE Didier, 2010. Otwere. La judicature traditionnelle
mbosi face aux défis de la modernité congolaise, éd. Publibook,
Paris

NGOUMGANG TAHADOUM Scholastique Bilaure, 2021, « L’idée
afro-égyptienne de la Maat dans la perspective du civisme
substantiel », in American Journal of Humanities and Social
Sciences Research (AJHSSR), vol 5, 2021, pp 50-57.

OBENGA Théophile, 1976. la Cuvette Congolaise, les hommes et
les structures, Présence Africaine, Paris

267



Vol 2 N°6, Octobre 2025, Relecture d’Afrique

SOMET Yoporeka, 2003-2004, « La pensée morale égyptienne
du I11¥Me millénaire avant I’ére chrétienne » in Ankh n°12/13
2003-2004, pp 13-25.

WUNEBURGER Jean -Jacques., 2021, Le sacré, PUF, Paris

268



