Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

Ecriture subversive dans I'ccuvre /a pianiste
(1983) d’Elfriede Jelinek : une récupération de la
parole féminine ?

Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse,
Université Félix Houphouet-Boigny
eunice.kouassij@gmail.com

+225 0757141269

Résumeé :

Ce travail analyse La Pianiste d’Elfriede Jelinek comme une ceuvre ou |écriture
subversive devient un espace de tension entre domination patriarcale et
tentative de réappropriation de la parole féminine. L’objectif est de comprendre
comment le langage, traversé par la violence symbolique, peut a la fois
enfermer et résister. A partir des théories de [’écriture féminine (Cixous,
Kristeva, Irigaray), du pouvoir et du langage (Foucault, Bourdieu) ainsi que de
la critique sociale (Adorno), I’'analyse met en lumiere la maniére dont Jelinek
déconstruit les normes narratives et linguistiques pour exposer l'aliénation du
sujet féminin. Les résultats montrent que, loin d’une libération pleine et
entiére, |écriture de Jelinek met en crise la possibilité méme d’une parole
féminine dans un systéme oppressif. Toutefois, c’est précisément dans cette
faille que s’ouvre un espace de résistance : une parole blessée, dissonante,
mais irréductible. La Pianiste s’impose ainsi comme une ceuvre radicalement
féministe et profondément politique.

Mots-clés : Elfriede Jelinek, Ecriture subversive, Parole féminine, Aliénation,
Féminisme

Abstract :

4

This study entiteld Subversive writing in Elfriede Jelinek's ‘The Piano Teacher
(1983): a reclamation of the female voice? analyzes Elfriede Jelinek's The
Piano Teacher as a work in which subversive writing becomes a space of
tension between patriarchal domination and attempts to reclaim female voice.
The aim is to understand how language, permeated by symbolic violence, can
both confine and resist. Drawing on theories of female writing (Cixous,
Kristeva, Irigaray), power and language (Foucault, Bourdieu), and social
criticism (Adorno), the analysis highlights how Jelinek deconstructs narrative
and linguistic norms to expose the alienation of the female subject. The results
show that, far from complete liberation, Jelinek's writing calls into question the
very possibility of a female voice in an oppressive system. However, it is
precisely in this flaw that a space for resistance opens up: a wounded,
dissonant, but irreducible voice. The Piano Teacher thus stands out as a
radically feminist and deeply political work.

135

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6


mailto:eunice.kouassij@gmail.com

Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

Keywords: Elifriede Jelinek, Subversive writing, Female voice, Alienation,
Feminism

Introduction

Publié en 1983, La Pianiste d’Elfriede Jelinek s’impose
comme une ceuvre littéraire provocatrice, dérangeante et
radicalement critiqgue du systéme patriarcal. A travers I'histoire
d’Erika Kohut, pianiste et enseignante de musique a Vienne,
enfermée dans une relation fusionnelle et destructrice avec sa
mere, Jelinek met en scene un personnage féminin profondément
aliéné par les normes sociales, les attentes genrées et la violence
symbolique qui traversent la culture bourgeoise autrichienne. Ce
roman, a la fois intime et politique, constitue une dénonciation
puissante de I'assignation des femmes a la passivité, au silence et
a la répression du corps et du désir.

L'ceuvre s’inscrit dans une dynamique d’écriture subversive,
par laquelle Jelinek déconstruit les modeles narratifs traditionnels
et perturbe les représentations convenues de la féminité. Cette
subversion s‘opére autant sur le plan thématique (représentation
du corps féminin, critique des institutions, dénonciation des
violences sexuelles) que sur le plan formel (langue acide, syntaxe
disloquée, fragmentation du récit). Dans ce contexte, |'analyse de
La Pianiste permet d’interroger la maniére dont cette écriture
transgressive peut étre pergue comme une tentative de
récupération de la parole féminine, longtemps réduite au silence
ou cantonnée a des roles imposés dans la littérature et la société.

Ainsi, la problématique qui guide cette étude se formule de
la maniere suivante : Dans quelle mesure |'écriture subversive
d’Elfriede Jelinek dans La Pianiste constitue-t-elle une forme de
récupération de la parole féminine dans un systeme patriarcal
oppressif ? De ce fait, cette étude vise, dans un premier temps, a
analyser les mécanismes formels et narratifs de subversion a
I'ceuvre dans le roman, ensuite, a comprendre comment le
langage devient un lieu de Ilutte entre soumission et
émancipation, et enfin a évaluer la portée féministe de cette
écriture : libératrice, ambivalente ou impuissante ? En lisant La
Pianiste, I'on réalise que ce roman, loin de proposer une parole
féminine réconciliée ou pleinement émancipée, opére une mise en
crise radicale du langage et de l'identité. Ce faisant, elle ouvre un

136

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

espace de résistance paradoxal : celui de la parole blessée, qui
existe précisément dans sa discontinuité, sa violence, et son
irréductibilité au langage normatif.

Ce travail s’appuie sur les théories de |'écriture féminine
développées par Hélene Cixous, Julia Kristeva et Luce Irigaray,
dont les réflexions sur la nécessité d'un langage affranchi de la
logique phallocentrique permettent d’interroger les procédés
stylistiques subversifs mobilisés par Elfriede Jelinek dans La
Pianiste — notamment la fragmentation du discours, Ila
déconstruction des oppositions genrées, ou encore |‘auto-
sabotage du récit linéaire. Par ailleurs, une lecture foucaldienne
éclaire les modalités de contréle qui s’exercent sur le corps
féminin a travers les institutions telle que la famille, en articulant
les notions de corps discipliné, de surveillance intériorisée et de
langage comme vecteur de normalisation. Cette perspective est
enrichie par les apports de Pierre Bourdieu, hotamment la notion
de violence symbolique, qui permet d’analyser les rapports
sociaux et genrés dans lesquels Erika est enfermée, sans pour
autant en étre toujours consciente. Enfin, les références a
Theodor W. Adorno et a la théorie critique permettent de replacer
I',ceuvre dans une critique plus large de la culture bourgeoise, dont
la musique classique, ici instrument de domination et non de
sublimation, devient un symbole d‘aliénation plutét que
d’élévation. Cette approche met en lumiére le réle de la culture
comme systeme de reproduction des normes sociales et
sexuelles.

La premiére partie de I'étude abordera la parole féminine dans
le corpus. Quant au deuxieme point, il constituera l'analyse des
mécanismes formels et narratifs de subversion a |I‘ceuvre dans le
roman. La troisieme et derniére phase de l'analyse s’attélera a
évaluer la portée féministe de cette écriture ; elle montrera si
cette écriture est libératrice, ambivalente ou impuissante.

I. Parole féminine sous contrainte

1.1. Personnage féminin mutilé par le patriarcat

La relation entre Erika et sa mére dépasse le cadre
conventionnel de la relation meére-fille. La figure maternelle
exerce un pouvoir autoritaire quasi absolu sur sa fille, reléguant

137

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

cette derniere a une position de soumission constante. Ce rapport
de domination est notamment mis en évidence a travers le
discours direct de la meére :

La fille approuve le refus des robes. La mere ne peut pas toujours
empécher ces achats, mais de la a ce qu’Erika les porte. Elle en
décide seule et en maitre absolu. C’est elle qui décréte dans
quelle tenue Erika sortira. Je ne te laisserai pas sortir ainsi vétue,
décrete-t-elle. Jelinek (1983, p. 6)

L'énonciation maternelle est ici révélatrice d'une autorité
répressive, qui annihile toute velléité d’émancipation de la part
d’Erika. La parole de la mere constitue ainsi un instrument
d‘aliénation, empéchant la construction d‘une subjectivité
autonome de la fille. Ce mécanisme d’emprise se pergoit aussi
chez Beyala (1987, p. 6), a travers le personnage d’Ada dans
C’est le soleil qui m’a brilée : « Tous les jours..., Ateba recevait sa
dose d’ordres thérapeutiques qu’Ada sa tante lui administrait.
Ateba se tenait immobile, les bras croisés..., elle marchait raide.
Ada en était fiere ». Ce texte bayaléen met clairement en vedette
l'omnipotence de la meére. Bien que ce passage mentionne Ada
comme la tante d'Ateba, mais il est judicieux de rappeler que
dans le contexte africain, comme le dit Gallimore (1997, p. 82)
« le terme mere ne signifie pas nécessairement la meére
biologique, la génitrice mais bien la mére au sens élargi du terme,
c’est-a-dire la femme qui a la compétence d’assurer les fonctions
sociales de celle-ci ». Alors de méme que la meére d’Erika
représente un obstacle a |’épanouissement de sa fille, Ada
constitue une barriere a |’émancipation d’Ateba. C'est cette
catégorie de méres que Gallimore appelle les :

meres patriarcales qui servent de points de repéres a la société
phallocratique. Celle-ci se sert d’elles pour faire passer ses lois.
Sous la pression de I'homme, ces femmes ont fini par rationaliser
et par accepter, consciemment ou inconsciemment, la
prédominance du masculin sur le féminin. Ce sont ces femmes qui
constituent donc un obstacle majeur a la libération féminine.
Gallimore (1997, p. 82)

Dans cette logique phallocratique, la mére devient souvent
I'instrument du systeme qu’elle perpétue. En effet, le langage de
la meére d’Erika est loin d’étre un langage de réconfort ou

138

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

d’émancipation. Il s’érige plutdét en vecteur de reproduction des
schémas de domination et de subalternité. Erika se trouve ainsi
empéchée d’articuler une voix propre, étranglée dans un langage
qui la place sous tutelle maternelle permanente. La mere d’Erika
constitue manifestement une barriere d’épanouissement féminin.
Tanella Boni (2011, p. 55) abonde dans le méme sens en
affirmant que les femmes « peuvent étre des maillons efficaces
dans un dispositif de sécurité qui brime d’autres femmes ». Ainsi,
la solidarité féminine, pourtant revendiquée dans nombre de
discours féministes et littéraires, se trouve ici fissurée. Toutefois,
une analyse plus approfondie du comportement maternel révele
une logique de reproduction du traumatisme : la mere d’Erika,
elle-méme victime d’un ordre patriarcal, inflige a sa fille les
blessures gu’elle a di subir. Dans le corpus, Jelinek (1983, p. 6)
révele que « La mere préfere infliger personnellement ses
blessures a Erika (...) ». Ce geste de domination féminine s’inscrit
donc dans une continuité systémique, celle d’une violence
patriarcale intériorisée et redéployée.

Dans C’est le soleil qui m’a brilée, Calixthe Beyala illustre
puissamment cette reproduction intergénérationnelle des
violences symboliques et physiques, a travers le personnage
d’Ada, la tante d’Ateba. Ada n’est pas seulement une figure
d’autorité ; elle est aussi le maillon d’'une chaine de transmission
d’oppression. Lorsqu’elle affirme avec fierté : « J'ai réussi a lui
programmer la méme destinée que moi, que ma mere, que la
mere de ma mere (...) » Beyala (1987, p. 6), elle revendique
explicitement une continuité, un héritage de soumission et
d'effacement.

Cette volonté de transmission se manifeste clairement dans
le roman Les amantes de Jelinek a travers le discours de la mére,
qui, en s’'adressant a sa fille Paula, exprime sans détour son
attachement a un modele traditionnel de soumission féminine,
hérité de sa propre expérience :

la mére dit: alors reste a la maison, paula, et deviens femme au
foyer, aide-moi au ménage et a I'étable, sers ton pere comme je
le sers, et sers aussi ton frére (...), pourquoi est-ce que tu aurais
une vie meilleure que la mienne, j'ai jamais eu la vie meilleure
gue ma meére qui était femme au foyer, car de mon temps les

vendeuses par ici ca n’existait pas, et si ca avait existé et que
139

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

j'aie voulu, mon pere m’aurait tuée. et il a dit que je devais rester
a la maison, aider ma mére, et le servir quand il rentre du travail,
et aller chercher la biére au bistrot, j'te donne huit minutes aller
et retour, et pas une de plus, sinon j'te casse les reins. et
pourquoi, ma fille, aurais-tu droit a mieux que moi ? Jelinek
(1992, p. 21)

Cette déclaration de la meére illustre parfaitement cette
revendication d’'un héritage de soumission. Elle ne cherche pas a
briser le cycle, mais au contraire a le justifier par sa propre
expérience. Ce refus de rupture traduit une intériorisation
profonde des normes patriarcales, au point que la domination
n‘est plus pergue comme une injustice, mais comme une norme
naturelle, transmise sans remise en question. Il ne s’agit plus
d’un acte de cruauté consciente, mais d’'un comportement appris,
intériorisé, et reproduit machinalement. Ce que Jelinek met en
fiction trouve un écho théorique direct chez Boni (2011, p. 55),
qui souligne que les femmes maltraitées reproduisent a leur tour
les gestes de mépris sur d'autres femmes, aggravant ainsi un
cercle vicieux ou aucune solidarité féminine ne semble possible.
Celles qui devraient étre sources de réconfort deviennent ainsi les
vecteurs de nouvelles souffrances. Gallimore (1997, p. 83)
synthétise cette logique en affirmant que « la femme est elle-
méme |I'ennemi la plus redoutée de la femme ». Ce constat met
en lumiére la violence systémique internalisée, qui transforme
certaines femmes, non pas en sceurs ou en alliées, mais en relais
du pouvoir patriarcal, maintenant ainsi 'ordre étabili.

Pour acquérir la liberté de, Erika devrait donc détruire sa
mere phallocrate. C’est ce qu’Andrienne Rich appelle la
‘matrophobie’ :

La matrophobie peut se concevoir comme une auto-scission
féminine dans le désir de nous débarrasser une fois pour toutes
du joug maternel pour acquérir plus d’autonomie et de liberté. La
figure maternelle représente en nous l'image de la victime, de la
femme soumise et de la martyre. Nos personnalités (la notre et
celle de la mére) semblent dangereusement s’embrouiller et se
confondre ; et dans la tentative désespérée de savoir ou se
termine la mere et ou commence la fille, nous réalisons une
opération (chirurgicale) radicale. Rich cit. Gallimore (1997, p. 83)

140

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

Erika a donc besoin de se libérer du joug maternel pour
survivre. Mais l'aliénation d’Erika a-t-elle seulement lieu dans la
sphére familiale ?

Erika, en tant que femme et sujet désirant, est également
soumise a la domination masculine dans sa relation avec Walter
Klemmer, son éléeve devenu amant. Si, au départ, Klemmer
manifeste une certaine admiration pour Erika, cette posture
bascule rapidement vers une prise de pouvoir manifeste, ou le
langage devient un outil de contrble et d’asservissement. Leur
relation évolue selon une dynamique ou la séduction cede la place
a une violence symbolique, puis physique, révélant les structures
genrées de domination. Dans un extrait emblématique, Klemmer
dit :

Non, dit Klemmer, ca suffit comme c¢a. Il demande a Erika si elle
veut une gifle. (...) Klemmer menace alors de ne continuer a lire
que par pur intérét pour le cas clinique qu’elle représente. Il dit :
une femme comme toi n‘a pas besoin de ca. Elle n‘est quand
méme pas si laide. N'a aucune disgrace physique apparente,
excepté son age. Ses dents sont d’origine. Jelinek (1983, p. 193).

Ce passage met en évidence la déshumanisation
progressive d’Erika : Klemmer ne s’adresse plus a elle en tant que
sujet, mais comme a un « cas clinigue », réduisant son
individualité a un objet d’analyse. Le lexique employé souligne la
violence symbolique de son propos, notamment dans
I'’énumération dégradante des attributs physiques d’Erika, jugés a
travers une grille d’évaluation esthétique et misogyne. Cette
objectivation exprime un mépris latent, dissimulé sous une
apparente rationalité. L’humiliation devient ainsi un outil de
pouvoir, servant a asseoir une domination masculine sur un corps
féminin percu comme dévalué. La scéne suivante accentue cette
logique de dévalorisation :

Walter Klemmer répond : on verra bien ! Il éleve la voix au-
dessus d’Erika, obscure valeur du second marché, dont les cours
s’effondrent d’effroi. Il lui lance une insulte, a titre d’essai, mais
du moins ne frappe pas. Traite Erika de noms auxquels il ajoute le
qualificatif la vieille. Erika sait qu’il faut s’attendre a ce type de
réaction et se protége la figure avec les bras. Puis les retire, s'il
doit frapper, qu'il aille. Klemmer va jusqu’a affirmer qu’il ne la

141

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

toucherait méme pas avec des pincettes. Jelinek (1983, p. 204-
205)

A travers cette scéne, Jelinek poursuit son exploration des
rapports de force genrés. Klemmer adopte une posture de
domination teintée de mépris et de froideur calculée. En
désignant Erika comme une « valeur du second marché », il la
réduit a une marchandise dépréciée, la privant ainsi de toute
humanité. Cette métaphore économique évoque une logique de
consommation ou le corps féminin est évalué, rejeté, et
finalement relégué a I'obsolescence. Erika, dans un geste
ambivalent, d’abord se protége, puis abaisse ses bras, acceptant
la possibilité de la violence comme si celle-ci confirmait sa propre
perception d’indignité.

L'expression finale de Klemmer - « il ne la toucherait méme
pas avec des pincettes » - paracheve |'humiliation. Loin d’un
simple rejet, il s'agit ici d'une volonté d’effacement, d’'un refus de
reconnaitre a Erika la moindre valeur, méme symbolique. Cette
séquence illustre avec force la brutalité des interactions entre les
genres dans le roman, ou le langage masculin se fait instrument
d’exclusion, de violence et de dépossession. Erika, privée de
parole authentique et confrontée a une parole oppressante -
gu’elle soit maternelle ou masculine - se retrouve enfermée dans
un espace de silence et de souffrance, ou toute tentative
d’expression subjective est étouffée.

1.2. Parole féminine confisquée

Erika Kohut, malgré sa culture et son intelligence, est
incapable d’exprimer ses émotions de facon authentique. Elle
évolue dans un mutisme affectif, une incapacité a dire ce qu’elle
ressent ou désire, comme si son intériorité avait été neutralisée.
Cette aliénation est illustrée avec force dans la citation suivante :
« Erika ne sent rien et n‘a jamais rien senti. Elle est aussi
insensible que du carton goudronné sous la pluie » Jelinek (1983,
P. 32.) Cette phrase résume avec une brutalité glaciale I'état
psychique du personnage d’Erika Kohut, révélant I'étendue de son
aliénation affective et existentielle. En affirmant qu’elle «ne sent
rien et n'a jamais rien senti», le narrateur dresse le portrait d'une
femme totalement étrangere a elle-méme, incapable d’éprouver
ni plaisir, ni douleur, ni empathie. L'absence totale de sentiment,

142

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

posée dans un présent généralisant et prolongée dans un passé
définitif, révele une forme d’anesthésie émotionnelle permanente.
Erika n’est pas seulement insensible par moment ; elle est
figée dans un état d’indifférence totale, comme si sa capacité a
ressentir avait été arrachée deés I'enfance. La métaphore
constituant la suite de la citation «aussi insensible que du carton
goudronné sous la pluie» donne a cette absence d’affect une
matérialité frappante. En effet, le carton, matiere pauvre, fragile
et facilement détériorable, pourrait représenter la sensibilité
originelle de Ila protagoniste, son humanité a nu. Cette
insensibilité comparée a un « carton goudronné sous la pluie »
évoque ici une carapace toxique, construite par Erika pour se
protéger du monde, de I'extérieur. Ainsi, cette métaphore
matérialise l'aliénation affective du personnage: Erika est une
femme dont la sensibilité n‘a pas été détruite, mais rendue
inopérante, inaccessible, comme emprisonnée sous une couche de
goudron. Il s’agit moins d’'une absence de sensibilité que d’une
déconnexion radicale de soi, fruit de la violence sociale, familiale
et sexuelle qu’elle subit depuis I’enfance. Cette image synthétise
le drame intérieur d’Erika : elle n’est pas libre de ressentir, parce
que tout en elle a été formaté pour se taire, se contrdler, se nier.

L’environnement viennois, bourgeois et conservateur dans
lequel Erika a grandi et vit, est un décor austere qui contribue a
son étouffement en l'animalisant : « Erika est un insecte inclus
dans de lI'ambre, intemporel sans age. Erika n‘a pas d’histoire...
Cet insecte est depuis longtemps incapable de voltes et de
virevoltes » (Ibd., P. 13) Dans cette citation, Elfriede Jelinek
dresse une métaphore saisissante du personnage d’Erika Kohut,
la décrivant comme un insecte prisonnier dans de I'ambre. Cette
image, a la fois poétique et glacante, cristallise l'idée d’un
enfermement existentiel total : Erika est figée, immobilisée,
comme fossilée vivante. L'ambre, matiere organique solidifiée,
devient ici le symbole d'un passé qui a durci autour d’elle,
I'empéchant de bouger, d’évoluer, de vivre.

L'expression « intemporel sans age »souligne son absence
d’évolution, d’histoire personnelle, comme si elle avait été privée
de toute possibilité de construction identitaire. Erika semble ne
pas avoir de passé propre, de trajectoire individuelle : elle est
restée la créature faconnée par sa mere, par l‘ordre moral

143

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

viennois, par le conservatisme bourgeois. La narration insiste sur
cette absence d’histoire, qui est en réalité une confiscation de sa
subjectivité : elle ne s’est jamais constituée comme un «je>»,
comme un étre singulier avec des choix, des errances, des
révoltes. Enfin, la derniere phrase - « Cet insecte est depuis
longtemps incapable de voltes et de virevoltes » - traduit
I'impossibilité de tout mouvement libre. Les «voltes et virevoltes »
évoquent la légereté, la liberté, le jeu, le désir — tout ce qui
manque a Erika. Figée dans sa position d’enfant soumis, d’adulte
mutilée, elle ne peut ni aimer, ni désirer, ni créer. Elle est a la fois
vivante et morte, consciente de son état, mais incapable d’en
sortir.

Cette image de l'insecte fossilisé symbolise donc a la fois la
claustration physique et psychique d’Erika, et la critique plus large
d’une société qui pétrifie les femmes, les empéche de devenir des
sujets libres et désirants. Jelinek ne décrit pas simplement un état
psychologique : elle dépeint les conséquences d’un ordre social
étouffant, qui transforme les femmes en objets figés, privés
d’élan vital.

2. Ecriture subversive

Dans le roman soumis a notre analyse, Elfriede Jelinek
déconstruit volontairement les codes du roman classique en
adoptant une écriture du choc : choc moral, sexuel, narratif, mais
surtout linguistique. A travers un style ironique, une narration
fragmentaire, une langue crue et provocante, Jelinek dérange,
interroge et pulvérise les normes esthétiques autant que sociales.

2.1. Transgression des normes narratives

Contrairement a un roman psychologique traditionnel ou le
personnage évolue dans un temps cohérent et ou sa subjectivité
est explorée en profondeur, La Pianiste propose un récit
fragmenté, sans progression linéaire ni structure narrative
classique. Les événements sont juste juxtaposés sans transition
claire ; les temporalités s’entrechoquent, les souvenirs remontent
sans logique apparente. Ce refus de la continuité narrative est lié
a l'absence de développement intérieur du personnage : Erika,
figée dans son aliénation, n‘a pas d’histoire au sens propre,
comme l'indique criment le texte : « Erika est un insecte inclus

144

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

dans de l'ambre, intemporel sans age. Erika n‘a pas d’histoire...
Cet insecte est depuis longtemps incapable de voltes et de
virevoltes » Jelinek (1983, p. 13).

Cette image fige Erika dans un état d'immobilité radicale,
traduisant a la fois la stase psychologique du personnage et
I'absence de transformation narrative. Le roman devient ainsi un
espace clos, répétitif, sans véritable mouvement intérieur, ce qui
choque les attentes du lecteur.

Les dynamiques relationnelles entre Erika, sa mere et
Walter Klemmer, son éléve devenu amant, échappent aux
logiques narratives traditionnelles : elles évoluent de maniere
imprévisible, souvent abruptement, passant de |'‘obsession a la
confrontation sans réelle  transition émotionnelle ou
développement psychologique cohérent. Cette imprévisibilité
rompt avec le modele classique de développement des
personnages vers une forme de réconciliation, d’émancipation ou
de catharsis. A l'inverse, La Pianiste s’inscrit dans une logique de
stagnation et de circularité : Erika demeure enfermée dans une
spirale de répression, de controle et d’autodestruction, sans
perspective d’évolution ou de dépassement.

Ce refus de toute trajectoire narrative rédemptrice s’inscrit
dans une stratégie délibérée de déconstruction des schémas
narratifs  patriarcaux, qui attribuent généralement aux
personnages féminins des roOles de transformation ou de
résolution a travers I'amour, la maternité ou la réintégration dans
I'ordre social. Jelinek interrompt cette logique en fragmentant son
intrigue, en brouillant les frontiéres entre voix narrative, discours
intérieur et dialogues, et en mettant en ceuvre une esthétique de
la dissonance. Cette discontinuité narrative devient ainsi un
vecteur essentiel de subversion féministe.

Par ailleurs, La Pianiste se situe a la croisée de plusieurs
genres, sans jamais s’y conformer. Il ne s’agit ni d’'un récit
d’apprentissage, ni d’un roman de rédemption, mais plutét d’'une
exploration radicale de la sexualité féminine, de Ialiénation
corporelle et du conditionnement social. Jelinek déconstruit les
conventions littéraires pour mieux dénoncer les structures de
domination a I'ceuvre dans les rapports de genre. L'absence d'une
structure narrative satisfaisante ou rassurante, au sens

traditionnel du terme, participe de cette entreprise critique : elle
145

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

désoriente le lecteur, 'empéchant de s’installer dans un cadre de
lecture stable ou consensuel.

Cette perspective est soutenue par Borgomono, qui analyse
les spécificités de I'écriture féminine contemporaine en soulignant
la rupture avec I'hégémonie d’un récit homogene et linéaire :

Les romans féminins récents conservent souvent des traces de
I'engagement qui a longtemps été de regle dans la littérature (...)
: ils restent des romans de protestation et de contestation. Mais
ils ne cedent pas a la tentation monodique et se caractérisent au
contraire, par leur écriture dialogique, leur intégration de voix
multiples et hétérogénes. Pas de narrateur omnipotent, d’autorité
fictive, pour imposer une lecture a sens unique. Borgomono
(1994, p. 88)

En ce sens, La Pianiste s'inscrit dans une esthétique
polyphonique et fragmentaire qui remet en question les
fondements mémes du roman comme instrument de normativité
culturelle. A travers la dislocation du récit, I'absence de hiérarchie
narrative et l'instabilité des voix, Jelinek produit une oceuvre
profondément critique, ou la forme devient indissociable du
propos féministe.

2.2. Une langue provocante

La dimension la plus marquante du style de Jelinek est sans
doute sa langue provocante, mélant ironie mordante, descriptions
cliniques et hyperréalisme cru. Le récit adopte une tonalité
cynique et détachée pour parler de violences intimes, de
perversions sexuelles et de domination. Jelinek pousse la
représentation du corps jusqu’a I'exces, refusant toute idéalisation
romantique. Erika, par exemple, fréquente des peep-shows et en
tire un plaisir froid, méthodique : « Erika trouve du plaisir dans la
crudité des corps des petits films porno qui laissent poils, boutons
et taches orner l'écran » Jelinek (1983, p.135). Ici, |'écriture
s’‘oppose délibérément a toute esthétisation. Le corps n’est pas
sublimeé, mais montré dans sa trivialité la plus radicale, comme
pour désacraliser le désir, le ramener a une matérialité brutale. A
travers cela, Jelinek attaque frontalement la morale bourgeoise,
I’hypocrisie du romantisme et la sacralisation de l'art.

146

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

Loin de I'euphémisation, la sexualité devient un champ de
bataille, a la fois réel et symbolique, ou le langage se fait
tranchant. Cette stratégie d’écriture rejoint la tradition du
grotesque, mais aussi celle d’'une critique postmoderne de la
fiction : le texte assume son artificialité, joue avec les registres,
rompt les frontiéres entre tragique et burlesque. L'ironie,
omniprésente, se déploie jusque dans la syntaxe : « Erika est une
femme. Elle ne devrait pas l'oublier, méme si personne ne le lui
rappelle » Jelinek (1983, p. 134). Ce type d’assertion, faussement
neutre, détourne les normes sociales pour mieux les dénoncer. La
narratrice joue avec les stéréotypes pour les exhiber dans leur
absurdité, révélant par le style la violence structurelle du langage
lui-méme, a la maniere d'un démontage ironique des discours
dominants.

Cette esthétique du choc, qui heurte par sa forme comme
par son fond, n’est pas gratuite : elle est indissociable de la
critique sociale menée par Jelinek. Le style devient I'arme d’un
combat politique et féministe, destiné a déstabiliser le lecteur, a
rompre avec la tradition littéraire dominée par le regard masculin,
et a dire l'indicible : la violence du réel féminin, entre sexualité
réprimée et parole interdite.

3. Récupération problématique de la parole féminine

3.1. Libération de la parole féminine
Dans le corpus, Erika choisit délibérément de s’exprimer par
le biais de l|'écriture, forme de médiation qui lui permet de
formuler ses désirs autrement que par la parole directe. Elle
adresse ainsi une lettre a Walter Klemmer dans laquelle elle décrit
minutieusement les souffrances qu’elle désir subir, transformant
leur relation en une mise en scéne ritualisée de la soumission :

La lettre exige de Klemmer qu’Erika défaille de joie et de volupté,
il n'a qu’a suivre les instructions a la lettre. Qu’avec volupté il lui
flanque une bonne série de claques. Un grand merci d’avance ! -
S’il te plait, ne me fais pas mal, est écrit, illisible entre les lignes.
S’étouffer sur la queue dure comme pierre de Klemmer tout en
étant coincée a ne plus pouvoir bouger, voila ce que souhaite la
femme. Ce qui est écrit la est le fruit de longues années de
réflexions sécretes. Jelinek (1983, p. 201)

147

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

Ce passage, a premiere vue, semble exprimer |'aliénation
extréme d’Erika et son incapacité a établir une intimité affective
saine. En substituant a une relation égalitaire une transaction de
violence codifiée, elle donne a voir une subjectivité abimée, ou le
langage devient un instrument de contréle froid et déshumanisé.
L'écriture de la lettre apparait alors comme le symptome d’un
isolement émotionnel radical, ou les affects sont transposés dans
un imaginaire sadomasochiste, comme ultime forme de
communication. Cependant, cette scene peut également étre lue
a travers une grille d'analyse féministe, ou la lettre constitue un
espace d’affirmation. Par |'acte d’écrire, Erika s’approprie une voix
jusque-la étouffée par les figures d’‘autorité - maternelle et
masculine. Elle n’est plus simple réceptrice de violence, mais
autrice d’un scénario ou elle définit elle-méme les termes de la
soumission.

A ce titre, I'écriture devient un geste performatif de
subjectivation : elle transforme son mutisme en un langage
autonome, certes marginalisé, mais porteur de pouvoir. Ce geste
n‘est pas sans rappeler celui de Ramatoulaye dans Une si longue
lettre de Mariama B3, qui, apres « trente années de silence », fait
entendre sa voix avec vigueur : Cette fois-ci je parlerai. Ma voix
connait trente années de silence, trente années de brimades. Elle
éclate violente, tantot sarcastique, tantdét méprisante. Ba (1979,
p. 85) Comme Ramatoulaye, Erika brise le silence imposé par les
normes sociales a travers une écriture transgressive. Dans une
lecture croisée, Gallimore interpréte ce type de démarche comme
une stratégie de résistance : Ecrire, c’est parler, c’est manifester
sa révolte contre le silence imposé, c’est exprimer sa victoire sur
le tabou et sur les coutumes qui ont longtemps muselé sa bouche.
Gallimore (1997, p. 17) Ces figures féminines s’inscrivent ainsi
dans une lignée de femmes qui refusent les contraintes
discursives héritées d’un ordre patriarcal en forgeant un langage
qui leur est propre, souvent dérangeant, mais profondément
libérateur.

Dans les sociétés patriarcales, la parole féminine est
traditionnellement dévalorisée, voire percue comme dangereuse.
Kaboré (1987, p. 118) rappelle que cette parole est jugée «
négative et dangereuse », notamment parce que « la femme n’est
pas maitresse de sa bouche ». Cette perception :

148

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

du caractere prolixe du verbe féminin est tres répandue dans les
sociétés africaines : chez les Moose, on pense que la femme est
congénitalement incapable de controler sa parole.... Elle saisit la
moindre situation malencontreuse pour laisser libre cours a ses
paroles désordonnées, dont les conségquences peuvent étre
imprévisibles. C'est pourquoi la liberté d’expression de la femme
est scrupuleusement codifiée et méme restreinte par la société
des hommes lorsqu’il s'agit d’affaires sérieuses a traiter. Des
regles et des interdits sont autant de garde-fous qui obligent la
femme a un usage modéré de sa parole. Kaboré (1987, p. 118)

Ces croyances conduisent a une codification stricte de la
parole des femmes, considérée comme potentiellement
subversive. Certaines croyances attribuent méme a la
physionomie féminine une incapacité congénitale a retenir ses
mots : La femme étant privée de la pomme d'Adam... est
incapable de retenir ses paroles ; aucun obstacle ne les freine
dans la gorge pour lui laisser le temps de réfléchir... C’'est pour
cela que la parole de la femme en colére est dangereuse. Kaboré
(1987, p. 118) Ainsi, écrire devient pour Erika un acte politique :
elle utilise I"écriture non pas pour communiquer selon les normes
admises, mais pour perturber, déranger et revendiquer son droit a
une parole autre, inscrite dans le corps.

Le corps, précisément, constitue dans l‘ceuvre un second
espace de réappropriation. Dans une scéne particulierement
suggestive, le corps d’Erika est miniaturisé, réifié¢, offert a la
manipulation de Klemmer :

Ce petit personnage piétine sa cervelle. La femme devant lui se
ratatine a I'échelle miniature. On peut la jeter comme une balle
sans la rattraper. On peut aussi la dégonfler. Elle se fait petite
expres [...] Erika compte acheter d’autres accessoires jusqu’a ce
gue nous nous soyons constitué un petit ensemble d’instruments
de torture. Jelinek (983, p. 196)

Face a une sexualité patriarcale qui la nie, Erika tente
paradoxalement de se réapproprier son corps par la douleur et
I'avilissement. A l'instar de nombreuses héroines de la littérature
contemporaine, son corps devient le théatre d’un conflit intérieur,
lieu de dépossession mais aussi de résistance. Dans Le Deuxiéme
Sexe, Simone de Beauvoir analyse ce paradoxe : Elle proteste

149

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

contre la pénétration qui la déflorera : elle proteste en I'annulant.
[...] Elle est surtout sadique : en tant que sujet autonome, elle
fouaille, bafoue, torture cette chair dépendante, cette chair
condamnée a la soumission qu’elle déteste. De Beauvoir (1949, p.
410)

L'automutilation et la sexualité violente deviennent ainsi
pour Erika des modalités de reconquéte. Gallimore (1997, p. 92)
I'exprime en affirmant que « la femme se récupére et récupére sa
chair, et ‘fait vivre une partie de soi’ que la société voudrait
s’approprier ». Ce processus se reflete clairement dans un extrait
particulierement brutal de la lettre qu’Erika adresse a Klemmer :
Par écrit j'exige de toi certaines jouissances [...] Flanque-moi une
bonne série de claques ! N’écoute pas si je dis non. Ne viens pas
si j'appelle. Ne céde pas si je supplie. En ce qui concerne ma
mere : ignore-la. Jelinek, (1983, p. 200) Ici, le langage du désir
est intégralement codifié par la logique de la domination et de la
soumission. La sexualité décrite ne releve plus d’une quéte de
plaisir partagé, mais d’une mise en scene du pouvoir, ou Erika
reste pourtant paradoxalement |‘autrice.

Cette configuration s’éloigne des schémas romanesques
traditionnels ou I'épanouissement sexuel de la femme est associé
a l'amour romantique. Jelinek déconstruit cette norme en
montrant comment les désirs féminins peuvent s’exprimer hors
des cadres narratifs et moraux imposés. En refusant a son
personnage féminin la possibilité d’'un accomplissement personnel
par l'amour ou une sexualité libératrice, |'autrice critique
frontalement les attentes narratives genrées. La Pianiste met ainsi
en lumiére les violences symboliques et physiques qui pésent sur
le corps et la parole des femmes, tout en leur offrant des
stratégies de réappropriation souvent ambivalentes.

3.2. Langage féminin contaminé

La parole d’Erika demeure empoisonnée par la structure
violente qui I'a faconnée — domination maternelle, pression
sociale, perversions intimes. Il n'y a ni guérison ni réconciliation
dans son discours. Erika manifeste clairement un désir de se
rebeller : A partir de considérations artistiques générales et
personnelles, Erika en arrive a cette conclusion mathématique :
apres s'étre tant d'années soumise a sa mere, jamais elle ne

150

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

pourrait se soumettre a un homme. Jelinek (1983, p. 10) Ici,
Erika tente de se constituer en sujet en disant non. Mais ce refus
de soumission n’‘ouvre pas vers une parole autonome. A la
premiére lecture, ce non a la domination masculine pourrait étre
une premiere forme de parole féminine, c’est-a-dire une voix qui
se dresse contre |'ordre patriarcal.

Erika ne veut pas prolonger le cycle de dépendance qui |'a
détruite. Ici, la parole féminine apparait donc comme résistance.
Cependant, cette parole est récupérée par les structures de
pouvoir en ce sens que le seul langage dont dispose Erika pour
dire sa révolte est «celui de Ila domination Vviolente
(sadomasochisme). Elle est donc incapable d’inventer un langage
nouveau pour exprimer son autonomie. Méme dans son refus de
la soumission, elle reste prisonniere du discours patriarcal. Le
méme constat se fait dans le passage suivant : A la fagon d’un
kamikaze elle utilise son propre corps comme arme, puis avec
I'extrémité de son instrument, du violon ou de I'alto plus lourd, se
reprend a cogner dans ces gens qui rentrent tout poisseux du
travail. Jenilek (1983, P. 12) Le terme « kamikaze » suggere un
geste extréme, suicidaire et sacrificiel. L’'héroine, une musicienne,
utilise son corps comme une arme : son existence méme devient
instrument de destruction. Cela traduit la désespérance radicale :
elle n"a pas d’autre langage que |'autodestruction pour s’affirmer.
Face a son incapacité de se faire entendre par la parole, elle fait
parler son corps. Mais ce corps n’est pas érotisé de facon
libératrice, il est violenté et instrumentalisé.

On remarque, par ailleurs, que les instruments musicaux (le
violon, I'alto) ne servent plus a égayer, mais sont transformés en
objet de violence en ce sens qu'ils deviennent des armes
d'insurrection pour la protagoniste. Ce détournement du role
assigné semble étre une critique de l'auteure au sujet de la
musique institutionnelle, qui au lieu de permettre |'expression de
soi, opprime l'individu. Jelinek révéle ainsi que la femme, réduite
au silence par les institutions patriarcale et musicale utilise son
propre corps comme une arme pour se révolter, au risque de se
nier elle-méme car cette violence est renvoyée contre son propre
corps.

Privée de parole, la femme fait de son corps et son art des

armes de résistance. Mais cette parole corporelle est violente,
151

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

suicidaire, et ne touche pas le vrai pouvoir (patriarcat,
institutions) : elle se retourne contre elle-méme et contre les
autres. C’est une parole récupérée et pervertie : au lieu d’étre
libératrice, elle se traduit par la destruction, mieux
I'autodestruction comme si le seul langage accessible a la femme
était celui de la violence et de la mort. La subversion entreprise
par Jelinek atteint ses limites. Le langage comme remeéde échoue
a se libérer completement. Il n’y a ni dénouement libérateur, ni
catharsis : seulement un témoignage de l'impasse. Le langage
reste enlisé dans la tragédie — son pouvoir de transformation est
freiné, malgré sa puissance dénonciatrice.

L'écriture ne réforme pas, elle expose. Ainsi, La Pianiste
demeure un témoignage d’échec productif : un texte qui apprend
a faire du bruit avec ce qui est indicible. Il parle de la dualité
féminine traumatisée sans offrir de renaissance ; il dit l'indicible,
mais laisse ouvert le drame. L'absence de solution consolatrice
fait sens : c’est dans cette tension non résolue que réside le geste
littéraire de Jelinek, qui refuse la consolation au profit d‘une
conscientisation dérangeante. Le roman ne propose aucune
rédemption ni retour a l'innocence : chague mot rappelle le cadre
oppressif, et I'acte méme de parler — méme pour résister — est
traversé par la violence. La parole subversive est donc
ambivalente : nécessaire, mais incrustée dans la structure qu’elle
critique.

Conclusion

Dans La Pianiste, Elfriede Jelinek crée une ceuvre littéraire
d'une rare intensité ou s’entremélent violence symbolique,
aliénation féminine et critique radicale des normes sociales et
linguistiques. Le roman ne se limite pas a dénoncer une situation
individuelle : il expose avec brutalité les effets du patriarcat sur la
construction de la subjectivité féminine et I'acces des femmes a la
parole. Erika Kohut, la protagoniste, subit une double oppression
familiale et sociale. Elevée dans la répression de ses désirs et de
sa liberté, incapable de s’exprimer pleinement, elle incarne un
féminin en crise, empéché de dire, de vouloir et d’exister dans un
monde dominé par des structures de pouvoir rigides.

Face a cette aliénation, Jelinek adopte une écriture
subversive qui déconstruit les codes du roman traditionnel. Sa

152

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

langue fragmentée, parfois choquante, s’inscrit dans la lignée des
théories de l’écriture féminine (Kristeva, Cixous, Irigaray), pour
qui le langage peut devenir un espace de résistance quand il est
investi par le corps et le refoulé. L'écriture donne ainsi forme a
une parole blessée, instable, mais qui résiste a la normativité du
langage dominant.

Cependant, cette réappropriation reste problématique. La
Pianiste ne propose pas une reconquéte sereine de la parole
féminine, mais met au contraire en lumiére ses limites
structurelles. Loin d’une catharsis, le roman montre que le
langage reste marqué par la violence qu’il dénonce, exposant la
faille d’un sujet féminin disloqué, prisonnier du pouvoir. L'écriture
subversive de Jelinek n’offre donc pas une récupération linéaire
ou triomphante, mais une mise en crise du langage et un
dévoilement de l'impossibilité de dire dans un monde ou le
féminin est marginalisé.

Pourtant, dans cette impasse, réside une puissance: celle
d’écrire l'indicible, de faire entendre une voix dérangeante qui
résiste et dénonce les fondements du pouvoir symbolique. La
Pianiste s'affirme ainsi comme un roman féministe majeur et une
ceuvre profondément politique, ou le langage devient le théatre
du conflit entre domination et subjectivité. Plutét que des
réponses, Jelinek nous confronte a une question essentielle
comment parler et écrire quand le langage méme est traversé par
l'oppression ?

De ce fait, l'analyse de La Pianiste transcende le simple
cadre d’'une étude littéraire. Elle questionne les conditions mémes
de possibilité d’'une parole féminine dans des sociétés encore
tenues par des formes systémiques d’aliénation. En révélant les
mécanismes de domination a |I'ceuvre dans la langue, I’éducation,
la famille et la culture, Jelinek ouvre un espace de réflexion
critique sur nos propres structures sociales.

En cela, cette réflexion révele la littérature comme un
instrument incontournable de déconstruction des normes, c’est-a-
dire un levier politique et symbolique qui éclaire les enjeux
contemporains de genre, de pouvoir et de représentation. Lire
Jelinek aujourd’hui, c’est affronter la violence encore a l'‘ceuvre

153

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

dans les rapports sociaux et repenser les conditions d’'une parole
véritablement libératrice.

Bibliographie

- ADORNO Theodor, 1974. Théorie esthétigue, Klincksieck,
Paris

- BA Mariama, 1979. Une si longue lettre, Nouvelles Editions
Africaines, Dakar )

- BARTHES Roland, 1957. Mythologies, Editions du Seuil,
Paris

- DE BEAUVOIR Simone, 1949. Le Deuxiéme Sexe, tome I :
Les faits et les mythes, Gallimard, Paris

- BERGMANN Franziska & SCHOBLER Franz, 2012.
Gender Studies, transcript Verlag, Bielefeld

- BEYALA, Calixthe, 1987. C’est le soleil qui m’a brilée,
Stock, Paris

- BIRKETT Jennifer, « Elfriede Jelinek’s The Piano Teacher:
Music, Misogyny and the Repressed », Modern Austrian
Literature, vol. 31, n°2, 1998, pp. 1-20.

- BONI Tanella, 2011. Que vivent les femmes d’Afrique !,
Editions de la Renaissance Africaine, Dakar

- BORGOMANO Madeleine, « Le roman au féminin : voix et
écritures », Europe, n°779, 1994, pp. 84-91.

- BOURDIEU Pierre, 1998. La Domination masculine,
Editions du Seuil, Paris

- BUTLER Judith, 2005. Trouble dans le genre (trad. fr. de
Gender Trouble, 1990), La Découverte, Paris

- BUTLER Judith, 2007. Gender Trouble, Routledge, New
York

- CIXOUS Héléne, 1975. Le Rire de la Méduse, L'Arc, Paris

- FOUCAULT Michel, 1975. Surveiller et punir, Gallimard,
Paris

- GALLIMORE Renée-Nicole, 1997. L’Ecriture féminine et la
dictée du silence, L'Harmattan, Paris

- HONEGGER Gaby, 2001. Le corps et I’écriture chez Elfriede
Jelinek, Slatkine, Genéve

- HORVATH Marta, 2015. Ecrire contre le silence : I'ceuvre
d’Elfriede Jelinek, Classiques Garnier, Paris

154

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse

IRIGARAY Luce, 1977. Ce sexe qui n'en est pas un,
Editions de Minuit, Paris
JELINEK Elfriede, 1989. La Pianiste, Editions du Seuil,
Paris

, 1992. Les amantes, Jacqueline Chambon,
Nimes
KABORE Blandine, 1987. La Femme et la parole : pour
une parole féminine libre dans la tradition moaga,
L'Harmattan, Paris
KRISTEVA Julia, 1980. Pouvoirs de I'horreur : Essai sur
I'abjection, Editions du Seuil, Paris
NUNNING Vera & NUNNING Ansgar, 2004.
Erzéhltextanalyse und Gender Studies, Metzler,
Stuttgart/Weimar
SPIVAK Gayatri Chakravorty, 2020. Les subalternes
peuvent-elles parler ? Editions Amsterdam, Paris
VOGEL Julia, « Intertextualité et stratégie de la subversion
dans l‘ceuvre de Jelinek », Germanica, n°46, 2010, pp. 17-
29.

155

Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6



