
Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

135 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

Écriture subversive dans l’œuvre la pianiste 

(1983) d’Elfriede Jelinek : une récupération de la 
parole féminine ? 

 
Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse,  

Université Félix Houphouet-Boigny 
eunice.kouassij@gmail.com 

+225 0757141269 
 

Résumé : 
 
Ce travail analyse La Pianiste d’Elfriede Jelinek comme une œuvre où l’écriture 

subversive devient un espace de tension entre domination patriarcale et 

tentative de réappropriation de la parole féminine. L’objectif est de comprendre 

comment le langage, traversé par la violence symbolique, peut à la fois 

enfermer et résister. À partir des théories de l’écriture féminine (Cixous, 

Kristeva, Irigaray), du pouvoir et du langage (Foucault, Bourdieu) ainsi que de 

la critique sociale (Adorno), l’analyse met en lumière la manière dont Jelinek 

déconstruit les normes narratives et linguistiques pour exposer l’aliénation du 

sujet féminin. Les résultats montrent que, loin d’une libération pleine et 

entière, l’écriture de Jelinek met en crise la possibilité même d’une parole 

féminine dans un système oppressif. Toutefois, c’est précisément dans cette 

faille que s’ouvre un espace de résistance : une parole blessée, dissonante, 

mais irréductible. La Pianiste s’impose ainsi comme une œuvre radicalement 

féministe et profondément politique. 

 

Mots-clés : Elfriede Jelinek, Écriture subversive, Parole féminine, Aliénation, 

Féminisme 

 

Abstract : 
 
This study entiteld Subversive writing in Elfriede Jelinek's ’The Piano Teacher’ 

(1983): a reclamation of the female voice? analyzes Elfriede Jelinek's The 

Piano Teacher as a work in which subversive writing becomes a space of 

tension between patriarchal domination and attempts to reclaim female voice. 

The aim is to understand how language, permeated by symbolic violence, can 

both confine and resist. Drawing on theories of female writing (Cixous, 

Kristeva, Irigaray), power and language (Foucault, Bourdieu), and social 

criticism (Adorno), the analysis highlights how Jelinek deconstructs narrative 

and linguistic norms to expose the alienation of the female subject. The results 

show that, far from complete liberation, Jelinek's writing calls into question the 

very possibility of a female voice in an oppressive system. However, it is 

precisely in this flaw that a space for resistance opens up: a wounded, 

dissonant, but irreducible voice. The Piano Teacher thus stands out as a 

radically feminist and deeply political work. 

mailto:eunice.kouassij@gmail.com


Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

136 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

 

Keywords: Elfriede Jelinek, Subversive writing, Female voice, Alienation, 
Feminism 

Introduction 

 
Publié en 1983, La Pianiste d’Elfriede Jelinek s’impose 

comme une œuvre littéraire provocatrice, dérangeante et 
radicalement critique du système patriarcal. À travers l’histoire 

d’Erika Kohut, pianiste et enseignante de musique à Vienne, 
enfermée dans une relation fusionnelle et destructrice avec sa 

mère, Jelinek met en scène un personnage féminin profondément 
aliéné par les normes sociales, les attentes genrées et la violence 

symbolique qui traversent la culture bourgeoise autrichienne. Ce 
roman, à la fois intime et politique, constitue une dénonciation 

puissante de l’assignation des femmes à la passivité, au silence et 
à la répression du corps et du désir. 

L’œuvre s’inscrit dans une dynamique d’écriture subversive, 
par laquelle Jelinek déconstruit les modèles narratifs traditionnels 

et perturbe les représentations convenues de la féminité. Cette 

subversion s’opère autant sur le plan thématique (représentation 
du corps féminin, critique des institutions, dénonciation des 

violences sexuelles) que sur le plan formel (langue acide, syntaxe 
disloquée, fragmentation du récit). Dans ce contexte, l’analyse de 

La Pianiste permet d’interroger la manière dont cette écriture 
transgressive peut être perçue comme une tentative de 

récupération de la parole féminine, longtemps réduite au silence 
ou cantonnée à des rôles imposés dans la littérature et la société. 

Ainsi, la problématique qui guide cette étude se formule de 

la manière suivante :  Dans quelle mesure l’écriture subversive 

d’Elfriede Jelinek dans La Pianiste constitue-t-elle une forme de 
récupération de la parole féminine dans un système patriarcal 

oppressif ? De ce fait, cette étude vise, dans un premier temps, à 
analyser les mécanismes formels et narratifs de subversion à 

l’œuvre dans le roman, ensuite, à comprendre comment le 
langage devient un lieu de lutte entre soumission et 

émancipation, et enfin à évaluer la portée féministe de cette 
écriture : libératrice, ambivalente ou impuissante ? En lisant La 

Pianiste, l’on réalise que ce roman, loin de proposer une parole 
féminine réconciliée ou pleinement émancipée, opère une mise en 

crise radicale du langage et de l’identité. Ce faisant, elle ouvre un 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

137 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

espace de résistance paradoxal : celui de la parole blessée, qui 

existe précisément dans sa discontinuité, sa violence, et son 

irréductibilité au langage normatif.     

Ce travail s’appuie sur les théories de l’écriture féminine 
développées par Hélène Cixous, Julia Kristeva et Luce Irigaray, 

dont les réflexions sur la nécessité d’un langage affranchi de la 
logique phallocentrique permettent d’interroger les procédés 

stylistiques subversifs mobilisés par Elfriede Jelinek dans La 
Pianiste — notamment la fragmentation du discours, la 

déconstruction des oppositions genrées, ou encore l’auto-
sabotage du récit linéaire. Par ailleurs, une lecture foucaldienne 

éclaire les modalités de contrôle qui s’exercent sur le corps 

féminin à travers les institutions telle que la famille, en articulant 
les notions de corps discipliné, de surveillance intériorisée et de 

langage comme vecteur de normalisation. Cette perspective est 
enrichie par les apports de Pierre Bourdieu, notamment la notion 

de violence symbolique, qui permet d’analyser les rapports 
sociaux et genrés dans lesquels Erika est enfermée, sans pour 

autant en être toujours consciente. Enfin, les références à 
Theodor W. Adorno et à la théorie critique permettent de replacer 

l'œuvre dans une critique plus large de la culture bourgeoise, dont 
la musique classique, ici instrument de domination et non de 

sublimation, devient un symbole d’aliénation plutôt que 
d’élévation. Cette approche met en lumière le rôle de la culture 

comme système de reproduction des normes sociales et 
sexuelles. 

La première partie de l’étude abordera la parole féminine dans 
le corpus. Quant au deuxième point, il constituera l’analyse des 

mécanismes formels et narratifs de subversion à l’œuvre dans le 
roman. La troisième et dernière phase de l’analyse s’attèlera à 

évaluer la portée féministe de cette écriture ; elle montrera si 
cette écriture est libératrice, ambivalente ou impuissante. 

 
I. Parole féminine sous contrainte  

 
   1.1. Personnage féminin mutilé par le patriarcat 

La relation entre Erika et sa mère dépasse le cadre 

conventionnel de la relation mère-fille. La figure maternelle 
exerce un pouvoir autoritaire quasi absolu sur sa fille, reléguant 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

138 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

cette dernière à une position de soumission constante. Ce rapport 

de domination est notamment mis en évidence à travers le 

discours direct de la mère :  

La fille approuve le refus des robes. La mère ne peut pas toujours 
empêcher ces achats, mais de là à ce qu’Erika les porte. Elle en 

décide seule et en maître absolu. C’est elle qui décrète dans 
quelle tenue Erika sortira. Je ne te laisserai pas sortir ainsi vêtue, 

décrète-t-elle. Jelinek (1983, p. 6)  

L’énonciation maternelle est ici révélatrice d’une autorité 

répressive, qui annihile toute velléité d’émancipation de la part 
d’Erika. La parole de la mère constitue ainsi un instrument 

d’aliénation, empêchant la construction d’une subjectivité 
autonome de la fille. Ce mécanisme d’emprise se perçoit aussi 

chez Beyala (1987, p. 6), à travers le personnage d’Ada dans 
C’est le soleil qui m’a brûlée : « Tous les jours…, Ateba recevait sa 

dose d’ordres thérapeutiques qu’Ada sa tante lui administrait. 
Ateba se tenait immobile, les bras croisés…, elle marchait raide. 

Ada en était fière ». Ce texte bayaléen met clairement en vedette 
l’omnipotence de la mère. Bien que ce passage mentionne Ada 

comme la tante d’Ateba, mais il est judicieux de rappeler que 
dans le contexte africain, comme le dit Gallimore (1997, p. 82) 

« le terme mère ne signifie pas nécessairement la mère 

biologique, la génitrice mais bien la mère au sens élargi du terme, 
c’est-à-dire la femme qui a la compétence d’assurer les fonctions 

sociales de celle-ci ». Alors de même que la mère d’Erika 
représente un obstacle à l’épanouissement de sa fille, Ada 

constitue une barrière à l’émancipation d’Ateba. C’est cette 
catégorie de mères que Gallimore appelle les : 

mères patriarcales qui servent de points de repères à la société 

phallocratique. Celle-ci se sert d’elles pour faire passer ses lois. 
Sous la pression de l’homme, ces femmes ont fini par rationaliser 

et par accepter, consciemment ou inconsciemment, la 

prédominance du masculin sur le féminin. Ce sont ces femmes qui 
constituent donc un obstacle majeur à la libération féminine. 

Gallimore (1997, p. 82) 

Dans cette logique phallocratique, la mère devient souvent 
l'instrument du système qu’elle perpétue. En effet, le langage de 

la mère d’Erika est loin d’être un langage de réconfort ou 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

139 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

d’émancipation. Il s’érige plutôt en vecteur de reproduction des 

schémas de domination et de subalternité. Erika se trouve ainsi 

empêchée d’articuler une voix propre, étranglée dans un langage 
qui la place sous tutelle maternelle permanente. La mère d’Erika 

constitue manifestement une barrière d’épanouissement féminin. 
Tanella Boni (2011, p. 55) abonde dans le même sens en 

affirmant que les femmes « peuvent être des maillons efficaces 
dans un dispositif de sécurité qui brime d’autres femmes ». Ainsi, 

la solidarité féminine, pourtant revendiquée dans nombre de 
discours féministes et littéraires, se trouve ici fissurée. Toutefois, 

une analyse plus approfondie du comportement maternel révèle 
une logique de reproduction du traumatisme : la mère d’Erika, 

elle-même victime d’un ordre patriarcal, inflige à sa fille les 
blessures qu’elle a dû subir. Dans le corpus, Jelinek (1983, p. 6) 

révèle que « La mère préfère infliger personnellement ses 
blessures à Erika (…) ». Ce geste de domination féminine s’inscrit 

donc dans une continuité systémique, celle d’une violence 

patriarcale intériorisée et redéployée.  

Dans C’est le soleil qui m’a brûlée, Calixthe Beyala illustre 
puissamment cette reproduction intergénérationnelle des 

violences symboliques et physiques, à travers le personnage 
d’Ada, la tante d’Ateba. Ada n’est pas seulement une figure 

d’autorité ; elle est aussi le maillon d’une chaîne de transmission 
d’oppression. Lorsqu’elle affirme avec fierté : « J’ai réussi à lui 

programmer la même destinée que moi, que ma mère, que la 
mère de ma mère (…) » Beyala (1987, p. 6), elle revendique 

explicitement une continuité, un héritage de soumission et 

d'effacement.  

Cette volonté de transmission se manifeste clairement dans 
le roman Les amantes de Jelinek à travers le discours de la mère, 

qui, en s’adressant à sa fille Paula, exprime sans détour son 
attachement à un modèle traditionnel de soumission féminine, 

hérité de sa propre expérience : 

la mère dit: alors reste à la maison, paula, et deviens femme au 

foyer, aide-moi au ménage et à l’étable, sers ton père comme je 
le sers, et sers aussi ton frère (…), pourquoi est-ce que tu aurais 

une vie meilleure que la mienne, j’ai jamais eu la vie meilleure 
que ma mère qui était femme au foyer, car de mon temps les 

vendeuses par ici ça n’existait pas, et si ça avait existé et que 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

140 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

j’aie voulu, mon père m’aurait tuée. et il a dit que je devais rester 

à la maison, aider ma mère, et le servir quand il rentre du travail, 

et aller chercher la bière au bistrot, j’te donne huit minutes aller 
et retour, et pas une de plus, sinon j’te casse les reins. et 

pourquoi, ma fille, aurais-tu droit à mieux que moi ? Jelinek 
(1992, p. 21) 

Cette déclaration de la mère illustre parfaitement cette 

revendication d’un héritage de soumission. Elle ne cherche pas à 
briser le cycle, mais au contraire à le justifier par sa propre 

expérience. Ce refus de rupture traduit une intériorisation 
profonde des normes patriarcales, au point que la domination 

n’est plus perçue comme une injustice, mais comme une norme 

naturelle, transmise sans remise en question. Il ne s’agit plus 
d’un acte de cruauté consciente, mais d’un comportement appris, 

intériorisé, et reproduit machinalement. Ce que Jelinek met en 
fiction trouve un écho théorique direct chez Boni (2011, p. 55), 

qui souligne que les femmes maltraitées reproduisent à leur tour 
les gestes de mépris sur d'autres femmes, aggravant ainsi un 

cercle vicieux où aucune solidarité féminine ne semble possible. 
Celles qui devraient être sources de réconfort deviennent ainsi les 

vecteurs de nouvelles souffrances. Gallimore (1997, p. 83) 
synthétise cette logique en affirmant que « la femme est elle-

même l’ennemi la plus redoutée de la femme ». Ce constat met 
en lumière la violence systémique internalisée, qui transforme 

certaines femmes, non pas en sœurs ou en alliées, mais en relais 
du pouvoir patriarcal, maintenant ainsi l’ordre établi. 

Pour acquérir la liberté de, Erika devrait donc détruire sa 
mère phallocrate. C’est ce qu’Andrienne Rich appelle la 

‘matrophobie’ :  

La matrophobie peut se concevoir comme une auto-scission 
féminine dans le désir de nous débarrasser une fois pour toutes 

du joug maternel pour acquérir plus d’autonomie et de liberté. La 

figure maternelle représente en nous l’image de la victime, de la 
femme soumise et de la martyre. Nos personnalités (la nôtre et 

celle de la mère) semblent dangereusement s’embrouiller et se 
confondre ; et dans la tentative désespérée de savoir où se 

termine la mère et où commence la fille, nous réalisons une 
opération (chirurgicale) radicale. Rich cit. Gallimore (1997, p. 83) 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

141 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

Erika a donc besoin de se libérer du joug maternel pour 

survivre. Mais l’aliénation d’Erika a-t-elle seulement lieu dans la 

sphère familiale ? 

  Erika, en tant que femme et sujet désirant, est également 
soumise à la domination masculine dans sa relation avec Walter 

Klemmer, son élève devenu amant. Si, au départ, Klemmer 
manifeste une certaine admiration pour Erika, cette posture 

bascule rapidement vers une prise de pouvoir manifeste, où le 
langage devient un outil de contrôle et d’asservissement. Leur 

relation évolue selon une dynamique où la séduction cède la place 
à une violence symbolique, puis physique, révélant les structures 

genrées de domination. Dans un extrait emblématique, Klemmer 

dit :  

Non, dit Klemmer, ça suffit comme ça. Il demande à Erika si elle 
veut une gifle. (…) Klemmer menace alors de ne continuer à lire 

que par pur intérêt pour le cas clinique qu’elle représente. Il dit : 
une femme comme toi n’a pas besoin de ça. Elle n’est quand 

même pas si laide. N’a aucune disgrâce physique apparente, 
excepté son âge. Ses dents sont d’origine. Jelinek (1983, p. 193). 

Ce passage met en évidence la déshumanisation 
progressive d’Erika : Klemmer ne s’adresse plus à elle en tant que 

sujet, mais comme à un « cas clinique », réduisant son 
individualité à un objet d’analyse. Le lexique employé souligne la 

violence symbolique de son propos, notamment dans 
l’énumération dégradante des attributs physiques d’Erika, jugés à 

travers une grille d’évaluation esthétique et misogyne. Cette 
objectivation exprime un mépris latent, dissimulé sous une 

apparente rationalité. L’humiliation devient ainsi un outil de 
pouvoir, servant à asseoir une domination masculine sur un corps 

féminin perçu comme dévalué. La scène suivante accentue cette 
logique de dévalorisation :  

Walter Klemmer répond : on verra bien ! Il élève la voix au-
dessus d’Erika, obscure valeur du second marché, dont les cours 

s’effondrent d’effroi. Il lui lance une insulte, à titre d’essai, mais 
du moins ne frappe pas. Traite Erika de noms auxquels il ajoute le 

qualificatif la vieille. Erika sait qu’il faut s’attendre à ce type de 
réaction et se protège la figure avec les bras. Puis les retire, s’il 

doit frapper, qu’il aille. Klemmer va jusqu’à affirmer qu’il ne la 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

142 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

toucherait même pas avec des pincettes. Jelinek (1983, p. 204-

205) 

À travers cette scène, Jelinek poursuit son exploration des 

rapports de force genrés. Klemmer adopte une posture de 
domination teintée de mépris et de froideur calculée. En 

désignant Erika comme une « valeur du second marché », il la 
réduit à une marchandise dépréciée, la privant ainsi de toute 

humanité. Cette métaphore économique évoque une logique de 
consommation où le corps féminin est évalué, rejeté, et 

finalement relégué à l’obsolescence. Erika, dans un geste 
ambivalent, d’abord se protège, puis abaisse ses bras, acceptant 

la possibilité de la violence comme si celle-ci confirmait sa propre 

perception d’indignité. 

L’expression finale de Klemmer – « il ne la toucherait même 
pas avec des pincettes » – parachève l’humiliation. Loin d’un 

simple rejet, il s’agit ici d’une volonté d’effacement, d’un refus de 
reconnaître à Erika la moindre valeur, même symbolique. Cette 

séquence illustre avec force la brutalité des interactions entre les 
genres dans le roman, où le langage masculin se fait instrument 

d’exclusion, de violence et de dépossession. Erika, privée de 
parole authentique et confrontée à une parole oppressante – 

qu’elle soit maternelle ou masculine – se retrouve enfermée dans 

un espace de silence et de souffrance, où toute tentative 
d’expression subjective est étouffée. 

 
  1.2. Parole féminine confisquée 

Erika Kohut, malgré sa culture et son intelligence, est 
incapable d’exprimer ses émotions de façon authentique. Elle 

évolue dans un mutisme affectif, une incapacité à dire ce qu’elle 
ressent ou désire, comme si son intériorité avait été neutralisée. 

Cette aliénation est illustrée avec force dans la citation suivante : 
« Erika ne sent rien et n’a jamais rien senti. Elle est aussi 

insensible que du carton goudronné sous la pluie » Jelinek (1983, 
P. 32.) Cette phrase résume avec une brutalité glaciale l’état 

psychique du personnage d’Erika Kohut, révélant l’étendue de son 
aliénation affective et existentielle. En affirmant qu’elle « ne sent 

rien et n’a jamais rien senti », le narrateur dresse le portrait d’une 

femme totalement étrangère à elle-même, incapable d’éprouver 
ni plaisir, ni douleur, ni empathie. L’absence totale de sentiment, 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

143 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

posée dans un présent généralisant et prolongée dans un passé 

définitif, révèle une forme d’anesthésie émotionnelle permanente.  

Erika n’est pas seulement insensible par moment ; elle est 
figée dans un état d’indifférence totale, comme si sa capacité à 

ressentir avait été arrachée dès l’enfance. La métaphore 
constituant la suite de la citation « aussi insensible que du carton 

goudronné sous la pluie » donne à cette absence d’affect une 
matérialité frappante. En effet, le carton, matière pauvre, fragile 

et facilement détériorable, pourrait représenter la sensibilité 
originelle de la protagoniste, son humanité à nu. Cette 

insensibilité comparée à un « carton goudronné sous la pluie » 
évoque ici une carapace toxique, construite par Erika pour se 

protéger du monde, de l’extérieur. Ainsi, cette métaphore 
matérialise l’aliénation affective du personnage : Erika est une 

femme dont la sensibilité n’a pas été détruite, mais rendue 
inopérante, inaccessible, comme emprisonnée sous une couche de 

goudron. Il s’agit moins d’une absence de sensibilité que d’une 

déconnexion radicale de soi, fruit de la violence sociale, familiale 
et sexuelle qu’elle subit depuis l’enfance. Cette image synthétise 

le drame intérieur d’Erika : elle n’est pas libre de ressentir, parce 
que tout en elle a été formaté pour se taire, se contrôler, se nier.  

L’environnement viennois, bourgeois et conservateur dans 

lequel Erika a grandi et vit, est un décor austère qui contribue à 
son étouffement en l’animalisant : « Erika est un insecte inclus 

dans de l’ambre, intemporel sans âge. Erika n’a pas d’histoire… 
Cet insecte est depuis longtemps incapable de voltes et de 

virevoltes » (Ibd., P. 13) Dans cette citation, Elfriede Jelinek 

dresse une métaphore saisissante du personnage d’Erika Kohut, 
la décrivant comme un insecte prisonnier dans de l’ambre. Cette 

image, à la fois poétique et glaçante, cristallise l’idée d’un 
enfermement existentiel total : Erika est figée, immobilisée, 

comme fossilée vivante. L’ambre, matière organique solidifiée, 
devient ici le symbole d’un passé qui a durci autour d’elle, 

l’empêchant de bouger, d’évoluer, de vivre. 

L’expression « intemporel sans âge » souligne son absence 
d’évolution, d’histoire personnelle, comme si elle avait été privée 

de toute possibilité de construction identitaire. Erika semble ne 

pas avoir de passé propre, de trajectoire individuelle : elle est 
restée la créature façonnée par sa mère, par l’ordre moral 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

144 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

viennois, par le conservatisme bourgeois. La narration insiste sur 

cette absence d’histoire, qui est en réalité une confiscation de sa 

subjectivité : elle ne s’est jamais constituée comme un « je », 
comme un être singulier avec des choix, des errances, des 

révoltes. Enfin, la dernière phrase – « Cet insecte est depuis 
longtemps incapable de voltes et de virevoltes » – traduit 

l’impossibilité de tout mouvement libre. Les « voltes et virevoltes » 
évoquent la légèreté, la liberté, le jeu, le désir — tout ce qui 

manque à Erika. Figée dans sa position d’enfant soumis, d’adulte 
mutilée, elle ne peut ni aimer, ni désirer, ni créer. Elle est à la fois 

vivante et morte, consciente de son état, mais incapable d’en 
sortir. 

Cette image de l’insecte fossilisé symbolise donc à la fois la 
claustration physique et psychique d’Erika, et la critique plus large 

d’une société qui pétrifie les femmes, les empêche de devenir des 
sujets libres et désirants. Jelinek ne décrit pas simplement un état 

psychologique : elle dépeint les conséquences d’un ordre social 
étouffant, qui transforme les femmes en objets figés, privés 

d’élan vital. 
 

2. Écriture subversive  
 

Dans le roman soumis à notre analyse, Elfriede Jelinek 
déconstruit volontairement les codes du roman classique en 

adoptant une écriture du choc : choc moral, sexuel, narratif, mais 
surtout linguistique. À travers un style ironique, une narration 

fragmentaire, une langue crue et provocante, Jelinek dérange, 

interroge et pulvérise les normes esthétiques autant que sociales. 
 

   2.1. Transgression des normes narratives 
Contrairement à un roman psychologique traditionnel où le 

personnage évolue dans un temps cohérent et où sa subjectivité 
est explorée en profondeur, La Pianiste propose un récit 

fragmenté, sans progression linéaire ni structure narrative 
classique. Les événements sont juste juxtaposés sans transition 

claire ; les temporalités s’entrechoquent, les souvenirs remontent 
sans logique apparente. Ce refus de la continuité narrative est lié 

à l’absence de développement intérieur du personnage : Erika, 
figée dans son aliénation, n’a pas d’histoire au sens propre, 

comme l’indique crûment le texte : « Erika est un insecte inclus 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

145 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

dans de l’ambre, intemporel sans âge. Erika n’a pas d’histoire… 

Cet insecte est depuis longtemps incapable de voltes et de 

virevoltes » Jelinek (1983, p. 13).  
Cette image fige Erika dans un état d’immobilité radicale, 

traduisant à la fois la stase psychologique du personnage et 
l’absence de transformation narrative. Le roman devient ainsi un 

espace clos, répétitif, sans véritable mouvement intérieur, ce qui 
choque les attentes du lecteur. 

Les dynamiques relationnelles entre Erika, sa mère et 

Walter Klemmer, son élève devenu amant, échappent aux 
logiques narratives traditionnelles : elles évoluent de manière 

imprévisible, souvent abruptement, passant de l’obsession à la 

confrontation sans réelle transition émotionnelle ou 
développement psychologique cohérent. Cette imprévisibilité 

rompt avec le modèle classique de développement des 
personnages vers une forme de réconciliation, d’émancipation ou 

de catharsis. À l’inverse, La Pianiste s’inscrit dans une logique de 
stagnation et de circularité : Erika demeure enfermée dans une 

spirale de répression, de contrôle et d’autodestruction, sans 
perspective d’évolution ou de dépassement. 

Ce refus de toute trajectoire narrative rédemptrice s’inscrit 

dans une stratégie délibérée de déconstruction des schémas 

narratifs patriarcaux, qui attribuent généralement aux 
personnages féminins des rôles de transformation ou de 

résolution à travers l’amour, la maternité ou la réintégration dans 
l’ordre social. Jelinek interrompt cette logique en fragmentant son 

intrigue, en brouillant les frontières entre voix narrative, discours 
intérieur et dialogues, et en mettant en œuvre une esthétique de 

la dissonance. Cette discontinuité narrative devient ainsi un 
vecteur essentiel de subversion féministe. 

Par ailleurs, La Pianiste se situe à la croisée de plusieurs 

genres, sans jamais s’y conformer. Il ne s’agit ni d’un récit 

d’apprentissage, ni d’un roman de rédemption, mais plutôt d’une 
exploration radicale de la sexualité féminine, de l’aliénation 

corporelle et du conditionnement social. Jelinek déconstruit les 
conventions littéraires pour mieux dénoncer les structures de 

domination à l’œuvre dans les rapports de genre. L’absence d’une 
structure narrative satisfaisante ou rassurante, au sens 

traditionnel du terme, participe de cette entreprise critique : elle 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

146 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

désoriente le lecteur, l’empêchant de s’installer dans un cadre de 

lecture stable ou consensuel. 

Cette perspective est soutenue par Borgomono, qui analyse 

les spécificités de l’écriture féminine contemporaine en soulignant 
la rupture avec l’hégémonie d’un récit homogène et linéaire : 

Les romans féminins récents conservent souvent des traces de 

l’engagement qui a longtemps été de règle dans la littérature (…) 

: ils restent des romans de protestation et de contestation. Mais 
ils ne cèdent pas à la tentation monodique et se caractérisent au 

contraire, par leur écriture dialogique, leur intégration de voix 
multiples et hétérogènes. Pas de narrateur omnipotent, d’autorité 

fictive, pour imposer une lecture à sens unique. Borgomono 
(1994, p. 88) 

En ce sens, La Pianiste s’inscrit dans une esthétique 

polyphonique et fragmentaire qui remet en question les 
fondements mêmes du roman comme instrument de normativité 

culturelle. À travers la dislocation du récit, l’absence de hiérarchie 

narrative et l’instabilité des voix, Jelinek produit une œuvre 
profondément critique, où la forme devient indissociable du 

propos féministe. 
 

  2.2. Une langue provocante 
La dimension la plus marquante du style de Jelinek est sans 

doute sa langue provocante, mêlant ironie mordante, descriptions 
cliniques et hyperréalisme cru. Le récit adopte une tonalité 

cynique et détachée pour parler de violences intimes, de 
perversions sexuelles et de domination. Jelinek pousse la 

représentation du corps jusqu’à l’excès, refusant toute idéalisation 
romantique. Erika, par exemple, fréquente des peep-shows et en 

tire un plaisir froid, méthodique : « Erika trouve du plaisir dans la 
crudité des corps des petits films porno qui laissent poils, boutons 

et taches orner l’écran » Jelinek (1983, p.135). Ici, l’écriture 

s’oppose délibérément à toute esthétisation. Le corps n’est pas 
sublimé, mais montré dans sa trivialité la plus radicale, comme 

pour désacraliser le désir, le ramener à une matérialité brutale. À 
travers cela, Jelinek attaque frontalement la morale bourgeoise, 

l’hypocrisie du romantisme et la sacralisation de l’art.  



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

147 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

Loin de l’euphémisation, la sexualité devient un champ de 

bataille, à la fois réel et symbolique, où le langage se fait 

tranchant. Cette stratégie d’écriture rejoint la tradition du 
grotesque, mais aussi celle d’une critique postmoderne de la 

fiction : le texte assume son artificialité, joue avec les registres, 
rompt les frontières entre tragique et burlesque. L’ironie, 

omniprésente, se déploie jusque dans la syntaxe : « Erika est une 
femme. Elle ne devrait pas l’oublier, même si personne ne le lui 

rappelle » Jelinek (1983, p. 134). Ce type d’assertion, faussement 
neutre, détourne les normes sociales pour mieux les dénoncer. La 

narratrice joue avec les stéréotypes pour les exhiber dans leur 
absurdité, révélant par le style la violence structurelle du langage 

lui-même, à la manière d’un démontage ironique des discours 
dominants. 

Cette esthétique du choc, qui heurte par sa forme comme 
par son fond, n’est pas gratuite : elle est indissociable de la 

critique sociale menée par Jelinek. Le style devient l’arme d’un 
combat politique et féministe, destiné à déstabiliser le lecteur, à 

rompre avec la tradition littéraire dominée par le regard masculin, 
et à dire l’indicible : la violence du réel féminin, entre sexualité 

réprimée et parole interdite. 
 

3. Récupération problématique de la parole féminine  
 

  3.1. Libération de la parole féminine  
Dans le corpus, Erika choisit délibérément de s’exprimer par 

le biais de l’écriture, forme de médiation qui lui permet de 

formuler ses désirs autrement que par la parole directe. Elle 
adresse ainsi une lettre à Walter Klemmer dans laquelle elle décrit 

minutieusement les souffrances qu’elle désir subir, transformant 
leur relation en une mise en scène ritualisée de la soumission : 

La lettre exige de Klemmer qu’Erika défaille de joie et de volupté, 

il n’a qu’à suivre les instructions à la lettre. Qu’avec volupté il lui 
flanque une bonne série de claques. Un grand merci d’avance ! – 

S’il te plaît, ne me fais pas mal, est écrit, illisible entre les lignes. 
S’étouffer sur la queue dure comme pierre de Klemmer tout en 

étant coincée à ne plus pouvoir bouger, voilà ce que souhaite la 

femme. Ce qui est écrit là est le fruit de longues années de 
réflexions sécrètes. Jelinek (1983, p. 201) 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

148 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

Ce passage, à première vue, semble exprimer l’aliénation 

extrême d’Erika et son incapacité à établir une intimité affective 

saine. En substituant à une relation égalitaire une transaction de 
violence codifiée, elle donne à voir une subjectivité abîmée, où le 

langage devient un instrument de contrôle froid et déshumanisé. 
L’écriture de la lettre apparaît alors comme le symptôme d’un 

isolement émotionnel radical, où les affects sont transposés dans 
un imaginaire sadomasochiste, comme ultime forme de 

communication. Cependant, cette scène peut également être lue 
à travers une grille d’analyse féministe, où la lettre constitue un 

espace d’affirmation. Par l’acte d’écrire, Erika s’approprie une voix 
jusque-là étouffée par les figures d’autorité – maternelle et 

masculine. Elle n’est plus simple réceptrice de violence, mais 
autrice d’un scénario où elle définit elle-même les termes de la 

soumission.  

À ce titre, l’écriture devient un geste performatif de 

subjectivation : elle transforme son mutisme en un langage 
autonome, certes marginalisé, mais porteur de pouvoir. Ce geste 

n’est pas sans rappeler celui de Ramatoulaye dans Une si longue 
lettre de Mariama Bâ, qui, après « trente années de silence », fait 

entendre sa voix avec vigueur : Cette fois-ci je parlerai. Ma voix 
connaît trente années de silence, trente années de brimades. Elle 

éclate violente, tantôt sarcastique, tantôt méprisante. Bâ (1979, 
p. 85) Comme Ramatoulaye, Erika brise le silence imposé par les 

normes sociales à travers une écriture transgressive. Dans une 
lecture croisée, Gallimore interprète ce type de démarche comme 

une stratégie de résistance : Écrire, c’est parler, c’est manifester 

sa révolte contre le silence imposé, c’est exprimer sa victoire sur 
le tabou et sur les coutumes qui ont longtemps muselé sa bouche. 

Gallimore (1997, p. 17) Ces figures féminines s’inscrivent ainsi 
dans une lignée de femmes qui refusent les contraintes 

discursives héritées d’un ordre patriarcal en forgeant un langage 
qui leur est propre, souvent dérangeant, mais profondément 

libérateur. 

Dans les sociétés patriarcales, la parole féminine est 
traditionnellement dévalorisée, voire perçue comme dangereuse. 

Kaboré (1987, p. 118) rappelle que cette parole est jugée « 

négative et dangereuse », notamment parce que « la femme n’est 
pas maîtresse de sa bouche ». Cette perception : 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

149 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

du caractère prolixe du verbe féminin est très répandue dans les 

sociétés africaines : chez les Moose, on pense que la femme est 

congénitalement incapable de contrôler sa parole…. Elle saisit la 
moindre situation malencontreuse pour laisser libre cours à ses 

paroles désordonnées, dont les conséquences peuvent être 
imprévisibles. C’est pourquoi la liberté d’expression de la femme 

est scrupuleusement codifiée et même restreinte par la société 
des hommes lorsqu’il s’agit d’affaires sérieuses à traiter. Des 

règles et des interdits sont autant de garde-fous qui obligent la 
femme à un usage modéré de sa parole. Kaboré (1987, p. 118) 

Ces croyances conduisent à une codification stricte de la 

parole des femmes, considérée comme potentiellement 

subversive. Certaines croyances attribuent même à la 
physionomie féminine une incapacité congénitale à retenir ses 

mots : La femme étant privée de la pomme d’Adam… est 
incapable de retenir ses paroles ; aucun obstacle ne les freine 

dans la gorge pour lui laisser le temps de réfléchir… C’est pour 
cela que la parole de la femme en colère est dangereuse. Kaboré 

(1987, p. 118) Ainsi, écrire devient pour Erika un acte politique : 
elle utilise l’écriture non pas pour communiquer selon les normes 

admises, mais pour perturber, déranger et revendiquer son droit à 
une parole autre, inscrite dans le corps. 

Le corps, précisément, constitue dans l’œuvre un second 
espace de réappropriation. Dans une scène particulièrement 

suggestive, le corps d’Erika est miniaturisé, réifié, offert à la 
manipulation de Klemmer : 

Ce petit personnage piétine sa cervelle. La femme devant lui se 

ratatine à l’échelle miniature. On peut la jeter comme une balle 
sans la rattraper. On peut aussi la dégonfler. Elle se fait petite 

exprès [...] Erika compte acheter d’autres accessoires jusqu’à ce 
que nous nous soyons constitué un petit ensemble d’instruments 

de torture. Jelinek (983, p. 196) 

Face à une sexualité patriarcale qui la nie, Erika tente 

paradoxalement de se réapproprier son corps par la douleur et 
l’avilissement. À l’instar de nombreuses héroïnes de la littérature 

contemporaine, son corps devient le théâtre d’un conflit intérieur, 
lieu de dépossession mais aussi de résistance. Dans Le Deuxième 

Sexe, Simone de Beauvoir analyse ce paradoxe : Elle proteste 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

150 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

contre la pénétration qui la déflorera : elle proteste en l’annulant. 

[...] Elle est surtout sadique : en tant que sujet autonome, elle 

fouaille, bafoue, torture cette chair dépendante, cette chair 
condamnée à la soumission qu’elle déteste. De Beauvoir (1949, p. 

410) 

L’automutilation et la sexualité violente deviennent ainsi 
pour Erika des modalités de reconquête. Gallimore (1997, p. 92) 

l’exprime en affirmant que « la femme se récupère et récupère sa 
chair, et ‘fait vivre une partie de soi’ que la société voudrait 

s’approprier ». Ce processus se reflète clairement dans un extrait 
particulièrement brutal de la lettre qu’Erika adresse à Klemmer : 

Par écrit j’exige de toi certaines jouissances [...] Flanque-moi une 

bonne série de claques ! N’écoute pas si je dis non. Ne viens pas 
si j’appelle. Ne cède pas si je supplie. En ce qui concerne ma 

mère : ignore-la. Jelinek, (1983, p. 200) Ici, le langage du désir 
est intégralement codifié par la logique de la domination et de la 

soumission. La sexualité décrite ne relève plus d’une quête de 
plaisir partagé, mais d’une mise en scène du pouvoir, où Erika 

reste pourtant paradoxalement l’autrice.  

Cette configuration s’éloigne des schémas romanesques 
traditionnels où l’épanouissement sexuel de la femme est associé 

à l’amour romantique. Jelinek déconstruit cette norme en 

montrant comment les désirs féminins peuvent s’exprimer hors 
des cadres narratifs et moraux imposés. En refusant à son 

personnage féminin la possibilité d’un accomplissement personnel 
par l’amour ou une sexualité libératrice, l’autrice critique 

frontalement les attentes narratives genrées. La Pianiste met ainsi 
en lumière les violences symboliques et physiques qui pèsent sur 

le corps et la parole des femmes, tout en leur offrant des 
stratégies de réappropriation souvent ambivalentes. 

 
  3.2. Langage féminin contaminé 

La parole d’Erika demeure empoisonnée par la structure 
violente qui l’a façonnée — domination maternelle, pression 

sociale, perversions intimes. Il n’y a ni guérison ni réconciliation 
dans son discours. Erika manifeste clairement un désir de se 

rebeller : A partir de considérations artistiques générales et 

personnelles, Erika en arrive à cette conclusion mathématique : 
après s'être tant d'années soumise à sa mère, jamais elle ne 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

151 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

pourrait se soumettre à un homme. Jelinek (1983, p. 10) Ici, 

Erika tente de se constituer en sujet en disant non. Mais ce refus 

de soumission n’ouvre pas vers une parole autonome. À la 
première lecture, ce non à la domination masculine pourrait être 

une première forme de parole féminine, c’est-à-dire une voix qui 
se dresse contre l’ordre patriarcal. 

 Erika ne veut pas prolonger le cycle de dépendance qui l’a 

détruite. Ici, la parole féminine apparaît donc comme résistance. 
Cependant, cette parole est récupérée par les structures de 

pouvoir en ce sens que le seul langage dont dispose Erika pour 
dire sa révolte est celui de la domination violente 

(sadomasochisme). Elle est donc incapable d’inventer un langage 

nouveau pour exprimer son autonomie. Même dans son refus de 
la soumission, elle reste prisonnière du discours patriarcal. Le 

même constat se fait dans le passage suivant : A la façon d’un 
kamikaze elle utilise son propre corps comme arme, puis avec 

l’extrémité de son instrument, du violon ou de l’alto plus lourd, se 
reprend à cogner dans ces gens qui rentrent tout poisseux du 

travail. Jenilek (1983, P. 12) Le terme « kamikaze » suggère un 
geste extrême, suicidaire et sacrificiel. L’héroïne, une musicienne, 

utilise son corps comme une arme : son existence même devient 
instrument de destruction. Cela traduit la désespérance radicale : 

elle n’a pas d’autre langage que l’autodestruction pour s’affirmer. 
Face à son incapacité de se faire entendre par la parole, elle fait 

parler son corps. Mais ce corps n’est pas érotisé de façon 
libératrice, il est violenté et instrumentalisé.  

On remarque, par ailleurs, que les instruments musicaux (le 
violon, l’alto) ne servent plus à égayer, mais sont transformés en 

objet de violence en ce sens qu’ils deviennent des armes 
d’insurrection pour la protagoniste. Ce détournement du rôle 

assigné semble être une critique de l’auteure au sujet de la 
musique institutionnelle, qui au lieu de permettre l’expression de 

soi, opprime l’individu. Jelinek révèle ainsi que la femme, réduite 
au silence par les institutions patriarcale et musicale utilise son 

propre corps comme une arme pour se révolter, au risque de se 
nier elle-même car cette violence est renvoyée contre son propre 

corps.  

Privée de parole, la femme fait de son corps et son art des 

armes de résistance. Mais cette parole corporelle est violente, 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

152 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

suicidaire, et ne touche pas le vrai pouvoir (patriarcat, 

institutions) : elle se retourne contre elle-même et contre les 

autres. C’est une parole récupérée et pervertie : au lieu d’être 
libératrice, elle se traduit par la destruction, mieux 

l’autodestruction comme si le seul langage accessible à la femme 
était celui de la violence et de la mort. La subversion entreprise 

par Jelinek atteint ses limites. Le langage comme remède échoue 
à se libérer complètement. Il n’y a ni dénouement libérateur, ni 

catharsis : seulement un témoignage de l’impasse. Le langage 
reste enlisé dans la tragédie — son pouvoir de transformation est 

freiné, malgré sa puissance dénonciatrice.  

L’écriture ne réforme pas, elle expose. Ainsi, La Pianiste 

demeure un témoignage d’échec productif : un texte qui apprend 
à faire du bruit avec ce qui est indicible. Il parle de la dualité 
féminine traumatisée sans offrir de renaissance ; il dit l’indicible, 

mais laisse ouvert le drame. L’absence de solution consolatrice 

fait sens : c’est dans cette tension non résolue que réside le geste 
littéraire de Jelinek, qui refuse la consolation au profit d’une 

conscientisation dérangeante. Le roman ne propose aucune 
rédemption ni retour à l’innocence : chaque mot rappelle le cadre 

oppressif, et l’acte même de parler — même pour résister — est 

traversé par la violence. La parole subversive est donc 
ambivalente : nécessaire, mais incrustée dans la structure qu’elle 

critique. 
 

Conclusion 
 

Dans La Pianiste, Elfriede Jelinek crée une œuvre littéraire 
d’une rare intensité où s’entremêlent violence symbolique, 

aliénation féminine et critique radicale des normes sociales et 
linguistiques. Le roman ne se limite pas à dénoncer une situation 

individuelle : il expose avec brutalité les effets du patriarcat sur la 
construction de la subjectivité féminine et l’accès des femmes à la 

parole. Erika Kohut, la protagoniste, subit une double oppression 
familiale et sociale. Élevée dans la répression de ses désirs et de 

sa liberté, incapable de s’exprimer pleinement, elle incarne un 

féminin en crise, empêché de dire, de vouloir et d’exister dans un 
monde dominé par des structures de pouvoir rigides. 

Face à cette aliénation, Jelinek adopte une écriture 
subversive qui déconstruit les codes du roman traditionnel. Sa 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

153 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

langue fragmentée, parfois choquante, s’inscrit dans la lignée des 

théories de l’écriture féminine (Kristeva, Cixous, Irigaray), pour 

qui le langage peut devenir un espace de résistance quand il est 
investi par le corps et le refoulé. L’écriture donne ainsi forme à 

une parole blessée, instable, mais qui résiste à la normativité du 
langage dominant. 

Cependant, cette réappropriation reste problématique. La 

Pianiste ne propose pas une reconquête sereine de la parole 
féminine, mais met au contraire en lumière ses limites 

structurelles. Loin d’une catharsis, le roman montre que le 
langage reste marqué par la violence qu’il dénonce, exposant la 

faille d’un sujet féminin disloqué, prisonnier du pouvoir. L’écriture 

subversive de Jelinek n’offre donc pas une récupération linéaire 
ou triomphante, mais une mise en crise du langage et un 

dévoilement de l’impossibilité de dire dans un monde où le 
féminin est marginalisé. 

Pourtant, dans cette impasse, réside une puissance : celle 

d’écrire l’indicible, de faire entendre une voix dérangeante qui 
résiste et dénonce les fondements du pouvoir symbolique. La 

Pianiste s’affirme ainsi comme un roman féministe majeur et une 
œuvre profondément politique, où le langage devient le théâtre 

du conflit entre domination et subjectivité. Plutôt que des 

réponses, Jelinek nous confronte à une question essentielle : 
comment parler et écrire quand le langage même est traversé par 

l’oppression ? 

De ce fait, l’analyse de La Pianiste transcende le simple 
cadre d’une étude littéraire. Elle questionne les conditions mêmes 

de possibilité d’une parole féminine dans des sociétés encore 
tenues par des formes systémiques d’aliénation. En révélant les 

mécanismes de domination à l’œuvre dans la langue, l’éducation, 
la famille et la culture, Jelinek ouvre un espace de réflexion 

critique sur nos propres structures sociales. 

En cela, cette réflexion révèle la littérature comme un 

instrument incontournable de déconstruction des normes, c’est-à-
dire un levier politique et symbolique qui éclaire les enjeux 

contemporains de genre, de pouvoir et de représentation. Lire 
Jelinek aujourd’hui, c’est affronter la violence encore à l’œuvre 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

154 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

dans les rapports sociaux et repenser les conditions d’une parole 

véritablement libératrice. 

 
Bibliographie 

 
- ADORNO Theodor, 1974. Théorie esthétique, Klincksieck, 

Paris 
- BÂ Mariama, 1979. Une si longue lettre, Nouvelles Éditions 

Africaines, Dakar 
- BARTHES Roland, 1957. Mythologies, Éditions du Seuil, 

Paris 
- DE BEAUVOIR Simone, 1949. Le Deuxième Sexe, tome I : 

Les faits et les mythes, Gallimard, Paris 
- BERGMANN Franziska & SCHÖßLER Franz, 2012. 

Gender Studies, transcript Verlag, Bielefeld 
- BEYALA, Calixthe, 1987. C’est le soleil qui m’a brûlée, 

Stock, Paris 

- BIRKETT Jennifer, « Elfriede Jelinek’s The Piano Teacher: 
Music, Misogyny and the Repressed », Modern Austrian 

Literature, vol. 31, n°2, 1998, pp. 1–20. 
- BONI Tanella, 2011. Que vivent les femmes d’Afrique !, 

Éditions de la Renaissance Africaine, Dakar 
- BORGOMANO Madeleine, « Le roman au féminin : voix et 

écritures », Europe, n°779, 1994, pp. 84–91. 
- BOURDIEU Pierre, 1998. La Domination masculine, 

Éditions du Seuil, Paris 
 

- BUTLER Judith, 2005. Trouble dans le genre (trad. fr. de 
Gender Trouble, 1990), La Découverte, Paris 

- BUTLER Judith, 2007. Gender Trouble, Routledge, New 
York 

- CIXOUS Hélène, 1975. Le Rire de la Méduse, L’Arc, Paris 

- FOUCAULT Michel, 1975. Surveiller et punir, Gallimard, 
Paris 

- GALLIMORE Renée-Nicole, 1997. L’Écriture féminine et la 
dictée du silence, L’Harmattan, Paris 

- HONEGGER Gaby, 2001. Le corps et l’écriture chez Elfriede 
Jelinek, Slatkine, Genève 

- HORVÁTH Márta, 2015. Écrire contre le silence : l’œuvre 
d’Elfriede Jelinek, Classiques Garnier, Paris 



Kouassi Djoukouo Josiane Eunisse 
 

155 
 

 Revue EVALU’A Experts et Evaluateurs d’Afrique 2025 n°6 

- IRIGARAY Luce, 1977. Ce sexe qui n’en est pas un, 

Éditions de Minuit, Paris 

- JELINEK Elfriede, 1989. La Pianiste, Éditions du Seuil, 
Paris  

-                        , 1992. Les amantes, Jacqueline Chambon, 
Nîmes 

- KABORÉ Blandine, 1987. La Femme et la parole : pour 
une parole féminine libre dans la tradition moaga, 

L’Harmattan, Paris 
- KRISTEVA Julia, 1980. Pouvoirs de l’horreur : Essai sur 

l’abjection, Éditions du Seuil, Paris 
- NÜNNING Vera & NÜNNING Ansgar, 2004. 

Erzähltextanalyse und Gender Studies, Metzler, 
Stuttgart/Weimar 

- SPIVAK Gayatri Chakravorty, 2020. Les subalternes 
peuvent-elles parler ? Éditions Amsterdam, Paris 

- VOGEL Julia, « Intertextualité et stratégie de la subversion 

dans l’œuvre de Jelinek », Germanica, n°46, 2010, pp. 17–
29.  


