REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

« PHILOSOPHIE DE L'ESPERANCE : POUR UNE
ETHIQUE DU RENOUVEAU EN AFRIQUE »

Thérése SAMAKE

Enseignante-chercheure, Maitre-Assistant en Philosophie
Université Catholique de I'Afrique de I'Ouest-Unité Universitaire
a Bamako

mathere@hotmail.fr

+223 76 05 49 57

Résumeé

Et si I'Afrique ne devait pas seulement étre repensée depuis ses manques,
mais depuis ses forces silencieuses ? Cet article propose une relecture
philosophique de la situation africaine contemporaine a partir de
I'espérance, non comme naiveté, mais comme vertu éthique, force de
résistance et moteur de renouveau. Face aux impasses héritées de la
colonisation et aux limites des modéles technocratiques de
développement, il met en lumiére les ressources culturelles, spirituelles
et politigues du continent : hospitalité, solidarité, résilience, sens du
commun. L'approche interdisciplinaire mobilisée permet d'explorer les
responsabilités des intellectuelles, éducateur-rice's, dirigeantes et
communautés dans la refondation du lien social. L'Afrique apparait ici
comme pleinement actrice, capable de porter une parole forte et
singuliére dans un monde en quéte de repéres et de sens.

Mots-clés : Afrique, éthique, espérance, leadership, mondialisation

Abstract

What if Africa were not to be rethought from her deficiencies, but from
her silent strengths? This article offers a philosophical rereading of the
contemporary African condition through the lens of hope — not as
naiveté, but as an ethical virtue, a force of resistance, and a driver of
renewal. In response to colonial legacies and the failure of technocratic
development models, it highlights the continent’s cultural, spiritual, and


mailto:mathere@hotmail.fr

REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

political resources: hospitality, solidarity, resilience, and a deep sense of
community. Through an interdisciplinary approach, the article explores
the roles and responsibilities of intellectuals, educators, leaders, and
communities in rebuilding the social fabric. Africa emerges as a full-
fledged actor, offering a unique voice in a world searching for new
meanings and directions.

Keywords: Africa, ethics, globalization, hope, leadership

Introduction

A I'heure ol les sociétés africaines affrontent de multiples
crises, politiques, sociales, sécuritaires et culturelles, la
question d'un nouveau départ pour [I'Afrique devient
incontournable. Ce défi ne se limite pas aux seuls aspects
géopolitiques ou économiques : il engage la maniére de
concevoir I'humain, le pouvoir, la justice et le lien social, la ou
I'histoire semble avoir refermé I'horizon du sens sous le
poids des désillusions, des ruptures et des dominations
héritées.

Dans ce contexte, trop souvent, I'Afrique est pergue comme
un continent en attente : daide, de stabilité, de
reconnaissance. Pourtant, derriere les blessures du passé et
les blocages du présent, persistent des ressources éthiques,
culturelles et spirituelles susceptibles de nourrir une autre
maniere de faire société et d'envisager la place de I'Afrique
dans le monde. Le vrai défi consiste alors a penser I'Afrique
non plus a partir de ses manques, mais depuis ce qu'elle peut
offrir, en privilégiant une lecture par I'espérance.

Mais qu'entend-on, ici, par espérance ? Dans le cadre de cet
article, I'espérance ne se réduit ni a une attente passive hi a
un optimisme naif. Suivant la tradition philosophique de
Gabriel Marcel, Paul Ricceur ou Cornel West, elle s'entend



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

comme une vertu éthique, une posture lucide face aux
épreuves, refusant le fatalisme et porteuse d'un engagement
pour le futur. La philosophie de I'espérance affirme cette
capacité a résister au désespoir, a transformer la mémoire
blessée en force projective et a ouvrir la possibilité pour les
individus comme pour les sociétés africaines d'inventer leur
avenir, méme dans lincertitude. Loin d'étre un simple
supplément d'dme ou un refuge spirituel, I'espérance devient
ainsi un moteur actif de reconstruction collective, enraciné
dans la critique de soi et la mémoire, tourné vers la
reconnaissance, la création et la responsabilité.

La problématique centrale s'énonce alors ainsi : comment
I'espérance peut-elle devenir le moteur d'un nouveau départ
pour |'Afrique, d la fois enraciné dans ses traditions et
ouvert aux défis contemporains ? Autrement dit, quels sont
les obstacles & surmonter, les ressources a mobiliser, les
responsabilités a assumer pour que I'Afrique ne soit plus un
simple objet de développement, mais un sujet pensant et
agissant dans la mondialisation?

L'hypothese guidant cette réflexion est la suivante : loin
détre condamnée a l'attente, I'Afrique peut devenir un
espace de proposition éthique pour le monde, a condition de
se réapproprier son histoire, ses valeurs, ses savoirs et de
transformer I'espérance en engagement concret. Elle
dispose déja, dans ses traditions sociales et ses élaborations
contemporaines, des ressources pour inventer de nouvelles
fagons de concevoir le développement, la communauté, la
justice et I'universel.

Pour explorer cette perspective, le choix méthodologique
privilégie résolument linterdisciplinarité et la critique.
Cette approche se justifie par la complexité de l'objet:



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

penser le renouveau africain a partir de |'espérance exige de
croiser la philosophie politique et I'éthique sociale (avec
Mbembe sur la mémoire blessée et Hountondji pour la
critique épistémologique), la philosophie de I'espérance
(Marcel, Ricceur, West), la pensée postcoloniale et la critique
des modeéles de développement (Sarr, Abiola, Nyamsi), mais
aussi l'anthropologie des valeurs africaines (Ubuntu,
bisoité, an taala ye nyogon ye!, etc.) et la phénoménologie de
la reconnaissance. Ce croisement disciplinaire est
nécessaire pour ne pas rabattre la réflexion sur un seul
schéma d'analyse, mais pour permettre une lecture fine,
sensible aux réalités concrétes, attentive a la mémoire
collective, a la pluralité des voix, aux pratiques sociales et
aux aspirations de transformation. Il s'agit de dépasser
l'alternative stérile entre systématisme théorique et
empirisme local, en faisant dialoguer histoire et imagination
sociale, critique et proposition, enracinement et ouverture.
Dans cette perspective, la réflexion s'organise autour de
trois axes complémentaires: d'abord, une analyse de la
mémoire blessée du continent et des limites des paradigmes
dominants du développement ; ensuite, une exploration des
valeurs africaines et des figures de I'espérance pouvant
fonder une éthique renouvelée ; enfin, une mise en lumiére
des responsabilités a assumer pour transformer cette
espérance en praxis, socle d'une mondialisation a visage
humain. Penser [|'Afrique depuis I'espérance, c'est ainsi

! Ubuntu: « Je suis parce que nous sommes », concept de I'Afrique australe désignant la valeur
de l'interdépendance et de la solidarité communautaire.

Bisoité: « &tre-nous », philosophie relationnelle originaire du Congo (RDC) valorisant la co-
construction du « nous ».

An taala ye nyogon ye : « nous cheminons les uns avec et par les autres », expression bambara
(Mali) illustrant la solidarité active et I'interdépendance collective



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

tenter de réconcilier mémoire et création, critique et
reconstruction, pour faire de I'espérance une force éthique,
lucide et féconde, apte a éclairer la quéte d'un avenir
commun.

1. L'Afrique entre mémoire blessée et désir de renouveau

Penser un nouveau départ pour I'Afrique suppose d'affronter
lucidement un passé traversé par les blessures de la
colonisation mais aussi par des combats fondateurs. Ce
travail de mémoire va au-dela d'une simple relecture du
passé : il s'agit de saisir comment cette histoire continue de
peser sur le présent tout en portant la possibilité d'un avenir
différent. Loin d'étre figée ou seulement douloureuse, la
mémoire africaine est vivante et ambivalente, constituant a
la fois un héritage de violences et un réservoir de
significations, de ressources pour |'action et de potentialités
créatives. Comme le rappelle Achille Mbembe, il demeure de
I'expérience coloniale « des entailles, voire des lésions »,
mais aussi la capacité a transformer ces cicatrices en
moteurs de pensée et de création (Mbembe, 2013, p. 19).

L'Afrique n'a jamais cessé de résister, de penser et de créer,
méme face aux ruptures les plus profondes. Le véritable
enjeu, aujourd'hui, est de ne pas réduire la mémoire au statut
de fardeau mais d'en faire le socle d'une aspiration au
renouveau. Pour cela, il convient d'aller au-dela des logiques
victimaires afin de relire les luttes passées comme des
impulsions pour des pratiques nouvelles. Cette dynamique est
exigeante: elle demande d'associer la lucidité sur les
blessures du passé a la confiance dans la capacité du
continent a se réinventer, suivant la conviction de Frantz



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

Fanon selon laquelle chaque génération a une mission a
découvrir et a accomplir (Fanon, 1961, p. 178). C'est dans ce
dialogue continu entre mémoire blessée et désir de
renouveau qu'émerge le potentiel d'une véritable
transformation africaine.

1.1. Héritages de la colonisation, instabilités
postindépendance, crises actuelles

L'héritage de la colonisation en Afrique de I'Ouest,
notamment au Mali, au Burkina Faso et au Niger, constitue
une fracture vive qui continue de hanter le présent. Cet
héritage ne se limite pas a un épisode historique révolu: il
s'agit d'un ensemble de mécanismes, de structures et de
représentations qui se sont perpétués bien au-dela des
indépendances. La colonisation a profondément bouleversé
les équilibres locaux en imposant des logiques
d'administration, d'éducation, de religion et de
développement souvent étrangéres aux dynamiques internes
des sociétés africaines. Par exemple, les autorités coloniales
francaises avaient divisé les territoires en zones dites
"utiles" et "inutiles", concentrant les investissements sur les
premiéres tout en marginalisant les secondes (Rescue.org,
2024). Cette politique a laissé des traces durables dans la
répartition des ressources et des infrastructures.

En reconfigurant l'espace politique par la violence, la
colonisation a fragmenté les sociétés précoloniales tout en
instaurant une aliénation symbolique durable. L'autorité, la
modernité et la légitimité étaient pergues comme venues
dailleurs, renforgant une dépendance psychologique et
institutionnelle. Cette aliénation s'est prolongée apres les
indépendances, lorsque les Etats postcoloniaux ont souvent



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

reconduit les structures héritées du colonisateur:
centralisation excessive, bureaucratie rigide et mépris des
savoirs endogeénes. Comme le note O. De Sardan (2023, p.
45), dans L'enchevétrement des crises au Sahel, « ces Etats
ont échoué a intégrer leurs régions marginalisées ou a
répondre aux besoins socio-économiques des populations ».
Dans des pays comme le Mali, le Burkina Faso et le Niger,
I'indépendance n'a pas toujours été synonyme de rupture
avec le passé colonial. Les jeunes élites formées dans les
institutions coloniales ont rarement su ou pu instaurer des
formes de gouvernance véritablement enracinées dans les
réalités locales. Au Mali, cette tension s'est manifestée par
une succession de coups d'Etat et une crise persistante de
I'Etat dans le nord et le centre du pays. Le Burkina Faso a
connu une expérience unique sous Thomas Sankara, mais sa
tentative de transformation radicale a été brutalement
interrompue par son assassinat en 1987. Quant au Niger, il
reste marqué par une instabilité chronique due a sa
vulnérabilité structurelle et a la porosité de ses frontieres
(GlobalR2P.org, 2025). Ces trois pays illustrent un constat
partagé: I'échec partiel du modéle étatique hérité de la
modernité coloniale. Les institutions publiques sont souvent
pergues comme déconnectées des réalités locales ou
incapables d'assurer la sécurité et le développement. Cette
défiance & I'égard des Etats sest accentuée avec
I'émergence de crises multiples: montée du radicalisme
religieux, déplacements forcés de populations et cycles
récurrents de coups d'Etat.

Les crises actuelles - qu'il s'agisse des coups dEtat récents
(Mali en 2020-2021 ; Burkina Faso en 2022 ; Niger en 2023),
de la montée du djihadisme ou encore du rejet croissant des



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

anciennes puissances coloniales - traduisent un malaise plus
profond : une crise structurelle du sens. A quoi sert IEtat?
Pour qui gouverne-t-il ? Sur quelles bases morales repose-t-
il? Ces questions restent sans réponse pour une jeunesse
majoritaire qui ne trouve ni emploi ni récit mobilisateur
(Lépez Martinez, 2024). Dans ce vide idéologique et
institutionnel s'engouffrent les groupes armés, les idéologies
violentes et les utopies désespérées. La misére endémique,
la corruption rampante et l'intervention étrangere pergue
comme ambigué aggravent encore cette situation.

Et pourtant, tout n'est pas sombre. Dans les marges rurales
comme dans les centres urbains émergent des formes
inédites de résistance et de résilience. Les femmes jouent
un rdle central dans la continuité sociale malgré leur
invisibilisation dans les narrations politiques dominantes. Les
leaders religieux, éducateurs et artistes relaient un besoin
profond de transformation éthique. Des initiatives
communautaires locales témoignent également d'une
capacité a réinventer des solidarités face aux défis
contemporains (Save the Children International, 2024).
Pour que ces dynamiques positives puissent prospérer, il est
indispensable d'affronter cette mémoire blessée avec
lucidité - ni victimisme ni déni - afin que I'histoire devienne
un levier pour construire un avenir qui ressemble a I'Afrique
elle-méme. Comme l'affirme A. Mbembe (2013, p. 19),
dans Critique de la raison négre, « il ne s'agit pas seulement
d'oublier ou de commémorer le passé mais d'en faire un
espace critique pour penser autrement ». Cela exige un
travail collectif sur les fondements éthiques du vivre-
ensemble et sur la signification méme de la dignité humaine.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

1.2. Limites des approches technocratiques ou
économiques du développement

Face aux nombreux défis qui assaillent I'Afrique de I'Ouest,
les réponses dominantes des institutions internationales et
des gouvernements ont souvent privilégié des logiques
technocratiques fondées sur des indicateurs économiques :
croissance du PIB, expansion des infrastructures, insertion
accrue dans les marchés globaux. Si ces stratégies ont
permis certaines avancées visibles — comme |'amélioration
des routes ou l'accés accru aux télécommunications — elles
se sont révélées largement insuffisantes pour répondre a la
profondeur des crises africaines. Elaborées dans les cercles
fermés des grandes institutions financiéres internationales,
ces politiqgues tfraduisent une vision homogénéisante,
universalisante du progrés, fréquemment déconnectée des
réalités sociales et symboliques des populations concernées.
Le premier écueil de ces approches est de réduire I'humain a
une simple variable économique. La personne, loin d'étre
reconnue comme sujet d'un projet de société, y est trop
souvent traitée comme un bénéficiaire passif. L'accent mis
sur les flux d'investissements et les ajustements structurels
néglige les dynamiques culturelles et symboliques locales.
Pour nombre de sociétés ouest-africaines, le développement
ne se réduit pas d une accumulation matérielle : il incarne une
maniere d'habiter le monde, un équilibre a construire entre
les étres et leur environnement. Comme le rappelle Eyong
(2012, p. 7), les modeéles occidentaux de développement ont
souvent imposé des logiques d'industrialisation et de
consommation qui ignorent, voire détruisent, les équilibres
réels de la vie africaine.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

Ces approches technocratiques tendent également a
marginaliser les savoirs locaux et les formes d'organisation
communautaire qui, pourtant, assurent la survie de millions
de personnes. Les politiques agricoles axées sur la
monoculture d'exportation, par exemple, ont contribué a
désagréger des écosystémes sociaux enracinés, sans offrir
d'alternative durable. Dans le cadre du programme Fetsa
Tlala en Afrique du Sud, de nombreux agriculteurs ont
dénoncé l'introduction de semences hybrides mal adaptées
aux contextes locaux et trop coliteuses, révélant le décalage
entre solutions décidées "en haut” et pratiques réelles “en
bas” (NFA & ARDRI, 2015, p. 3). De méme, en Afrique de
I'Ouest, cette disjonction a nourri une méfiance endémique a
I'égard de I'Etat et de ses institutions, fragilisant la
confiance communautaire et la capacité de résilience
collective.

Dans des pays comme le Mali, le Burkina Faso ou le Niger, ce
modele a profondément fragilisé les services publics
essentiels, tels que I'éducation et la santé. Les politiques
d'ajustement structurel des décennies 1980-1990 ont
aggravé la précarité sociale tout en limitant la capacité de
IEtat & répondre aux attentes fondamentales des
populations (Hebinck & Smith, 2022). Cela a renforcé un
sentiment d'abandon et alimenté la défiance envers les
institutions publiques.

Enfin, ces approches reposent trop souvent sur une idée
implicite mais erronée: le développement économique
précéderait la démocratie ou toute réflexion éthique. Il
suffirait alors d'investir dans l'infrastructure pour garantir
cohésion sociale et paix. Or, I'expérience africaine montre
qu'en l'absence de fondement éthique et de vision partagée



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

du bien commun, ces “réussites” techniques ne font
qu'accroitre les inégalités et fracturer les sociétés.

C'est dans ce sens qu'infervient |'avertissement majeur de
Hafsat Abiola: « Le développement doit s'appuyer sur ce qui
fonctionne  localement, notamment sur le sens
communautaire profondément enraciné dans les cultures
africaines» (Africa Renewal, 2024). Pour Abiola, il est
urgent de rompre avec l'illusion des modeles plaqués et
d'accorder la priorité a I'engagement citoyen, au leadership
féminin, a la créativité des jeunes et a la dynamique des
solidarités quotidiennes. C'est a ce niveau, par l'appui aux
pratiques locales, a la transmission des savoirs endogenes et
d la reconnaissance de la capacité d'action réelle des
communautés, que se construit la résilience africaine.

En définitive, il ne s'agit pas de rejeter I'économie ou la
technique mais de mettre I'humain et le collectif au centre
du développement. Le progres véritable ne pourra advenir
que s'il s'enracine dans I'éthique, la justice sociale et
I'espérance. Valoriser les savoirs endogénes et reconnditre
la profondeur du sens communautaire, selon I'appel d'Abiola,
ouvre la voie a une transformation authentique et durable,
fidele tant aux cultures africaines vivantes qu'aux
aspirations les plus universelles.

1.3. Le besoin d'un fondement éthique : pourquoi penser
I'Afrique depuis I'espérance ?

Aprés avoir expérimenté les limites des promesses
politiques postindépendance et les impasses des approches
technocratiques du développement, I'Afrique de I'Ouest
semble arrivée a un point critique ol la reconstruction ne
peut plus s'envisager sans une refondation en profondeur.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

Cette refondation ne saurait se limiter aux dimensions
institutionnelles ou économiques ; elle doit toucher au sens
méme de la vie collective, & la maniére dont les sociétés se
représentent leur avenir, leur responsabilité et leur dignité.
Cest ici qu'émerge la nécessité d'un fondement éthique
solide, non comme un simple supplément d'dme, mais comme
point de départ pour repenser I'Afrique d partir de ce qu'elle
est et de ce qu'elle aspire a devenir.

La philosophie, lorsqu'elle s'intéresse aux questions de
souffrance, de justice et de dignité, ouvre un espace ol peut
se déployer une éthique de l'espérance. Il ne s'agit pas ici
d'un optimisme naif, mais d'une posture réaliste qui prend
acte des blessures sans s'y enfermer. L'espérance, entendue
dans son sens fort, est cette capacité de se projeter vers
un avenir possible en mobilisant les ressources du présent -
qu'elles soient culturelles, spirituelles ou sociales - méme
lorsque tout semble bloqué. Comme le souligne 6. Marcel
(1944, p. 39), dans Homo Viator, « I'espérance est une vertu
dynamique qui refuse la résignation et ouvre a l'inattendu ».
Elle devient ainsi un acte de résistance face au fatalisme et
un refus de I'échec comme destin.

Dans le contexte ouest-africain, cette espérance s'enracine
dans des expériences concrétes: les traditions de sagesse
valorisant le lien communautaire et la médiation, la créativité
des jeunes générations, les solidarités discrétes des villages
ou encore la mémoire des luttes pour la justice. Ces
dynamiques sont souvent portées par des figures
invisibilisées dans les récits dominants: les femmes qui
assurent la continuité sociale, les leaders religieux qui
conjuguent foi et souci du bien commun, ou encore les
artistes qui réinventent sans cesse le langage du possible.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

Ubuntu, par exemple, incarne cette éthique relationnelle :
« Je suis parce que nous sommes » (Ewuoso & Hall, 2019),
rappelant que l'identité individuelle est profondément
enracinée dans le collectif.

Penser |'Afrique depuis I'espérance revient a refuser de
réduire le continent d ses manques ou a ses échecs. Cest
reconnditre sa capacité de recommencement a partir de ses
propres forces. Cette démarche exige un travail critique sur
la mémoire et une confiance retrouvée dans les ressources
endogeénes pour tracer une voie originale. Comme le note
Cornel West dans son concept de "radical love", il s'agit d'une
« espérance enracinée dans la mémoire et orientée vers une
praxis révolutionnaire » (West, 2017). Pour I'Afrique, cela
signifie se remettre debout non pas malgré ses blessures,
mais en s'appuyant sur elles pour construire un avenir
commun.

Le recours a l'espérance comme principe éthique trouve
également des échos dans la pensée religieuse
contemporaine. Le Pape Frangois affirme que « |'espérance
est cette force humble mais tenace qui nous remet debout »,
méme au milieu des ruines (Spes non confundit, 2024). Cette
vision rejoint celle de P. Ricoeur pour qui I'espérance est une
vertu politique: elle soutient I'action dans les périodes de
transition en permettant d'imaginer ce qui n'existe pas
encore (La Mémoire, I'Histoire, I'Oubli, 2000).

Pour I'Afrique de I'Ouest, penser depuis I'espérance implique
donc une réinvention collective autour d'un socle éthique
partagé. Cela nécessite un dialogue constant entre mémoire
et création: revisiter les luttes passées non pas pour s'y
enfermer mais pour en tirer des legons fécondes;
reconnditre les forces vives du présent ; et imaginer un futur



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

enraciné dans les valeurs africaines fout en étant ouvert aux
défis universels. C'est cet équilibre entre enracinement et
ouverture qui pourra servir de fondement a un véritable
renouveau.

2. Une éthique de l'espérance : entre enracinement et
ouverture

L'espérance, pour devenir un principe éthique et une force
de transformation, doit dépasser le simple discours pour
s'enraciner dans ce qui est vivant et porteur de sens au sein
des sociétés. Dans le contexte ouest-africain, elle puise sa
force dans les ressources culturelles, spirituelles et sociales
du continent. L'histoire des peuples africains montre que
chaque période de crise a vu émerger des formes de
résilience ol le lien communautaire, la sagesse ancestrale et
la créativité populaire ont joué un réle central. Par exemple,
la philosophie d'Ubuntu, qui valorise I'interdépendance et la
solidarité, illustre cette capacité a maintenir une cohésion
collective face aux défis (Ubuntu Philosophy, 2025).

Cependant, une espérance enfermée dans la nostalgie ou
limitée a la mémoire ne saurait suffire. Il ne s'agit pas de
revenir au passé, mais de réinterpréter les héritages a la
lumiére des défis contemporains. Cette démarche implique
une ouverture au monde sans se dissoudre en lui : dialoguer
avec d'autres ftraditions philosophiques, religieuses et
politiques tout en préservant ce qui fait la singularité
africaine. Cette tension entre enracinement et ouverture
est essentielle pour construire une éthique capable de
soutenir un véritable projet de société. Comme le souligne
Bolaji Bateye dans Well-Being in African Philosophy,



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

"I'¢thique africaine repose sur une vision du bien-Etre
collectif qui peut enrichir les dialogues interculturels sur la
justice et la dignité partagée" (Bateye et al., 2023, p. 89).
L'objectif d'une éthique de l'espérance est donc double :
mettre en lumiére les ressources propres aux sociétés
africaines - telles que les traditions de solidarité, les
logiques communautaires d'interdépendance et le sens de
I'hospitalité - tout en explorant les possibilités d'un dialogue
fécond avec d'autres courants de pensée. Ces ressources
incluent également les figures de résistance morale et les
¢élans de créativité sociale portés par les peuples. Par
exemple, la tradition des tontines en Afrique subsaharienne
illustre  comment des  mécanismes  économiques
communautaires peuvent répondre aux besoins locaux tout
en renforgant les liens sociaux (Philanthropy in Black
Communities, 2024).

En parallele, cette éthique doit s'ouvrir aux valeurs
universelles qui appellent a refonder I'humanité sur des
principes communs tels que la fraternité et la justice. Les
initiatives interculturelles comme celles promues par le
CERAV/Africa démontrent que l'interaction entre identités
locales et globales peut &tre une source de paix durable
(CERAV/Africa  Conference Report, 2024). Cette
articulation entre profondeur locale et ouverture universelle
peut donner naissance a une espérance agissante : une force
capable d'éclairer le présent tout en dessinant les contours
d'un avenir plus humain.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

2.1. Valeurs africaines mobilisables : solidarité,

hospitalité, résilience
Si I'espérance doit s'enraciner pour ne pas se dissoudre dans
I'abstraction, elle doit s'appuyer sur des valeurs vivantes,
profondément inscrites dans les pratiques quotidiennes des
sociétés africaines. En Afrique de I'Ouest, des piliers tels
que la solidarité, I'hospitalité et la résilience structurent le
lien social et offrent un socle éthique pour penser un avenir
collectif. Ces valeurs ne sont pas de simples principes
moraux: elles sont vécues, incarnées dans les récits, les
rites et les maniéres d'habiter le monde.
La solidarité, tout d'abord, ne se pense pas seulement comme
un devoir, mais comme une condition organique de la vie
communautaire. Elle trouve une expression forte dans le
concept malien an taala ye nyogon ye (« nous cheminons les
uns avec et par les autres»), qui meft en avant une
interdépendance dynamique ol chacun contribue activement
au bien-2tre collectif. Ce principe traduit une solidarité
active, otl I'entraide est non seulement nécessaire a la survie
mais aussi au maintien de la dignité humaine. Cette idée
rejoint la philosophie d'Ubuntu, développée par Desmond
Tutu et Mogobe Ramose, selon laquelle « je suis parce que
nous sommes ». Dans des contextes sahéliens marqués par la
précarité, cette solidarité devient une forme d'intelligence
collective face da ladversité. Loin de [individualisme
néolibéral, elle offre une matrice possible pour repenser la
justice sociale et la redistribution des ressources a partir
des réalités locales (Ubuntu Philosophy, 2025).
L'hospitalité occupe également une place centrale dans
I'imaginaire et les pratiques africaines. Accueillir I'étranger
ou le vulnérable est pergu comme un acte sacré qui préserve



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

I'harmonie du monde. Cette valeur trouve un écho dans la
pensée de Jacques Derrida qui, dans De I'hospitalité, af firme
que l'ouverture a l'autre est une condition fondamentale de
toute éthique véritable. En Afrique de I'Ouest, I'hospitalité
s'incarne dans des rites, des proverbes et des institutions
qui structurent encore largement les relations sociales. Par
exemple, chez les Fang du Gabon ou les Bulsa du Ghana,
accueillir un étranger est parfois pergu comme accueillir un
ancétre sous une autre forme (Gathogo, 2019). Dans une
époque marquée par le repli identitaire et les tensions
migratoires mondiales, cette tfradition propose un
humanisme relationnel fondé sur louverture et Ia
reconnaissance mutuelle.

Quant a la résilience, elle dépasse largement la simple
capacité d'adaptation passive: elle est une force créatrice
et transformatrice. F. Sarr, dans Afrotopia (2016), insiste
sur cette puissance d'invention propre aux sociétés
africaines, capables de produire du sens et de l'avenir a
partir de leurs blessures mémes. Cette résilience s'exprime
dans divers domaines: culturels, religieux, économiques ou
artistiques. Elle rejoint également la pensée de Paul Ricceur
sur le pardon comme acte actif de dépassement des
blessures historiques (La Mémoire, I'Histoire, I'Oubli, 2000).
Par ailleurs, les femmes africaines incarnent souvent cette
résilience au quotidien: elles sont porteuses de vie et jouent
un rdle clé dans la reconstruction sociale silencieuse
(Mokomane, 2024).

Ces valeurs - solidarité active (an taala ye nyogon ye),
hospitalité et résilience - ne demandent pas a €tre idéalisées
mais reconnues comme des ressources éthiques capables
d'alimenter une vision alternative du monde. Elles



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

constituent le socle d'une espérance enracinée qui tient
ensemble mémoire, responsabilité et avenir. Ace titre, elles
méritent d'étre pleinement intégrées a toute réflexion sur
le développement ou la gouvernance, non comme folklore
moral mais comme philosophie vivante. En mobilisant ces
valeurs pour répondre aux défis contemporains, il devient
possible d'esquisser une vision du futur ot le lien social prime
sur les logiques individualistes et ou chaque communauté
peut contribuer activement a construire un monde plus juste.
Ces valeurs - solidarité active (an taala ye nyogon ye),
hospitalité et résilience - ne demandent pas a €tre idéalisées
mais reconnues comme des ressources éthiques capables
d'alimenter une vision alternative du monde. Elles
constituent le socle d'une espérance enracinée qui tient
ensemble mémoire, responsabilité et avenir. A ce titre, elles
méritent d'étre intégrées pleinement a toute réflexion sur
le développement ou la gouvernance non comme folklore
moral mais comme philosophie vivante. En mobilisant ces
valeurs pour répondre aux défis contemporains, il devient
possible d'esquisser une vision du futur ot le lien social prime
sur les logiques individualistes et od chaque communauté
peut contribuer activement a construire un monde plus juste.

2.2. L'espérance comme vertu éthique : de la posture
spirituelle a la praxis
L'espérance, envisagée comme vertu éthique, dépasse la
simple disposition psychologique tournée vers l'avenir: elle
est une maniére d'’habiter le monde, de soutenir l'action et
de résister au désespoir. 6. Marcel, P. Ricceur et A. Comte-
Sponville ont chacun exploré cette notion, lui conférant une



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

profondeur  conceptuelle qui éclaire les luttes
contemporaines et fonde une responsabilité dans la fragilité.
Pour 6. Marcel, I'espérance est un engagement existentiel et
une fidélité a l'invisible. Dans Homo Viator:, il la décrit comme
une maniére d'étre qui relie a autrui dans une confiance
inébranlable, méme face a la souffrance ou a la mort. Il
écrit: «L'espérance est pour I'ame ce que la respiration est
pour |'organisme vivant. La ol elle manque, I'dme se desséche
et se flétrit» (Homo Viator, 1944, p. 39). Cette espérance
est une résistance contre le nihilisme et une ouverture vers
un avenir auquel on est fidele par anticipation. Dans les
contextes africains marqués par les crises, espérer signifie
affirmer que la dignité humaine reste intacte malgré les
épreuves. Cette posture spirituelle peut €tre interprétée
comme profondément politique: espérer, c'est refuser de
céder a la résignation et croire en la possibilité d'un
renouveau collectif.

P. Ricceur articule I'espérance autour de la mémoire, de la
promesse et de I'action. Dans La mémoire, I'histoire, I'oubli,
il insiste sur la capacité de I'espérance a tenir ensemble le
poids du passé et I'élan vers un avenir réconcilié. Il écrit:
«L'espérance est |'attente d'une possible réalisation, méme
face a lincertitude et a la souffrance» (La mémoire,
I'histoire, l'oubli, 2000, p. 538). Pour Ricceur, espérer ne
consiste pas a hier les injustices ou les échecs ; c'est refuser
qu'ils soient définitifs. L'espérance devient alors une éthique
du possible: agir sans garantie de succes mais avec la
conviction que chaque acte juste contribue a transformer le
monde. Cette approche trouve un écho particulier dans les
sociétés ouest-africaines ot les crises politiques et sociales



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

exigent des engagements lucides pour reconstruire des
communautés déstabilisées.

A. Comte-Sponville propose une lecture laique de I'espérance
dans L'esprit de I'athéisme. Il distingue entre une espérance
religieuse tournée vers l'absolu et une espérance humaine
modeste mais essentielle: celle qui permet d'espérer en
I'homme, en la justice et en le devenir collectif. Il affirme:
«Espérer, c'est refuser de désespérer des autres et du
monde» (L'esprit de [lathéisme, 2006, p. 82). Cette
perspective résonne fortement dans des contextes ou foi
religieuse et engagement civique s'articulent sans se
confondre. L'Afrique peut puiser dans ses fraditions
humanistes et spirituelles pour projeter un avenir commun
fondé sur la solidarité active et le refus du cynisme.

Ainsi comprise, I'espérance n'est pas un luxe réservé aux
temps heureux mais une vertu fondamentale dans les
périodes de crise. Elle est ce que Ricceur appelle « le surplus
d'dme qui permet de ne pas se réduire a I'état de victime ».
Elle donne souffle a I'éthique, orientation a la politique et
horizon a I'histoire. Pour les sociétés africaines confrontées
aux défis contemporains, elle pourrait &tre une clé du
renouveau: non pas comme solution magique mais comme
force intérieure lucide et tenace pour croire que I'avenir
peut tre construit autrement.

Mais pour que l'espérance demeure force vive et
transformatrice, il faut, comme le rappelle Cornel West, voir
en elle "une dynamique de résistance et d'engagement, un
refus lucide de la résignation qui s'incarne dans une praxis
collective" (West, 2017, p. 122). L'espérance, envisagée ainsi,
oblige au passage de la posture spirituelle a la décision



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

éthique et a l'action solidaire, condition méme de tout
renouveau partagé.

2.3. L'Afrique comme « matrice » de relations humaines
alternatives dans un monde fragmenté

Dans un monde de plus en plus fragmenté — polarisé par les
conflits identitaires, traversé par les logiques d'exclusion et
fracturé par les inégalités croissantes — I'Afrique peut
apparditre comme un espace d'émergence de formes
alternatives de relations humaines. Certes, le continent
n'échappe nhi a la violence ni aux contradictions du monde
globalisé, mais il recéle, dans ses structures sociales
profondes, ses traditions de sagesse et ses imaginaires
collectifs, une vision du lien humain qui mérite d'étre
reconnue et pensée philosophiquement.

Loin de lindividualisme contemporain, qui isole I'homme en
prétendant I'émanciper, les sociétés africaines ont
longtemps placé la relation au centre de I'existence. L'homme
y est défini non par son autonomie absolue, mais par ses liens,
ses appartenances et ses responsabilités envers les vivants,
les ancétres et les générations futures. Cette ontologie
relationnelle est conceptualisée dans des traditions comme
le bisoité, une philosophie sociale développée par
Tshiamalenga Ntumba en République démocratique du Congo.
Le bisoité met en avant l'interconnexion entre le "je" et le
"nous", affirmant que l'individu ne peut se concevoir qu'en
relation avec autrui (Kimmerle, 2025, p. 87). Cette
perspective offre une alternative forte a I'anthropologie
atomiste de la modernité occidentale. La justice y est pergue
comme restauration de I'équilibre plutét que comme simple



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

punition, et la parole devient médiation plutot
qu'affrontement.

Cette pensée de la relation prend un sens encore plus
profond lorsqu'on se rappelle que |'Afrique est le berceau de
humanité. Les  découvertes  paléoanthropologiques
confirment que les premiers tres humains sont nés sur ce
continent. Cette centralité anthropologique n'est pas qu'une
donnée scientifique : elle porte une signification symbolique
majeure. Penser I'Afrique revient a penser les origines
mémes de notre condition humaine. Dés lors, la
marginalisation historique du continent dans les récits
modernes du progres appardit non seulement comme une
injustice historique mais aussi comme une faute
philosophique (Mbembe, 2013, p. 19).

Dans ce contexte, des penseurs comme F. Sarr et A.
Mbembe voient en |'Afrique un espace de régénération des
valeurs fondamentales. Pour Sarr, le continent est appelé
non pas a imiter mais a inventer : il doit proposer depuis ses
propres ressources culturelles et spirituelles un horizon
pour I'humanité (Afrotopia, 2016, p. 45). Mbembe va plus loin
en affirmant que l'expérience africaine — marquée par la
précarité, la mobilité et la réinvention constante — constitue
un avant-poste pour le monde & venir. Il écrit: «L'Afrique
est déja au ceeur des défis du futur: vivre ensemble dans la
diversité et réinventer des solidarités face aux crises
globales » (Critique de la raison négre, 2013, p. 29).

Penser I'Afrique comme matrice ne signifie ni I'idéaliser ni
réduire son histoire a ses souffrances. Cela revient a
reconnditre que dans ses fractures historiques et ses luttes
contemporaines se déploient des récits et des pratiques
porteurs d'une vision alternative du monde. Ces formes de



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

vie fondées sur le lien, la mémoire et la co-responsabilité
offrent une réponse aux logiques fragmentaires qui
menacent aujourd'hui le tissu humain mondial. Cependant,
pour que ces potentialités deviennent réalité, elles doivent
s'incarner dans des institutions et des pratiques concretes
capables de traduire cette sagesse relationnelle en action
politique.

En définitive, penser I'Afrique comme « matrice» revient a
reconnditre sa capacité unique a refonder les relations
humaines dans un monde fragmenté. Cette sagesse
relationnelle peut contribuer a réinventer un humanisme
global fondé sur le soin mutuel et la solidarité active. Mais
cela exige un passage décisif de |'éthique au politique : c'est
aux Africains eux-mémes qu'il revient d'assumer cette
responsabilité historique en fransformant ces idées en
praxis concrete.

3. Vers une praxis du renouveau : I'engagement éthique
africain

Il ne suffit pas de penser I'espérance : encore faut-il lui
donner corps. La réflexion philosophique, si elle veut rester
fidéle a sa vocation humaine et sociale, he peut s'arréter aux
idées ; elle doit déboucher sur une praxis, c'est-d-dire une
maniere d'agir dans le monde a partir d'un sens assumé.
L'Afrique n'a pas seulement besoin d'un diagnostic lucide ou
d'une revalorisation de ses ressources morales ; elle a besoin
d'un engagement concret, incarné dans des pratiques, des
choix collectifs, des institutions justes, et surtout dans une
nouvelle maniére d'assumer la responsabilité historique de
son propre devenir.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

L'espérance, lorsqu'elle est vécue comme vertu éthique,
engage et transforme. Elle convoque non seulement les
gouvernants, mais aussi les éducateurs, les intellectuels, les
artistes, les femmes, les jeunes, les communautés
spirituelles : tous ceux et celles qui, a leur maniére, peuvent
ceuvrer a la refondation morale et politique du continent. Ce
n'est plus seulement une affaire d'idées, mais une question
de volonté éthique, de courage civique, de lucidité spirituelle.
Il s'agit d'assumer pleinement les blessures du passé sans s'y
enfermer, d'identifier les fractures du présent sans s'y
résigner, et de batir, par des gestes concrets, les conditions
d'un avenir vivable pour tous.

Il s'agit désormais de porter l'attention sur les axes
concrets a partir desquels |'espérance peut s'incarner dans
la vie collective. Comment refonder une autorité politique
légitime, enracinée dans le service et la justice ? Comment
réhabiliter I'éducation comme levier de transformation
morale et sociale ? Comment inscrire le souci du bien commun
dans les pratiques économiques, culturelles et religieuses ?
Et comment articuler les appels universels a la fraternité
avec les exigences contextuelles de vérité, de mémoire et
de réconciliation ? Autant de chemins possibles ou I'éthique
de I'espérance ne se contente pas d'inspirer : elle se traduit
en responsabilité partagée, en engagement lucide, en praxis
féconde.

3.1 : Acteurs du renouveau : intellectuels, éducateurs et
leaders au service de I'espérance

Dans les sociétés en mutation, la transition vers un avenir
plus juste ne dépend pas seulement des structures, mais
aussi, et surtout, des acteurs porteurs de sens. Quand les



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

institutions vacillent, quand les modeles s'épuisent, ce sont
les voix formatrices, celles qui pensent, enseignent, guident
ou gouvernent, qui peuvent raviver les consciences et tracer
les contours d'un horizon nouveau. En Afrique, et plus
particulierement en Afrique de I'Ouest, le poids de ['histoire,
la complexité des défis contemporains et |'usure des élites
rendent cette mission de refondation plus pressante que
jamais. Les intellectuels, les éducateurs, les leaders
religieux et politiques sont appelés a sortir d'une posture
d'observation ou de gestion pour entrer dans une logique de
refondation.

Les intellectuels, d'abord, ont pour mission de mettre des
mots sur les maux, de rendre pensable ce qui semble opaque,
d'ouvrir des pistes la ol tout pardit fermé. Depuis les
indépendances, I'Afrigque a connu des générations
d'intellectuels engagés, critiques, parfois marginalisés, mais
jamais totalement réduits au silence. Des figures comme F.
Fanon, C. A. Diop, Ngugi wa Thiong'o, S. B. Diagne, A. Mbembe
ou plus récemment F. Sarr et F. Nyamsi ont dénoncé les
formes de dépendance épistémologique, plaidé pour une
réhabilitation des savoirs endogenes, et appelé a une
décolonisation radicale de la pensée. Mais cette parole
critique reste souvent cantonnée a I'université ou aux
publications savantes, loin des masses populaires. L'enjeu
n'est plus seulement de produire du savoir, mais de faire
descendre la pensée dans la rue, dans les médias, dans les
institutions, dans les écoles, pour qu'elle participe a la
transformation effective des mentalités. Etre intellectuel
aujourd'hui, en Afrique, c'est accepter de devenir passeur
d'espérance, a la fois critique et constructif, enraciné dans
les réalités mais ouvert a l'universel.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

Les éducateurs, qu'ils soient enseignants, formateurs,
animateurs communautaires ou accompagnateurs spirituels,
portent, quant a eux, une responsabilité structurante.
L'Afrique est un continent jeune, et pourtant une large part
de cette jeunesse est laissée a elle-méme, trés souvent
déscolarisée, sans repéres solides et en quéte de modeéles.
Les systémes éducatifs, fragilisés par le sous-
investissement, la politisation, I'exode des compétences et
l'instabilité, peinent a former des citoyens pleinement
conscients de leurs droits et surtout de leurs
responsabilités. L'éducation devrait pourtant &tre I'un des
leviers majeurs de la refondation éthique. Il ne s'agit pas
uniquement de transmettre des savoirs, mais de former des
consciences, capables de discernement, de dialogue,
d'engagement et de compassion. Une pédagogie de
I'espérance appelle a revaloriser la figure de I'éducateur, non
comme simple fonctionnaire, mais comme artisan de société,
co-créateur de sens.

Les leaders religieux, dans cette méme dynamique, disposent
d'un capital de confiance et d'influence qui peut étre décisif.
Dans de nombreuses régions, I'autorité religieuse reste plus
écoutée que l'autorité étatique. Mais cette influence peut
€tre a double franchant : lorsqu'elle est utilisée pour
renforcer des logiques d'exclusion, de repli ou
d'endoctrinement, elle alimente les conflits ; lorsqu'elle est
mise au service de la paix, de la vérité et de la justice, elle
devient source de réconciliation et de cohésion sociale. II
revient aux responsables religieux — chrétiens, musulmans,
animistes ou autres — d'assumer une posture prophétique,
qui n'adoucit pas la vérité au nom de la paix, mais qui parle
vrai au nom de la vie. Ils doivent montrer, d des degrés



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

divers, la puissance transformatrice d'une parole spirituelle
enracinée dans le réel et tournée vers le bien commun.
Enfin, les leaders politiques, souvent décriés, ne peuvent
etre écartés du chantier du renouveau. Certes, la crise de la
gouvernance, les dérives autoritaires, les coups d'Etat &
répétition et la méfiance croissante des populations ont sapé
la |égitimité de nombreuses figures politiques. Mais c'est
justement dans cette crise de la représentation qu'émerge
une opportunité : celle de refonder I'autorité sur la base de
I'écoute, de la transparence et de la redevabilité. Gouverner
ne peut plus étre congu comme un privilege, mais comme un
service, fondé sur une vision, une éthique et une capacité a
construire avec le peuple. Loin du clientélisme ou de la
gestion du court terme, un leadership nouveau est appelé a
émerger, un leadership inspiré, integre, ancré dans la réalité
et capable d'ouvrir des perspectives.

Cest a fravers ces acteurs, intellectuels, éducateurs,
leaders spirituels et politiques, que I'espérance peut se
traduire en action. Non pas en réverie ou en rhétorique, mais
en choix concrets, en institutions justes, en engagements
quotidiens. L'Afrique n'a pas seulement besoin d'idées, elle a
besoin de porteurs de sens, de veilleurs lucides, capables de
faire passer I'espérance de la parole d la responsabilité. A ce
prix seulement, I'espérance deviendra force de
transformation.

3.2. Gouverner autrement : éthique du leadership et
reconstruction institutionnelle

A mesure que les attentes sociales grandissent, et que les
désillusions s'accumulent, une question devient inévitable :
quelle forme de leadership peut porter |'Afrique vers un



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

avenir plus juste, plus humain, plus habitable ? A travers les
bouleversements politiques récents, les crises de
gouvernance et les aspirations profondes exprimées par les
peuples, il devient évident que |'on ne peut plus se contenter
de gérer I'existant ou de reproduire les modéles hérités. Il
s'agit d'inventer, ou plutot de réinventer, un leadership
enraciné dans I'éthique, capable de conjuguer vision et
responsabilité, autorité et service, parole et cohérence.
Trop longtemps, I'exercice du pouvoir sur le continent a été
marqué par la personnalisation, la verticalité, 'opacité. Mais
les temps changent, les sociétés se transforment et avec
elles, l'exigence d'un leadership nouveau émerge, plus
attentif aux réalités du terrain, plus soucieux du bien
commun, plus sensible a la quéte de dignité des peuples. Dans
ce contexte de transition, I'espérance ne peut se dissocier
d'une refondation morale du pouvoir. Elle appelle une autre
maniere de gouverner, de représenter, de décider — non pas
surplombante, mais incarnée, dialogique, orientée par la
Justice.

Un leadership éthique commence par une vision. Non pas une
vision idéologique, mais une visée anthropologique : quel type
de société voulons-nous construire ? Pour P. Ricceur, une
politique humaine suppose un horizon de sens, une visée de
justice qui oriente l'action au-dela de la seule efficacité.
Cette « éthique du souci du juste », selon ses termes, doit
articuler mémoire, responsabilité et espérance. Elle trouve
un écho dans la pensée de J. Ki-Zerbo, qui affirmait que
I'Afrique doit « prendre le femps de I'histoire », c'est-a-dire
retrouver une direction propre, une intériorité politique, au
lieu de courir aprés les modeéles imposés de I'extérieur. De
son coté, F. Sarr insiste sur la nécessité pour les élites



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

africaines de penser une autre maniére d'habiter le pouvoir,
a partir de ce qu'il appelle une “éthique du service”, ou
gouverner signifie “porter la charge des autres avec dignité".
Mais une vision, aussi inspirante soit-elle, ne suffit pas : elle
doit s'incarner dans des pratiques justes, des institutions
solides et, surtout, une intégrité personnelle. K. Gyekye,
philosophe ghanéen, plaide pour une politique fondée sur le
caractere moral des dirigeants. Il défend une conception de
la démocratie enracinée dans la culture africaine, mais
exigeante sur le plan éthique. Dans le méme esprit, A. Comte-
Sponville, bien qu'extérieure au contexte africain, rappelle
que « La politique n'a de légitimité que dans la mesure ou elle
vise le bien commun et la justice. Toute politique sans morale
est une escroquerie.» (Comte-Sponville, 2006, p. 213).
L'Afrique, confrontée a une fatigue démocratique et a une
défiance généralisée, a besoin de dirigeants crédibles, dont
les actes répondent aux paroles, et dont la conduite inspire
le respect plutdt que la peur ou la lassitude.

L'éthique du leadership implique également une intelligence
relationnelle, dimension que S.B. Diagne met en avant dans
ses travaux sur la philosophie africaine du dialogue.
Gouverner, dans ce cadre, n'est pas imposer une volonté, mais
maintenir une parole partagée, écouter les voix multiples,
construire avec. Cette conception du pouvoir rejoint
I'héritage africain du chef comme garant de I'équilibre et non
comme figure d'autorité solitaire. Elle appelle a une
gouvernance inclusive, enracinée dans les cultures locales
tout en étant ouverte aux exigences contemporaines de
justice, d'équité et de participation.

Certaines figures historiques ont su incarner, méme
brievement, cette éthique du pouvoir. Thomas Sankara, par



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

son style de vie, son langage de vérité, et son engagement
total, en reste une référence incontournable. Mais I'Afrique
regorge aussi de leaders du quotidien, moins connus, ceuvrant
dans les municipalités, les associations, les communautés, et
dont l'action exemplaire porte en elle les germes du
renouveau.

En définitive, cette éthique du leadership ne peut étre
réservée aux chefs d'Etat. Elle concerne toute personne en
position d'influence : chef de village, directeur d'école,
responsable de groupement, animateur d'ONG. Comme le
rappelle F. Fanon, chaque génération doit, dans une relative
opacité, découvrir sa mission, 'accomplir ou la trahir. L'heure
est venue pour les leaders africains, a tous les niveaux, de
réconcilier la politique avec la vertu, et I'autorité avec le sens
du bien commun.

Gouverner avec vision et intégrité, c'est redonner a l'action
politique sa valeur transformatrice, non comme pure gestion
du pouvoir, mais comme art de servir la dignité humaine et
de rendre possible I'espérance collective. C'est aussi, pour
I'Afrique, une maniere de réaffirmer sa place dans le monde
non plus comme terrain d'expérimentation ou zone de crise,
mais comme espace de proposition, capable d'inspirer une
autre maniere de vivre ensemble, de concevoir le pouvoir et
de penser le développement. En assumant cette
responsabilité, les sociétés africaines peuvent non
seulement se régénérer de l'intérieur, mais aussi contribuer,
depuis leurs propres valeurs, d réorienter une mondialisation
en quéte d'dme.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

3.3. L'Afrique au cceur de la mondialisation : incarner

une espérance pour |I'humanité
A I'heure oli la mondialisation révéle ses impasses - fracture
écologique, précarisation massive, perte du sens du collectif,
montée des replis identitaires - I'humanité semble prise
entre deux vertiges : celui de I'accélération sans fin, et celui
de la fragmentation sans horizon. Dans ce moment de
basculement, [|'Afrique peut apparditre, contre toute
attente, non comme un continent a la trathe, mais comme un
témoin porteur davenir, capable de nourrir une
mondialisation autre : a visage humain, enracinée dans les
liens, la mémoire, la relation et la responsabilité.
Si le continent a longtemps été pergu comme une périphérie
ou un simple récepteur passif des modéles dominants, il
révele aujourd'hui, a travers ses luttes, ses traditions et ses
innovations, une puissance de proposition : non dans la
compétition, mais dans la contribution ; non dans I'imitation,
mais dans l'inspiration. C'est cette posture qu'appelle de ses
veeux F. Nyamsi, philosophe camerounais engagé, pour qui
I'Afrique doit rompre avec les logiques de dépendance
intellectuelle et politique pour assumer une parole
universelle enracinée dans son expérience propre. Il plaide
ainsi : « L'Afrique ne doit pas imiter servilement les modeéles
intellectuels exogénes, mais fonder une parole universelle
forgée dans la vérité de son expérience historique, dans une
fidélité lucide a ses racines, ouverte a I'humanité partagée »
(Nyamsi, 2019, p. 27). Loin de se replier sur elle-méme,
I'Afrique, poursuit-il, « est appelée a devenir le cceur battant
d'une humanité réconciliée avec elle-méme, parce qu'elle a
traversé ['humiliation, la dépossession, mais aussi la
résistance, la solidarité, et la résilience » (ibid., p. 238). Il



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

plaide ainsi pour un leadership africain de conscience,
capable de conjuguer fidélité aux racines et projection vers
I'universel, dans une perspective d’humanité partagée.

Dans cette perspective, le role du numérique est décisif. Il
constitue aujourd'hui I'un des visages les plus puissants de la
mondialisation, mais aussi I'un des plus ambivalents. S'il peut
étre vecteur d'aliénation, de standardisation des cultures,
de domination algorithmique, il représente aussi une
opportunité réelle de prise de parole, de création et de
mobilisation pour les sociétés africaines. Grdce au
numérique, les peuples peuvent court-circuiter les canaux
fraditionnels du pouvoir, raconter leur propre histoire,
visibiliser les injustices, créer des réseaux de solidarité et
d'apprentissage.

Mais cette opportunité n'est féconde que si elle
s'accompaghe d'une éthique du numérique, comme le souligne
F. Sarr : une conscience des usages, une attention aux
langues, a la mémoire, aux récits, aux liens. Le numérique ne
doit pas &tre un nouvel outil d'assimilation, mais un espace de
résistance culturelle et d'innovation sociale. Il peut devenir,
pour |'Afrique, un outil de renaissance, a condition de ne pas
etre seulement un vecteur de consommation, mais un
instrument de ftransmission, de dialogue et de formation a la
pensée critique.

Ce faisant, |'Afrique peut proposer une autre maniére
dentrer dans la mondialisation : une mondialisation
relationnelle, qui ne renie ni les appartenances, ni les
héritages, ni les blessures, mais qui s'en sert comme
matériau pour une parole forte, singuliéere et universalisable.
Cette contribution ne sera crédible que si elle s'accompagne
dune volonté de transformation intérieure : une



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

revalorisation de la pensée, de I'éducation, de la mémoire,
une culture de la responsabilité partagée, une reconstruction
des institutions sur des bases éthiques.

Témoigner d'une autre mondialisation, pour I'Afrique, ce
n'est donc pas se retirer du monde, mais y entrer autrement
. avec ses récits, ses langues, ses symboles, sa vision du
vivant et du lien. C'est affirmer que I'humain n'est pas une
donnée technique, mais un &étre de relation ; que le
développement ne peut €tre détaché de la justice ; que
I'histoire des peuples a quelque chose a dire a l'avenir du
monde.

Ainsi se profile I'Afrique non plus comme simple “réservoir”
de croissance ou de ressources, mais comme centre moral
d'un monde a refonder. La ot certains proposent des murs ou
des marchés, elle peut offrir des liens, des symboles, des
récits, et une certaine maniere de redonner visage a I'humain
dans la grande aventure du monde.

Conclusion

Penser [|'Afrique depuis I'espérance, c'est refuser de
I'enfermer dans I'ombre de ses blessures ou dans l'attente
d'un salut venu d'ailleurs. Il s'agit de reconnaitre en elle une
mémoire vivante, certes marquée par les épreuves de
I'histoire, mais surtout porteuse d'une capacité de
recommencement et d'invention collective. Loin d'€tre un
simple supplément d'dme, I'espérance se révéle ici comme une
force éthique, politique et sociale : elle irrigue les pratiques
concretes, inspire les dynamiques de solidarité, relance le
lien communautaire et donne souffle a une créativité sociale,
culturelle et institutionnelle tournée vers l'avenir.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

L'analyse a mis en évidence, a partir d'un cadre théorique
interdisciplinaire — croisant philosophie politique, éthique
sociale, pensée postcoloniale et anthropologie des valeurs
africaines — combien |'espérance, pour devenir moteur de
renouveau, doit passer de la posture intérieure a la praxis
collective. Les héritages et traumatismes du passé ne sont
pas hiés: ils sont relus, critiqués, dépassés par une
mobilisation des ressources endogénes, telles que la
solidarité active (an taala ye nyogon yé), I'hospitalité, la
résilience, ou encore I'Ubuntu et le bisoité, qui renvoient a
des universalisations africaines de la relation, de la co-
responsabilité et du sens du bien commun. Il en résulte une
éthique relationnelle et pratique, ancrée dans la vie
quotidienne, attentive a la dignité des femmes, des jeunes,
des éducateurs, des intellectuels et des leaders — tous
porteurs d'espérance dans |'action et le témoignage.

Cette philosophie de I'espérance éclaire la nécessité d'un
leadership renouvelé, ot la vision, le service, la transparence
et l'intégrité prennent le pas sur la reproduction du pouvoir
pour lui-méme. Elle invite d penser une gouvernance humaine,
fondée sur I'écoute, la participation et la redevabilité, et
appelle chaque acteur — citoyen.ne, éducateur.rice, leader,
responsable religieux ou politique — a assumer sa part de
responsabilité historique. Plus largement, elle propose a la
mondialisation la contribution d'une Afrique qui, forte de ses
blessures assumées et de sa capacité de résilience, peut
incarner et transmettre une autre maniere d'étre-au-
monde : celle ol le développement demeure inséparable du
lien, de la justice, du dialogue, et de la mémoire.

En définitive, la portée scientifique, sociale et politique de
cette philosophie de I'espérance réside précisément dans



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

son potentiel critique et constructif. Elle ouvre la voie a une
réconciliation entre mémoire blessée et désir de renouveau,
révele la fécondité des ressources africaines dans le
dialogue des cultures, et offre un horizon de responsabilité
partagée a la transformation du monde contemporain. A ce
titre, I'Afrique ne se réduit plus a un terrain de crises ou
d'assistance, mais se propose en véritable laboratoire vivant
d'élaboration de modéles nouveaux pour I'humanisation du
XXTIe siecle.

C'est en assumant cette espérance active et réfléchie que
I'Afrique peut oser devenir, pour elle-méme et pour le monde,
non pas un terrain de crises, mais un creuset de renouveau :
la ou I'histoire n'est pas un destin, la blessure pas une
fatalité, et le possible s'ouvre a qui choisit d'y croire, de
I'incarner et de le batir ensemble.

Bibliographie

ABIOLA Hafsat. 2024. « Le développement doit s'appuyer
sur ce qui fonctionne localement, notamment sur le sens
communautaire profondément enraciné dans les cultures
africaines ». Africa Renewal.

BATEYE Bolaji, et al., 2023. Well-Being in African
Philosophy, Lanham, Rowman & Littlefield Publishers.

BLAK Vincent, 2024. Materiality Versus Metabolism in the
Hybrid World, Berlin, Springer..

BORDO Susan, 1993. Unbearable Weight. Feminism,
Western Culture, and the Body, Berkeley, University of
California Press.

BOSTROM Nick, 2005. Transhumanist Values. Oxford,
Oxford University Press.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

BOSTROM Nick, SAVULESCU Julian, 2009. Human
Enhancement, Oxford, Oxford University Press.
BRAIDOTTTI Rosi, 2013. The Posthuman, Cambridge, Polity
Press.

BUTLER Judith,1990. Gender Trouble, New York,
Routledge.

CAIRN.INFO, 2023, « Entretien avec Judith Butler
», Cairn.info..

CERAV/AFRICA, 2024. Cultural Diversity and Dialogue for
Peace and Development in Africa. Conference Report, Bobo-
Dioulasso, UNESCO Category 2 Center.

CLARK Andy, 2003. Natural-Born Cyborgs. Minds,
Technologies, and the Future of Human Intelligence,
Oxford, Oxford University Press.

CLAVERTIE Bernard, 2010. Biologie numérique améliorative,
Paris, Lavoisier.

COMTE-SPONVILLE André, 2006. L'esprit de I'athéisme,
Paris, Albin Michel.

CONTY Aurélie, GAZE C., HUGUES S, 2016. « The direct
gaze as a social cue: An ERP study ». Social Cognitive and
Affective Neuroscience. vol. 11, n° 2, pp. 283-292.

CPCP, 2021. « Le genre comme continuum », Bruxelles, Centre
Permanent pour la Citoyenneté et la Participation.

COYNE I., HAUSKELLER M, 2023. Jonas and the Ethics
of Responsibility, Berlin, Springer.

DE LAURETIS Teresa, 1987. Technologies of Gender.
Essays on Theory, Film, and Fiction. Bloomington, Indiana
University Press.

DERRIDA Jacques, 1997. De [l'hospitalité, Paris, Calmann-
Lévy.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

DONATTI Pierpaolo, 2019. Sociologia della relazione, Milan,
FrancoAngeli.

DRESSER Rebecca, 2004. « Designing Babies: Human
Research Issues », IRB: Ethics & Human Research. vol. 26,
n° 1, pp. 1-8.

EWUOSO Chikezie, HALL Stephen,2019. « Ubuntu and the
Philosophy of Community in African Thought ». Journal of
African Studies. vol. 45, n° 2, pp. 205-216.

EYONG Charles T., FOY Ignatius I, 2012. Towards
Alternative Strategies for Sustainable Development in
Africa. Bonn : ZEF/Brussels , KU Brussel.

FANON Frantz, 1961. Les Damnés de la Terre, Paris,
Maspero.

FOUCAULT Michel, 1975. Surveiller et punir, Paris,
Gallimard.

FOUCAULT Michel 1976. La volonté de savoir, Paris,
Gallimard.

GALLAGHER Shaun, 2005. How the Body Shapes the Mind,
Oxford, Oxford University Press.

GATHOGO James, 2019. « Correlation Between African
Hospitality and Human Flourishing ». International Journal
of Scientific and Research Publications. vol. 9, n° 3, pp. 269-
279.

GILLEARD Chris, HIGGS Paul, 2013. Ageing, Corporeality
and Embodiment, London, Anthem Press.

GYEKYE Kwame, 1992. Person and Community in African
Thought, Accra, Sankofa Publishing.

HABERMAS Jiirgen, 2003. The Future of Human Nature,
Cambridge, Polity Press.

HARAWAY Donna, 1985. A Cyborg Manifesto, New York,
Routledge.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

HARAWAY Donna, 1991. Simians, Cyborgs, and Women. The

Reinvention of Nature, New York, Routledge.

HAYLES N. Katherine, 1999. How We Became Posthuman,

Chicago, University of Chicago Press.

HEIDEGGER Martin, 1927. Etre et temps,Tiibingen,

Niemeyer.

HOUNTONDJI Paulin J, 1977. Sur la ‘“philosophie

africaine”, Paris, Maspero.

IHDE Don. 2002, Bodies in Technology. Minneapolis,

University of Minnesota Press.

JOOSTEN Jeroen, 2024. Exoskeletons and the Future of

Human Augmentation, Amsterdam, Elsevier.

JONAS Hans, 1984. Le principe responsabilité Paris, Cerf.

KIMMERLE Heinz, 2025. Philosophie du bisoité. La pensée

de Tshiamalenga Ntumba. Kinshasa, Presses Universitaires

du Congo.

KORU SPRING, 2024. « Global Beauty Standards: A Cross-

Cultural Perspective ». Koru Spring Magazine. n° 12, pp. 45-

51.

LA FONTAINE Céline, 2008. Le corps-marché, Paris, Seduil.

LA FONTAINE Céline, 2014. L'Empire cybernétique, Paris,

Seuil.

LEDER Drew,1990. The Absent Body. Chicago, University of

Chicago Press.

LOPEZ MARTINEZ Ana, 2024. Mali, Niger et Burkina Faso
Redéfinition des alliances dans le  paysage

géopolitique Madrid, Real Instituto Elcano.

MAGESA Laurenti, 1997. African Religion: The Moral

Traditions of Abundant Life. Maryknoll (NY) : Orbis Books.

MARCEL Gabriel, 1944. Homo Viator, Paris, Aubier-

Montaigne.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

MASSION Sabine, 2002. « La pensée queer et la critique
du genre », Cahiers du Genre, n° 33, pp. 45-60.

MASSION Sabine, 2013. « Le principal apport de la pensée
queer au féminisme », Cahiers du Genre. n° 55, pp. 247-255.
MBEMBE Achille, 2013. Critique de la raison négre. Paris :
La Découverte.

MERLEAU-PONTY Maurice, 1945. Phénoménologie de la
perception, Paris, Gallimard.

MIETTINEN Timo, 2020. Husserl and the Idea of Europe,
Dordrecht , Springer.

MOKOMANE Zitha, 2024. Indigenous Social Protection in
Africa: Pathways to Resilience and Sustainable Development.
Pretoria, University of Pretoria Press.

MORAN Dermot, 2015. Phenomenology of Embodiment,
London, Routledge.

NANCY Jean-Luc, 2000. L'Intrus. Paris : Galilée.

NFA & ARDRI, 2015. Fetsa Tlala Programme Report,
Pretoria, NFA.

NYAMSI Franklin, 2019. L'Afrique et sa parole universelle,
Paris, L'Harmattan.

OSTERMANN Gérard, 2019. Corps augmenté, corps aliéné,
Paris, Dunod.

PEW RESEARCH CENTER, 2016. « Human Enhancement:
The Scientific and Ethical Dimensions », Pew Research
Report.

PHILANTHROPY IN BLACK COMMUNITIES,
2024. Ancestral Solidarity Models, Montréal, AFP Quebec.
PITTS Victoria, 2003. In the Flesh. The Cultural Politics of
Body Modification, New York, Palgrave Macmillan.
PRECIADO Paul B, 2008. Testo Junkie. Sexe, drogue et
biopolitique, Paris, Grasset.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

RAMOSE Mogobe B, 2025. Ubuntu and the Philosophy of
Community in African Thought. Thousand Oaks, Sage
Publications.

RESCUE.ORG, 2024. « Colonial Legacies and Development in
West Africa »., Rescue.org.

RICCEUR Paul, 2000. La mémoire, I'histoire, l'oubli , Paris,
Seuil.

SARR Felwine, 2016. Afrotopia, Paris, Philippe Rey.

SAVE THE CHILDREN INTERNATIONAL,
2024. Community Resilience in the Liptako-Gourma. Bamako:
Save the Children.

SENGHOR Léopold Sédar,1964. African Humanism. Paris, ,
Présence Africaine.

SLATER Amanda, TIGGEMANN Marika, 2015. « Media
exposure and body image in adolescent girls ». Body Image.
vol. 13, pp. 113-121.

SOEDE Yaovi Nathanael, et al., 2018. Ori-Oke Spirituality
and Social Change in Africa. Bamenda ,Llangaa RPCIG
Publishers.

SPES NON CONFUNDIT, 2024. Bulle d'indiction du Jubilé
ordinaire de I'année 2025. Rome, Vatican Press.

STIEGLER Bernard,1994. La technique et le temps. Paris :
Galilée.

TECHTARGET, 2023. « CRISPR and the Global Divide
». TechTarget Magazine. n° 8, pp. 15-22.

TURKLE Sherry, 2011. Alone Together. Why We Expect
More from Technology and Less from Each Other. New York,
Basic Books.

UBUNTU PHILOSOPHY, 2025. Ubuntu and the Philosophy
of Community in African Thought. Pretoria, Ubuntu
Institute.



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025

WANG Yu, LIV Zhen, ZHANG Wei, 2020. « The Social
Determinants of Cosmetic Surgery in China ». Asian Social
Science. vol. 16, n° 5, pp. 45-58.

WEST Cornel, 2017. Radical Love and Revolutionary Praxis.
Club of Rome Report. Rome, Club of Rome. ,

WHITSON Jennifer R, 2015. « Quantified Selves and the
Lure of Gamification ». Social Media + Society. vol. 1, n° 2,
pp. 1-10.

WIKIPEDIA, 2025. « Human Enhancement ». Wikipedia.org.
YOUNG Iris Marion, 1980. Throwing Like a Girl and Other
Essays in Feminist Philosophy and Social Theory.
Bloomington , Indiana University Press. ,

ZAHAVI Dan, 2014. Self and Other. Exploring Subjectivity,
Empathy, and Shame. Oxford , Oxford University Press.



