
REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

349 

« PHILOSOPHIE DE L’ESPERANCE : POUR UNE 

ETHIQUE DU RENOUVEAU EN AFRIQUE » 

 
Thérèse SAMAKE 

Enseignante-chercheure, Maitre-Assistant en Philosophie 

Université Catholique de l’Afrique de l’Ouest-Unité Universitaire 

à Bamako 

mathere@hotmail.fr 

 +223 76 05 49 57 

 

Résumé 

 
Et si l’Afrique ne devait pas seulement être repensée depuis ses manques, 

mais depuis ses forces silencieuses ? Cet article propose une relecture 

philosophique de la situation africaine contemporaine à partir de 

l’espérance, non comme naïveté, mais comme vertu éthique, force de 

résistance et moteur de renouveau. Face aux impasses héritées de la 

colonisation et aux limites des modèles technocratiques de 

développement, il met en lumière les ressources culturelles, spirituelles 

et politiques du continent : hospitalité, solidarité, résilience, sens du 

commun. L’approche interdisciplinaire mobilisée permet d’explorer les 

responsabilités des intellectuel·le·s, éducateur·rice·s, dirigeant·e·s et 

communautés dans la refondation du lien social. L’Afrique apparaît ici 

comme pleinement actrice, capable de porter une parole forte et 

singulière dans un monde en quête de repères et de sens. 

Mots-clés : Afrique, éthique, espérance, leadership, mondialisation 

 

Abstract 

 
What if Africa were not to be rethought from her deficiencies, but from 

her silent strengths? This article offers a philosophical rereading of the 

contemporary African condition through the lens of hope — not as 

naïveté, but as an ethical virtue, a force of resistance, and a driver of 

renewal. In response to colonial legacies and the failure of technocratic 

development models, it highlights the continent’s cultural, spiritual, and 

mailto:mathere@hotmail.fr


REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

350 

political resources: hospitality, solidarity, resilience, and a deep sense of 

community. Through an interdisciplinary approach, the article explores 

the roles and responsibilities of intellectuals, educators, leaders, and 

communities in rebuilding the social fabric. Africa emerges as a full-

fledged actor, offering a unique voice in a world searching for new 

meanings and directions. 

Keywords: Africa, ethics, globalization, hope, leadership 

 

Introduction 

 

À l’heure où les sociétés africaines affrontent de multiples 

crises, politiques, sociales, sécuritaires et culturelles, la 

question d’un nouveau départ pour l’Afrique devient 

incontournable. Ce défi ne se limite pas aux seuls aspects 

géopolitiques ou économiques : il engage la manière de 

concevoir l’humain, le pouvoir, la justice et le lien social, là où 

l’histoire semble avoir refermé l’horizon du sens sous le 

poids des désillusions, des ruptures et des dominations 

héritées. 

Dans ce contexte, trop souvent, l’Afrique est perçue comme 

un continent en attente : d’aide, de stabilité, de 

reconnaissance. Pourtant, derrière les blessures du passé et 

les blocages du présent, persistent des ressources éthiques, 

culturelles et spirituelles susceptibles de nourrir une autre 

manière de faire société et d’envisager la place de l’Afrique 

dans le monde. Le vrai défi consiste alors à penser l’Afrique 

non plus à partir de ses manques, mais depuis ce qu’elle peut 

offrir, en privilégiant une lecture par l’espérance. 

Mais qu’entend-on, ici, par espérance ? Dans le cadre de cet 

article, l’espérance ne se réduit ni à une attente passive ni à 

un optimisme naïf. Suivant la tradition philosophique de 

Gabriel Marcel, Paul Ricœur ou Cornel West, elle s’entend 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

351 

comme une vertu éthique, une posture lucide face aux 

épreuves, refusant le fatalisme et porteuse d’un engagement 

pour le futur. La philosophie de l’espérance affirme cette 

capacité à résister au désespoir, à transformer la mémoire 

blessée en force projective et à ouvrir la possibilité pour les 

individus comme pour les sociétés africaines d’inventer leur 

avenir, même dans l’incertitude. Loin d’être un simple 

supplément d’âme ou un refuge spirituel, l’espérance devient 

ainsi un moteur actif de reconstruction collective, enraciné 

dans la critique de soi et la mémoire, tourné vers la 

reconnaissance, la création et la responsabilité. 

La problématique centrale s’énonce alors ainsi : comment 

l’espérance peut-elle devenir le moteur d’un nouveau départ 

pour l’Afrique, à la fois enraciné dans ses traditions et 

ouvert aux défis contemporains ? Autrement dit, quels sont 

les obstacles à surmonter, les ressources à mobiliser, les 

responsabilités à assumer pour que l’Afrique ne soit plus un 

simple objet de développement, mais un sujet pensant et 

agissant dans la mondialisation ? 

L’hypothèse guidant cette réflexion est la suivante : loin 

d’être condamnée à l’attente, l’Afrique peut devenir un 

espace de proposition éthique pour le monde, à condition de 

se réapproprier son histoire, ses valeurs, ses savoirs et de 

transformer l’espérance en engagement concret. Elle 

dispose déjà, dans ses traditions sociales et ses élaborations 

contemporaines, des ressources pour inventer de nouvelles 

façons de concevoir le développement, la communauté, la 

justice et l’universel. 

Pour explorer cette perspective, le choix méthodologique 

privilégie résolument l’interdisciplinarité et la critique. 

Cette approche se justifie par la complexité de l’objet : 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

352 

penser le renouveau africain à partir de l’espérance exige de 

croiser la philosophie politique et l’éthique sociale (avec 

Mbembe sur la mémoire blessée et Hountondji pour la 

critique épistémologique), la philosophie de l’espérance 

(Marcel, Ricœur, West), la pensée postcoloniale et la critique 

des modèles de développement (Sarr, Abiola, Nyamsi), mais 

aussi l’anthropologie des valeurs africaines (Ubuntu, 

bisoité, an taala ye nyogon ye1, etc.) et la phénoménologie de 

la reconnaissance. Ce croisement disciplinaire est 

nécessaire pour ne pas rabattre la réflexion sur un seul 

schéma d’analyse, mais pour permettre une lecture fine, 

sensible aux réalités concrètes, attentive à la mémoire 

collective, à la pluralité des voix, aux pratiques sociales et 

aux aspirations de transformation. Il s’agit de dépasser 

l’alternative stérile entre systématisme théorique et 

empirisme local, en faisant dialoguer histoire et imagination 

sociale, critique et proposition, enracinement et ouverture. 

Dans cette perspective, la réflexion s’organise autour de 

trois axes complémentaires : d’abord, une analyse de la 

mémoire blessée du continent et des limites des paradigmes 

dominants du développement ; ensuite, une exploration des 

valeurs africaines et des figures de l’espérance pouvant 

fonder une éthique renouvelée ; enfin, une mise en lumière 

des responsabilités à assumer pour transformer cette 

espérance en praxis, socle d’une mondialisation à visage 

humain. Penser l’Afrique depuis l’espérance, c’est ainsi 

                                                           
1 Ubuntu : « Je suis parce que nous sommes », concept de l’Afrique australe désignant la valeur 

de l’interdépendance et de la solidarité communautaire. 

Bisoité : « être-nous », philosophie relationnelle originaire du Congo (RDC) valorisant la co-

construction du « nous ». 

An taala ye nyogon ye : « nous cheminons les uns avec et par les autres », expression bambara 

(Mali) illustrant la solidarité active et l’interdépendance collective  

 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

353 

tenter de réconcilier mémoire et création, critique et 

reconstruction, pour faire de l’espérance une force éthique, 

lucide et féconde, apte à éclairer la quête d’un avenir 

commun. 

 

1. L’Afrique entre mémoire blessée et désir de renouveau 

 

Penser un nouveau départ pour l’Afrique suppose d’affronter 

lucidement un passé traversé par les blessures de la 

colonisation mais aussi par des combats fondateurs. Ce 

travail de mémoire va au-delà d’une simple relecture du 

passé : il s’agit de saisir comment cette histoire continue de 

peser sur le présent tout en portant la possibilité d’un avenir 

différent. Loin d’être figée ou seulement douloureuse, la 

mémoire africaine est vivante et ambivalente, constituant à 

la fois un héritage de violences et un réservoir de 

significations, de ressources pour l’action et de potentialités 

créatives. Comme le rappelle Achille Mbembe, il demeure de 

l’expérience coloniale « des entailles, voire des lésions », 

mais aussi la capacité à transformer ces cicatrices en 

moteurs de pensée et de création (Mbembe, 2013, p. 19). 

L’Afrique n’a jamais cessé de résister, de penser et de créer, 

même face aux ruptures les plus profondes. Le véritable 

enjeu, aujourd’hui, est de ne pas réduire la mémoire au statut 

de fardeau mais d’en faire le socle d’une aspiration au 

renouveau. Pour cela, il convient d’aller au-delà des logiques 

victimaires afin de relire les luttes passées comme des 

impulsions pour des pratiques nouvelles. Cette dynamique est 

exigeante : elle demande d’associer la lucidité sur les 

blessures du passé à la confiance dans la capacité du 

continent à se réinventer, suivant la conviction de Frantz 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

354 

Fanon selon laquelle chaque génération a une mission à 

découvrir et à accomplir (Fanon, 1961, p. 178). C’est dans ce 

dialogue continu entre mémoire blessée et désir de 

renouveau qu’émerge le potentiel d’une véritable 

transformation africaine. 

 

1.1. Héritages de la colonisation, instabilités 

postindépendance, crises actuelles 

L’héritage de la colonisation en Afrique de l’Ouest, 

notamment au Mali, au Burkina Faso et au Niger, constitue 

une fracture vive qui continue de hanter le présent. Cet 

héritage ne se limite pas à un épisode historique révolu : il 

s’agit d’un ensemble de mécanismes, de structures et de 

représentations qui se sont perpétués bien au-delà des 

indépendances. La colonisation a profondément bouleversé 

les équilibres locaux en imposant des logiques 

d’administration, d’éducation, de religion et de 

développement souvent étrangères aux dynamiques internes 

des sociétés africaines. Par exemple, les autorités coloniales 

françaises avaient divisé les territoires en zones dites 

"utiles" et "inutiles", concentrant les investissements sur les 

premières tout en marginalisant les secondes (Rescue.org, 

2024). Cette politique a laissé des traces durables dans la 

répartition des ressources et des infrastructures. 

En reconfigurant l’espace politique par la violence, la 

colonisation a fragmenté les sociétés précoloniales tout en 

instaurant une aliénation symbolique durable. L’autorité, la 

modernité et la légitimité étaient perçues comme venues 

d’ailleurs, renforçant une dépendance psychologique et 

institutionnelle. Cette aliénation s’est prolongée après les 

indépendances, lorsque les États postcoloniaux ont souvent 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

355 

reconduit les structures héritées du colonisateur : 

centralisation excessive, bureaucratie rigide et mépris des 

savoirs endogènes. Comme le note O. De Sardan (2023, p. 

45), dans L’enchevêtrement des crises au Sahel, « ces États 

ont échoué à intégrer leurs régions marginalisées ou à 

répondre aux besoins socio-économiques des populations ».  

Dans des pays comme le Mali, le Burkina Faso et le Niger, 

l’indépendance n’a pas toujours été synonyme de rupture 

avec le passé colonial. Les jeunes élites formées dans les 

institutions coloniales ont rarement su ou pu instaurer des 

formes de gouvernance véritablement enracinées dans les 

réalités locales. Au Mali, cette tension s’est manifestée par 

une succession de coups d’État et une crise persistante de 

l’État dans le nord et le centre du pays. Le Burkina Faso a 

connu une expérience unique sous Thomas Sankara, mais sa 

tentative de transformation radicale a été brutalement 

interrompue par son assassinat en 1987. Quant au Niger, il 

reste marqué par une instabilité chronique due à sa 

vulnérabilité structurelle et à la porosité de ses frontières 

(GlobalR2P.org, 2025). Ces trois pays illustrent un constat 

partagé : l’échec partiel du modèle étatique hérité de la 

modernité coloniale. Les institutions publiques sont souvent 

perçues comme déconnectées des réalités locales ou 

incapables d’assurer la sécurité et le développement. Cette 

défiance à l’égard des États s’est accentuée avec 

l’émergence de crises multiples : montée du radicalisme 

religieux, déplacements forcés de populations et cycles 

récurrents de coups d’État. 

Les crises actuelles – qu’il s’agisse des coups d’État récents 

(Mali en 2020-2021 ; Burkina Faso en 2022 ; Niger en 2023), 

de la montée du djihadisme ou encore du rejet croissant des 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

356 

anciennes puissances coloniales – traduisent un malaise plus 

profond : une crise structurelle du sens. À quoi sert l’État ? 

Pour qui gouverne-t-il ? Sur quelles bases morales repose-t-

il ? Ces questions restent sans réponse pour une jeunesse 

majoritaire qui ne trouve ni emploi ni récit mobilisateur 

(López Martínez, 2024). Dans ce vide idéologique et 

institutionnel s’engouffrent les groupes armés, les idéologies 

violentes et les utopies désespérées. La misère endémique, 

la corruption rampante et l’intervention étrangère perçue 

comme ambiguë aggravent encore cette situation. 

Et pourtant, tout n’est pas sombre. Dans les marges rurales 

comme dans les centres urbains émergent des formes 

inédites de résistance et de résilience. Les femmes jouent 

un rôle central dans la continuité sociale malgré leur 

invisibilisation dans les narrations politiques dominantes. Les 

leaders religieux, éducateurs et artistes relaient un besoin 

profond de transformation éthique. Des initiatives 

communautaires locales témoignent également d’une 

capacité à réinventer des solidarités face aux défis 

contemporains (Save the Children International, 2024). 

Pour que ces dynamiques positives puissent prospérer, il est 

indispensable d’affronter cette mémoire blessée avec 

lucidité – ni victimisme ni déni – afin que l’histoire devienne 

un levier pour construire un avenir qui ressemble à l’Afrique 

elle-même. Comme l’affirme A. Mbembe (2013, p. 19), 

dans Critique de la raison nègre, « il ne s’agit pas seulement 

d’oublier ou de commémorer le passé mais d’en faire un 

espace critique pour penser autrement ». Cela exige un 

travail collectif sur les fondements éthiques du vivre-

ensemble et sur la signification même de la dignité humaine. 

 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

357 

1.2. Limites des approches technocratiques ou 

économiques du développement 

Face aux nombreux défis qui assaillent l’Afrique de l’Ouest, 

les réponses dominantes des institutions internationales et 

des gouvernements ont souvent privilégié des logiques 

technocratiques fondées sur des indicateurs économiques : 

croissance du PIB, expansion des infrastructures, insertion 

accrue dans les marchés globaux. Si ces stratégies ont 

permis certaines avancées visibles — comme l’amélioration 

des routes ou l’accès accru aux télécommunications — elles 

se sont révélées largement insuffisantes pour répondre à la 

profondeur des crises africaines. Élaborées dans les cercles 

fermés des grandes institutions financières internationales, 

ces politiques traduisent une vision homogénéisante, 

universalisante du progrès, fréquemment déconnectée des 

réalités sociales et symboliques des populations concernées. 

Le premier écueil de ces approches est de réduire l’humain à 

une simple variable économique. La personne, loin d’être 

reconnue comme sujet d’un projet de société, y est trop 

souvent traitée comme un bénéficiaire passif. L’accent mis 

sur les flux d’investissements et les ajustements structurels 

néglige les dynamiques culturelles et symboliques locales. 

Pour nombre de sociétés ouest-africaines, le développement 

ne se réduit pas à une accumulation matérielle : il incarne une 

manière d’habiter le monde, un équilibre à construire entre 

les êtres et leur environnement. Comme le rappelle Eyong 

(2012, p. 7), les modèles occidentaux de développement ont 

souvent imposé des logiques d’industrialisation et de 

consommation qui ignorent, voire détruisent, les équilibres 

réels de la vie africaine. 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

358 

Ces approches technocratiques tendent également à 

marginaliser les savoirs locaux et les formes d’organisation 

communautaire qui, pourtant, assurent la survie de millions 

de personnes. Les politiques agricoles axées sur la 

monoculture d’exportation, par exemple, ont contribué à 

désagréger des écosystèmes sociaux enracinés, sans offrir 

d’alternative durable. Dans le cadre du programme Fetsa 

Tlala en Afrique du Sud, de nombreux agriculteurs ont 

dénoncé l’introduction de semences hybrides mal adaptées 

aux contextes locaux et trop coûteuses, révélant le décalage 

entre solutions décidées “en haut” et pratiques réelles “en 

bas” (NFA & ARDRI, 2015, p. 3). De même, en Afrique de 

l’Ouest, cette disjonction a nourri une méfiance endémique à 

l’égard de l’État et de ses institutions, fragilisant la 

confiance communautaire et la capacité de résilience 

collective. 

Dans des pays comme le Mali, le Burkina Faso ou le Niger, ce 

modèle a profondément fragilisé les services publics 

essentiels, tels que l’éducation et la santé. Les politiques 

d’ajustement structurel des décennies 1980-1990 ont 

aggravé la précarité sociale tout en limitant la capacité de 

l’État à répondre aux attentes fondamentales des 

populations (Hebinck & Smith, 2022). Cela a renforcé un 

sentiment d’abandon et alimenté la défiance envers les 

institutions publiques. 

Enfin, ces approches reposent trop souvent sur une idée 

implicite mais erronée : le développement économique 

précéderait la démocratie ou toute réflexion éthique. Il 

suffirait alors d’investir dans l’infrastructure pour garantir 

cohésion sociale et paix. Or, l’expérience africaine montre 

qu’en l’absence de fondement éthique et de vision partagée 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

359 

du bien commun, ces “réussites” techniques ne font 

qu’accroître les inégalités et fracturer les sociétés. 

C’est dans ce sens qu’intervient l’avertissement majeur de 

Hafsat Abiola : « Le développement doit s’appuyer sur ce qui 

fonctionne localement, notamment sur le sens 

communautaire profondément enraciné dans les cultures 

africaines » (Africa Renewal, 2024). Pour Abiola, il est 

urgent de rompre avec l’illusion des modèles plaqués et 

d’accorder la priorité à l’engagement citoyen, au leadership 

féminin, à la créativité des jeunes et à la dynamique des 

solidarités quotidiennes. C’est à ce niveau, par l’appui aux 

pratiques locales, à la transmission des savoirs endogènes et 

à la reconnaissance de la capacité d’action réelle des 

communautés, que se construit la résilience africaine. 

En définitive, il ne s’agit pas de rejeter l’économie ou la 

technique mais de mettre l’humain et le collectif au centre 

du développement. Le progrès véritable ne pourra advenir 

que s’il s’enracine dans l’éthique, la justice sociale et 

l’espérance. Valoriser les savoirs endogènes et reconnaître 

la profondeur du sens communautaire, selon l’appel d’Abiola, 

ouvre la voie à une transformation authentique et durable, 

fidèle tant aux cultures africaines vivantes qu’aux 

aspirations les plus universelles. 

 

1.3. Le besoin d’un fondement éthique : pourquoi penser 

l’Afrique depuis l’espérance ? 

Après avoir expérimenté les limites des promesses 

politiques postindépendance et les impasses des approches 

technocratiques du développement, l’Afrique de l’Ouest 

semble arrivée à un point critique où la reconstruction ne 

peut plus s’envisager sans une refondation en profondeur. 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

360 

Cette refondation ne saurait se limiter aux dimensions 

institutionnelles ou économiques ; elle doit toucher au sens 

même de la vie collective, à la manière dont les sociétés se 

représentent leur avenir, leur responsabilité et leur dignité. 

C’est ici qu’émerge la nécessité d’un fondement éthique 

solide, non comme un simple supplément d’âme, mais comme 

point de départ pour repenser l’Afrique à partir de ce qu’elle 

est et de ce qu’elle aspire à devenir. 

La philosophie, lorsqu’elle s’intéresse aux questions de 

souffrance, de justice et de dignité, ouvre un espace où peut 

se déployer une éthique de l’espérance. Il ne s’agit pas ici 

d’un optimisme naïf, mais d’une posture réaliste qui prend 

acte des blessures sans s’y enfermer. L’espérance, entendue 

dans son sens fort, est cette capacité de se projeter vers 

un avenir possible en mobilisant les ressources du présent – 

qu’elles soient culturelles, spirituelles ou sociales – même 

lorsque tout semble bloqué. Comme le souligne G. Marcel 

(1944, p. 39), dans Homo Viator, « l’espérance est une vertu 

dynamique qui refuse la résignation et ouvre à l’inattendu ». 

Elle devient ainsi un acte de résistance face au fatalisme et 

un refus de l’échec comme destin. 

Dans le contexte ouest-africain, cette espérance s’enracine 

dans des expériences concrètes : les traditions de sagesse 

valorisant le lien communautaire et la médiation, la créativité 

des jeunes générations, les solidarités discrètes des villages 

ou encore la mémoire des luttes pour la justice. Ces 

dynamiques sont souvent portées par des figures 

invisibilisées dans les récits dominants : les femmes qui 

assurent la continuité sociale, les leaders religieux qui 

conjuguent foi et souci du bien commun, ou encore les 

artistes qui réinventent sans cesse le langage du possible. 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

361 

Ubuntu, par exemple, incarne cette éthique relationnelle : 

« Je suis parce que nous sommes » (Ewuoso & Hall, 2019), 

rappelant que l’identité individuelle est profondément 

enracinée dans le collectif. 

Penser l’Afrique depuis l’espérance revient à refuser de 

réduire le continent à ses manques ou à ses échecs. C’est 

reconnaître sa capacité de recommencement à partir de ses 

propres forces. Cette démarche exige un travail critique sur 

la mémoire et une confiance retrouvée dans les ressources 

endogènes pour tracer une voie originale. Comme le note 

Cornel West dans son concept de "radical love", il s’agit d’une 

« espérance enracinée dans la mémoire et orientée vers une 

praxis révolutionnaire » (West, 2017). Pour l’Afrique, cela 

signifie se remettre debout non pas malgré ses blessures, 

mais en s’appuyant sur elles pour construire un avenir 

commun. 

Le recours à l’espérance comme principe éthique trouve 

également des échos dans la pensée religieuse 

contemporaine. Le Pape François affirme que « l’espérance 

est cette force humble mais tenace qui nous remet debout », 

même au milieu des ruines (Spes non confundit, 2024). Cette 

vision rejoint celle de P. Ricœur pour qui l’espérance est une 

vertu politique : elle soutient l’action dans les périodes de 

transition en permettant d’imaginer ce qui n’existe pas 

encore (La Mémoire, l’Histoire, l’Oubli, 2000). 

Pour l’Afrique de l’Ouest, penser depuis l’espérance implique 

donc une réinvention collective autour d’un socle éthique 

partagé. Cela nécessite un dialogue constant entre mémoire 

et création : revisiter les luttes passées non pas pour s’y 

enfermer mais pour en tirer des leçons fécondes ; 

reconnaître les forces vives du présent ; et imaginer un futur 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

362 

enraciné dans les valeurs africaines tout en étant ouvert aux 

défis universels. C’est cet équilibre entre enracinement et 

ouverture qui pourra servir de fondement à un véritable 

renouveau. 

 

2. Une éthique de l’espérance : entre enracinement et 

ouverture 

 

L’espérance, pour devenir un principe éthique et une force 

de transformation, doit dépasser le simple discours pour 

s’enraciner dans ce qui est vivant et porteur de sens au sein 

des sociétés. Dans le contexte ouest-africain, elle puise sa 

force dans les ressources culturelles, spirituelles et sociales 

du continent. L’histoire des peuples africains montre que 

chaque période de crise a vu émerger des formes de 

résilience où le lien communautaire, la sagesse ancestrale et 

la créativité populaire ont joué un rôle central. Par exemple, 

la philosophie d’Ubuntu, qui valorise l’interdépendance et la 

solidarité, illustre cette capacité à maintenir une cohésion 

collective face aux défis (Ubuntu Philosophy, 2025). 

Cependant, une espérance enfermée dans la nostalgie ou 

limitée à la mémoire ne saurait suffire. Il ne s’agit pas de 

revenir au passé, mais de réinterpréter les héritages à la 

lumière des défis contemporains. Cette démarche implique 

une ouverture au monde sans se dissoudre en lui : dialoguer 

avec d’autres traditions philosophiques, religieuses et 

politiques tout en préservant ce qui fait la singularité 

africaine. Cette tension entre enracinement et ouverture 

est essentielle pour construire une éthique capable de 

soutenir un véritable projet de société. Comme le souligne 

Bolaji Bateye dans Well-Being in African Philosophy, 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

363 

"l’éthique africaine repose sur une vision du bien-être 

collectif qui peut enrichir les dialogues interculturels sur la 

justice et la dignité partagée" (Bateye et al., 2023, p. 89). 

L’objectif d’une éthique de l’espérance est donc double : 

mettre en lumière les ressources propres aux sociétés 

africaines – telles que les traditions de solidarité, les 

logiques communautaires d’interdépendance et le sens de 

l’hospitalité – tout en explorant les possibilités d’un dialogue 

fécond avec d’autres courants de pensée. Ces ressources 

incluent également les figures de résistance morale et les 

élans de créativité sociale portés par les peuples. Par 

exemple, la tradition des tontines en Afrique subsaharienne 

illustre comment des mécanismes économiques 

communautaires peuvent répondre aux besoins locaux tout 

en renforçant les liens sociaux (Philanthropy in Black 

Communities, 2024). 

En parallèle, cette éthique doit s’ouvrir aux valeurs 

universelles qui appellent à refonder l’humanité sur des 

principes communs tels que la fraternité et la justice. Les 

initiatives interculturelles comme celles promues par le 

CERAV/Africa démontrent que l’interaction entre identités 

locales et globales peut être une source de paix durable 

(CERAV/Africa Conference Report, 2024). Cette 

articulation entre profondeur locale et ouverture universelle 

peut donner naissance à une espérance agissante : une force 

capable d’éclairer le présent tout en dessinant les contours 

d’un avenir plus humain. 

 

 

 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

364 

2.1. Valeurs africaines mobilisables : solidarité, 

hospitalité, résilience 

Si l’espérance doit s’enraciner pour ne pas se dissoudre dans 

l’abstraction, elle doit s’appuyer sur des valeurs vivantes, 

profondément inscrites dans les pratiques quotidiennes des 

sociétés africaines. En Afrique de l’Ouest, des piliers tels 

que la solidarité, l’hospitalité et la résilience structurent le 

lien social et offrent un socle éthique pour penser un avenir 

collectif. Ces valeurs ne sont pas de simples principes 

moraux : elles sont vécues, incarnées dans les récits, les 

rites et les manières d’habiter le monde. 

La solidarité, tout d’abord, ne se pense pas seulement comme 

un devoir, mais comme une condition organique de la vie 

communautaire. Elle trouve une expression forte dans le 

concept malien an taala ye nyogon ye (« nous cheminons les 

uns avec et par les autres »), qui met en avant une 

interdépendance dynamique où chacun contribue activement 

au bien-être collectif. Ce principe traduit une solidarité 

active, où l’entraide est non seulement nécessaire à la survie 

mais aussi au maintien de la dignité humaine. Cette idée 

rejoint la philosophie d’Ubuntu, développée par Desmond 

Tutu et Mogobe Ramose, selon laquelle « je suis parce que 

nous sommes ». Dans des contextes sahéliens marqués par la 

précarité, cette solidarité devient une forme d’intelligence 

collective face à l’adversité. Loin de l’individualisme 

néolibéral, elle offre une matrice possible pour repenser la 

justice sociale et la redistribution des ressources à partir 

des réalités locales (Ubuntu Philosophy, 2025). 

L’hospitalité occupe également une place centrale dans 

l’imaginaire et les pratiques africaines. Accueillir l’étranger 

ou le vulnérable est perçu comme un acte sacré qui préserve 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

365 

l’harmonie du monde. Cette valeur trouve un écho dans la 

pensée de Jacques Derrida qui, dans De l’hospitalité, affirme 

que l’ouverture à l’autre est une condition fondamentale de 

toute éthique véritable. En Afrique de l’Ouest, l’hospitalité 

s’incarne dans des rites, des proverbes et des institutions 

qui structurent encore largement les relations sociales. Par 

exemple, chez les Fang du Gabon ou les Bulsa du Ghana, 

accueillir un étranger est parfois perçu comme accueillir un 

ancêtre sous une autre forme (Gathogo, 2019). Dans une 

époque marquée par le repli identitaire et les tensions 

migratoires mondiales, cette tradition propose un 

humanisme relationnel fondé sur l’ouverture et la 

reconnaissance mutuelle. 

Quant à la résilience, elle dépasse largement la simple 

capacité d’adaptation passive : elle est une force créatrice 

et transformatrice. F. Sarr, dans Afrotopia (2016), insiste 

sur cette puissance d’invention propre aux sociétés 

africaines, capables de produire du sens et de l’avenir à 

partir de leurs blessures mêmes. Cette résilience s’exprime 

dans divers domaines : culturels, religieux, économiques ou 

artistiques. Elle rejoint également la pensée de Paul Ricœur 

sur le pardon comme acte actif de dépassement des 

blessures historiques (La Mémoire, l’Histoire, l’Oubli, 2000). 

Par ailleurs, les femmes africaines incarnent souvent cette 

résilience au quotidien : elles sont porteuses de vie et jouent 

un rôle clé dans la reconstruction sociale silencieuse 

(Mokomane, 2024). 

Ces valeurs – solidarité active (an taala ye nyogon ye), 

hospitalité et résilience – ne demandent pas à être idéalisées 

mais reconnues comme des ressources éthiques capables 

d’alimenter une vision alternative du monde. Elles 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

366 

constituent le socle d’une espérance enracinée qui tient 

ensemble mémoire, responsabilité et avenir. À ce titre, elles 

méritent d’être pleinement intégrées à toute réflexion sur 

le développement ou la gouvernance, non comme folklore 

moral mais comme philosophie vivante. En mobilisant ces 

valeurs pour répondre aux défis contemporains, il devient 

possible d’esquisser une vision du futur où le lien social prime 

sur les logiques individualistes et où chaque communauté 

peut contribuer activement à construire un monde plus juste. 

Ces valeurs – solidarité active (an taala ye nyogon ye), 

hospitalité et résilience – ne demandent pas à être idéalisées 

mais reconnues comme des ressources éthiques capables 

d’alimenter une vision alternative du monde. Elles 

constituent le socle d’une espérance enracinée qui tient 

ensemble mémoire, responsabilité et avenir. À ce titre, elles 

méritent d’être intégrées pleinement à toute réflexion sur 

le développement ou la gouvernance non comme folklore 

moral mais comme philosophie vivante. En mobilisant ces 

valeurs pour répondre aux défis contemporains, il devient 

possible d’esquisser une vision du futur où le lien social prime 

sur les logiques individualistes et où chaque communauté 

peut contribuer activement à construire un monde plus juste. 

 

2.2. L’espérance comme vertu éthique : de la posture 

spirituelle à la praxis 

L’espérance, envisagée comme vertu éthique, dépasse la 

simple disposition psychologique tournée vers l’avenir : elle 

est une manière d’habiter le monde, de soutenir l’action et 

de résister au désespoir. G. Marcel, P. Ricœur et A. Comte-

Sponville ont chacun exploré cette notion, lui conférant une 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

367 

profondeur conceptuelle qui éclaire les luttes 

contemporaines et fonde une responsabilité dans la fragilité. 

Pour G. Marcel, l’espérance est un engagement existentiel et 

une fidélité à l’invisible. Dans Homo Viator, il la décrit comme 

une manière d’être qui relie à autrui dans une confiance 

inébranlable, même face à la souffrance ou à la mort. Il 

écrit : « L’espérance est pour l’âme ce que la respiration est 

pour l’organisme vivant. Là où elle manque, l’âme se dessèche 

et se flétrit » (Homo Viator, 1944, p. 39). Cette espérance 

est une résistance contre le nihilisme et une ouverture vers 

un avenir auquel on est fidèle par anticipation. Dans les 

contextes africains marqués par les crises, espérer signifie 

affirmer que la dignité humaine reste intacte malgré les 

épreuves. Cette posture spirituelle peut être interprétée 

comme profondément politique : espérer, c’est refuser de 

céder à la résignation et croire en la possibilité d’un 

renouveau collectif. 

P. Ricœur articule l’espérance autour de la mémoire, de la 

promesse et de l’action. Dans La mémoire, l’histoire, l’oubli, 

il insiste sur la capacité de l’espérance à tenir ensemble le 

poids du passé et l’élan vers un avenir réconcilié. Il écrit : 

« L’espérance est l’attente d’une possible réalisation, même 

face à l’incertitude et à la souffrance » (La mémoire, 

l’histoire, l’oubli, 2000, p. 538). Pour Ricœur, espérer ne 

consiste pas à nier les injustices ou les échecs ; c’est refuser 

qu’ils soient définitifs. L’espérance devient alors une éthique 

du possible : agir sans garantie de succès mais avec la 

conviction que chaque acte juste contribue à transformer le 

monde. Cette approche trouve un écho particulier dans les 

sociétés ouest-africaines où les crises politiques et sociales 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

368 

exigent des engagements lucides pour reconstruire des 

communautés déstabilisées. 

A. Comte-Sponville propose une lecture laïque de l’espérance 

dans L’esprit de l’athéisme. Il distingue entre une espérance 

religieuse tournée vers l’absolu et une espérance humaine 

modeste mais essentielle : celle qui permet d’espérer en 

l’homme, en la justice et en le devenir collectif. Il affirme : 

« Espérer, c’est refuser de désespérer des autres et du 

monde » (L’esprit de l’athéisme, 2006, p. 82). Cette 

perspective résonne fortement dans des contextes où foi 

religieuse et engagement civique s’articulent sans se 

confondre. L’Afrique peut puiser dans ses traditions 

humanistes et spirituelles pour projeter un avenir commun 

fondé sur la solidarité active et le refus du cynisme. 

Ainsi comprise, l’espérance n’est pas un luxe réservé aux 

temps heureux mais une vertu fondamentale dans les 

périodes de crise. Elle est ce que Ricœur appelle « le surplus 

d’âme qui permet de ne pas se réduire à l’état de victime ». 

Elle donne souffle à l’éthique, orientation à la politique et 

horizon à l’histoire. Pour les sociétés africaines confrontées 

aux défis contemporains, elle pourrait être une clé du 

renouveau : non pas comme solution magique mais comme 

force intérieure lucide et tenace pour croire que l’avenir 

peut être construit autrement. 

Mais pour que l’espérance demeure force vive et 

transformatrice, il faut, comme le rappelle Cornel West, voir 

en elle "une dynamique de résistance et d’engagement, un 

refus lucide de la résignation qui s’incarne dans une praxis 

collective" (West, 2017, p. 122). L’espérance, envisagée ainsi, 

oblige au passage de la posture spirituelle à la décision 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

369 

éthique et à l’action solidaire, condition même de tout 

renouveau partagé. 

 

2.3. L’Afrique comme « matrice » de relations humaines 

alternatives dans un monde fragmenté 

Dans un monde de plus en plus fragmenté — polarisé par les 

conflits identitaires, traversé par les logiques d’exclusion et 

fracturé par les inégalités croissantes — l’Afrique peut 

apparaître comme un espace d’émergence de formes 

alternatives de relations humaines. Certes, le continent 

n’échappe ni à la violence ni aux contradictions du monde 

globalisé, mais il recèle, dans ses structures sociales 

profondes, ses traditions de sagesse et ses imaginaires 

collectifs, une vision du lien humain qui mérite d’être 

reconnue et pensée philosophiquement. 

Loin de l’individualisme contemporain, qui isole l’homme en 

prétendant l’émanciper, les sociétés africaines ont 

longtemps placé la relation au centre de l’existence. L’homme 

y est défini non par son autonomie absolue, mais par ses liens, 

ses appartenances et ses responsabilités envers les vivants, 

les ancêtres et les générations futures. Cette ontologie 

relationnelle est conceptualisée dans des traditions comme 

le bisoité, une philosophie sociale développée par 

Tshiamalenga Ntumba en République démocratique du Congo. 

Le bisoité met en avant l’interconnexion entre le "je" et le 

"nous", affirmant que l’individu ne peut se concevoir qu’en 

relation avec autrui (Kimmerle, 2025, p. 87). Cette 

perspective offre une alternative forte à l’anthropologie 

atomiste de la modernité occidentale. La justice y est perçue 

comme restauration de l’équilibre plutôt que comme simple 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

370 

punition, et la parole devient médiation plutôt 

qu’affrontement. 

Cette pensée de la relation prend un sens encore plus 

profond lorsqu’on se rappelle que l’Afrique est le berceau de 

l’humanité. Les découvertes paléoanthropologiques 

confirment que les premiers êtres humains sont nés sur ce 

continent. Cette centralité anthropologique n’est pas qu’une 

donnée scientifique : elle porte une signification symbolique 

majeure. Penser l’Afrique revient à penser les origines 

mêmes de notre condition humaine. Dès lors, la 

marginalisation historique du continent dans les récits 

modernes du progrès apparaît non seulement comme une 

injustice historique mais aussi comme une faute 

philosophique (Mbembe, 2013, p. 19). 

Dans ce contexte, des penseurs comme F. Sarr et A. 

Mbembe voient en l’Afrique un espace de régénération des 

valeurs fondamentales. Pour Sarr, le continent est appelé 

non pas à imiter mais à inventer : il doit proposer depuis ses 

propres ressources culturelles et spirituelles un horizon 

pour l’humanité (Afrotopia, 2016, p. 45). Mbembe va plus loin 

en affirmant que l’expérience africaine — marquée par la 

précarité, la mobilité et la réinvention constante — constitue 

un avant-poste pour le monde à venir. Il écrit : « L’Afrique 

est déjà au cœur des défis du futur : vivre ensemble dans la 

diversité et réinventer des solidarités face aux crises 

globales » (Critique de la raison nègre, 2013, p. 29). 

Penser l’Afrique comme matrice ne signifie ni l’idéaliser ni 

réduire son histoire à ses souffrances. Cela revient à 

reconnaître que dans ses fractures historiques et ses luttes 

contemporaines se déploient des récits et des pratiques 

porteurs d’une vision alternative du monde. Ces formes de 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

371 

vie fondées sur le lien, la mémoire et la co-responsabilité 

offrent une réponse aux logiques fragmentaires qui 

menacent aujourd’hui le tissu humain mondial. Cependant, 

pour que ces potentialités deviennent réalité, elles doivent 

s’incarner dans des institutions et des pratiques concrètes 

capables de traduire cette sagesse relationnelle en action 

politique. 

En définitive, penser l’Afrique comme « matrice » revient à 

reconnaître sa capacité unique à refonder les relations 

humaines dans un monde fragmenté. Cette sagesse 

relationnelle peut contribuer à réinventer un humanisme 

global fondé sur le soin mutuel et la solidarité active. Mais 

cela exige un passage décisif de l’éthique au politique : c’est 

aux Africains eux-mêmes qu’il revient d’assumer cette 

responsabilité historique en transformant ces idées en 

praxis concrète. 

 

3. Vers une praxis du renouveau : l’engagement éthique 

africain 

 

Il ne suffit pas de penser l’espérance : encore faut-il lui 

donner corps. La réflexion philosophique, si elle veut rester 

fidèle à sa vocation humaine et sociale, ne peut s’arrêter aux 

idées ; elle doit déboucher sur une praxis, c’est-à-dire une 

manière d’agir dans le monde à partir d’un sens assumé. 

L’Afrique n’a pas seulement besoin d’un diagnostic lucide ou 

d’une revalorisation de ses ressources morales ; elle a besoin 

d’un engagement concret, incarné dans des pratiques, des 

choix collectifs, des institutions justes, et surtout dans une 

nouvelle manière d’assumer la responsabilité historique de 

son propre devenir. 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

372 

L’espérance, lorsqu’elle est vécue comme vertu éthique, 

engage et transforme. Elle convoque non seulement les 

gouvernants, mais aussi les éducateurs, les intellectuels, les 

artistes, les femmes, les jeunes, les communautés 

spirituelles : tous ceux et celles qui, à leur manière, peuvent 

œuvrer à la refondation morale et politique du continent. Ce 

n’est plus seulement une affaire d’idées, mais une question 

de volonté éthique, de courage civique, de lucidité spirituelle. 

Il s’agit d’assumer pleinement les blessures du passé sans s’y 

enfermer, d’identifier les fractures du présent sans s’y 

résigner, et de bâtir, par des gestes concrets, les conditions 

d’un avenir vivable pour tous. 

Il s’agit désormais de porter l’attention sur les axes 

concrets à partir desquels l’espérance peut s’incarner dans 

la vie collective. Comment refonder une autorité politique 

légitime, enracinée dans le service et la justice ? Comment 

réhabiliter l’éducation comme levier de transformation 

morale et sociale ? Comment inscrire le souci du bien commun 

dans les pratiques économiques, culturelles et religieuses ? 

Et comment articuler les appels universels à la fraternité 

avec les exigences contextuelles de vérité, de mémoire et 

de réconciliation ? Autant de chemins possibles où l’éthique 

de l’espérance ne se contente pas d’inspirer : elle se traduit 

en responsabilité partagée, en engagement lucide, en praxis 

féconde. 

 

3.1 : Acteurs du renouveau : intellectuels, éducateurs et 

leaders au service de l’espérance 

Dans les sociétés en mutation, la transition vers un avenir 

plus juste ne dépend pas seulement des structures, mais 

aussi, et surtout, des acteurs porteurs de sens. Quand les 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

373 

institutions vacillent, quand les modèles s’épuisent, ce sont 

les voix formatrices, celles qui pensent, enseignent, guident 

ou gouvernent, qui peuvent raviver les consciences et tracer 

les contours d’un horizon nouveau. En Afrique, et plus 

particulièrement en Afrique de l’Ouest, le poids de l’histoire, 

la complexité des défis contemporains et l’usure des élites 

rendent cette mission de refondation plus pressante que 

jamais. Les intellectuels, les éducateurs, les leaders 

religieux et politiques sont appelés à sortir d’une posture 

d’observation ou de gestion pour entrer dans une logique de 

refondation. 

Les intellectuels, d’abord, ont pour mission de mettre des 

mots sur les maux, de rendre pensable ce qui semble opaque, 

d’ouvrir des pistes là où tout paraît fermé. Depuis les 

indépendances, l’Afrique a connu des générations 

d’intellectuels engagés, critiques, parfois marginalisés, mais 

jamais totalement réduits au silence. Des figures comme F. 

Fanon, C. A. Diop, Ngugi wa Thiong’o, S. B. Diagne, A. Mbembe 

ou plus récemment F. Sarr et F. Nyamsi ont dénoncé les 

formes de dépendance épistémologique, plaidé pour une 

réhabilitation des savoirs endogènes, et appelé à une 

décolonisation radicale de la pensée. Mais cette parole 

critique reste souvent cantonnée à l’université ou aux 

publications savantes, loin des masses populaires. L’enjeu 

n’est plus seulement de produire du savoir, mais de faire 

descendre la pensée dans la rue, dans les médias, dans les 

institutions, dans les écoles, pour qu’elle participe à la 

transformation effective des mentalités. Être intellectuel 

aujourd’hui, en Afrique, c’est accepter de devenir passeur 

d’espérance, à la fois critique et constructif, enraciné dans 

les réalités mais ouvert à l’universel. 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

374 

Les éducateurs, qu’ils soient enseignants, formateurs, 

animateurs communautaires ou accompagnateurs spirituels, 

portent, quant à eux, une responsabilité structurante. 

L’Afrique est un continent jeune, et pourtant une large part 

de cette jeunesse est laissée à elle-même, très souvent 

déscolarisée, sans repères solides et en quête de modèles. 

Les systèmes éducatifs, fragilisés par le sous-

investissement, la politisation, l’exode des compétences et 

l’instabilité, peinent à former des citoyens pleinement 

conscients de leurs droits et surtout de leurs 

responsabilités. L’éducation devrait pourtant être l’un des 

leviers majeurs de la refondation éthique. Il ne s’agit pas 

uniquement de transmettre des savoirs, mais de former des 

consciences, capables de discernement, de dialogue, 

d’engagement et de compassion. Une pédagogie de 

l’espérance appelle à revaloriser la figure de l’éducateur, non 

comme simple fonctionnaire, mais comme artisan de société, 

co-créateur de sens. 

Les leaders religieux, dans cette même dynamique, disposent 

d’un capital de confiance et d’influence qui peut être décisif. 

Dans de nombreuses régions, l’autorité religieuse reste plus 

écoutée que l’autorité étatique. Mais cette influence peut 

être à double tranchant : lorsqu’elle est utilisée pour 

renforcer des logiques d’exclusion, de repli ou 

d’endoctrinement, elle alimente les conflits ; lorsqu’elle est 

mise au service de la paix, de la vérité et de la justice, elle 

devient source de réconciliation et de cohésion sociale. Il 

revient aux responsables religieux — chrétiens, musulmans, 

animistes ou autres — d’assumer une posture prophétique, 

qui n’adoucit pas la vérité au nom de la paix, mais qui parle 

vrai au nom de la vie. Ils doivent montrer, à des degrés 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

375 

divers, la puissance transformatrice d’une parole spirituelle 

enracinée dans le réel et tournée vers le bien commun. 

Enfin, les leaders politiques, souvent décriés, ne peuvent 

être écartés du chantier du renouveau. Certes, la crise de la 

gouvernance, les dérives autoritaires, les coups d’État à 

répétition et la méfiance croissante des populations ont sapé 

la légitimité de nombreuses figures politiques. Mais c’est 

justement dans cette crise de la représentation qu’émerge 

une opportunité : celle de refonder l’autorité sur la base de 

l’écoute, de la transparence et de la redevabilité. Gouverner 

ne peut plus être conçu comme un privilège, mais comme un 

service, fondé sur une vision, une éthique et une capacité à 

construire avec le peuple. Loin du clientélisme ou de la 

gestion du court terme, un leadership nouveau est appelé à 

émerger, un leadership inspiré, intègre, ancré dans la réalité 

et capable d’ouvrir des perspectives. 

C’est à travers ces acteurs, intellectuels, éducateurs, 

leaders spirituels et politiques, que l’espérance peut se 

traduire en action. Non pas en rêverie ou en rhétorique, mais 

en choix concrets, en institutions justes, en engagements 

quotidiens. L’Afrique n’a pas seulement besoin d’idées, elle a 

besoin de porteurs de sens, de veilleurs lucides, capables de 

faire passer l’espérance de la parole à la responsabilité. À ce 

prix seulement, l’espérance deviendra force de 

transformation. 

 

3.2. Gouverner autrement : éthique du leadership et 

reconstruction institutionnelle 

À mesure que les attentes sociales grandissent, et que les 

désillusions s’accumulent, une question devient inévitable : 

quelle forme de leadership peut porter l’Afrique vers un 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

376 

avenir plus juste, plus humain, plus habitable ? À travers les 

bouleversements politiques récents, les crises de 

gouvernance et les aspirations profondes exprimées par les 

peuples, il devient évident que l’on ne peut plus se contenter 

de gérer l’existant ou de reproduire les modèles hérités. Il 

s’agit d’inventer, ou plutôt de réinventer, un leadership 

enraciné dans l’éthique, capable de conjuguer vision et 

responsabilité, autorité et service, parole et cohérence. 

Trop longtemps, l’exercice du pouvoir sur le continent a été 

marqué par la personnalisation, la verticalité, l’opacité. Mais 

les temps changent, les sociétés se transforment et avec 

elles, l’exigence d’un leadership nouveau émerge, plus 

attentif aux réalités du terrain, plus soucieux du bien 

commun, plus sensible à la quête de dignité des peuples. Dans 

ce contexte de transition, l’espérance ne peut se dissocier 

d’une refondation morale du pouvoir. Elle appelle une autre 

manière de gouverner, de représenter, de décider — non pas 

surplombante, mais incarnée, dialogique, orientée par la 

justice. 

Un leadership éthique commence par une vision. Non pas une 

vision idéologique, mais une visée anthropologique : quel type 

de société voulons-nous construire ? Pour P. Ricœur, une 

politique humaine suppose un horizon de sens, une visée de 

justice qui oriente l’action au-delà de la seule efficacité. 

Cette « éthique du souci du juste », selon ses termes, doit 

articuler mémoire, responsabilité et espérance. Elle trouve 

un écho dans la pensée de J. Ki-Zerbo, qui affirmait que 

l’Afrique doit « prendre le temps de l’histoire », c’est-à-dire 

retrouver une direction propre, une intériorité politique, au 

lieu de courir après les modèles imposés de l’extérieur. De 

son côté, F. Sarr insiste sur la nécessité pour les élites 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

377 

africaines de penser une autre manière d’habiter le pouvoir, 

à partir de ce qu’il appelle une “éthique du service”, où 

gouverner signifie “porter la charge des autres avec dignité”. 

Mais une vision, aussi inspirante soit-elle, ne suffit pas : elle 

doit s’incarner dans des pratiques justes, des institutions 

solides et, surtout, une intégrité personnelle. K. Gyekye, 

philosophe ghanéen, plaide pour une politique fondée sur le 

caractère moral des dirigeants. Il défend une conception de 

la démocratie enracinée dans la culture africaine, mais 

exigeante sur le plan éthique. Dans le même esprit, A. Comte-

Sponville, bien qu’extérieure au contexte africain, rappelle 

que « La politique n’a de légitimité que dans la mesure où elle 

vise le bien commun et la justice. Toute politique sans morale 

est une escroquerie. » (Comte-Sponville, 2006, p. 213). 

L’Afrique, confrontée à une fatigue démocratique et à une 

défiance généralisée, a besoin de dirigeants crédibles, dont 

les actes répondent aux paroles, et dont la conduite inspire 

le respect plutôt que la peur ou la lassitude. 

L’éthique du leadership implique également une intelligence 

relationnelle, dimension que S.B. Diagne met en avant dans 

ses travaux sur la philosophie africaine du dialogue. 

Gouverner, dans ce cadre, n’est pas imposer une volonté, mais 

maintenir une parole partagée, écouter les voix multiples, 

construire avec. Cette conception du pouvoir rejoint 

l’héritage africain du chef comme garant de l’équilibre et non 

comme figure d’autorité solitaire. Elle appelle à une 

gouvernance inclusive, enracinée dans les cultures locales 

tout en étant ouverte aux exigences contemporaines de 

justice, d’équité et de participation. 

Certaines figures historiques ont su incarner, même 

brièvement, cette éthique du pouvoir. Thomas Sankara, par 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

378 

son style de vie, son langage de vérité, et son engagement 

total, en reste une référence incontournable. Mais l’Afrique 

regorge aussi de leaders du quotidien, moins connus, œuvrant 

dans les municipalités, les associations, les communautés, et 

dont l’action exemplaire porte en elle les germes du 

renouveau. 

En définitive, cette éthique du leadership ne peut être 

réservée aux chefs d’État. Elle concerne toute personne en 

position d’influence : chef de village, directeur d’école, 

responsable de groupement, animateur d’ONG. Comme le 

rappelle F. Fanon, chaque génération doit, dans une relative 

opacité, découvrir sa mission, l’accomplir ou la trahir. L’heure 

est venue pour les leaders africains, à tous les niveaux, de 

réconcilier la politique avec la vertu, et l’autorité avec le sens 

du bien commun. 

Gouverner avec vision et intégrité, c’est redonner à l’action 

politique sa valeur transformatrice, non comme pure gestion 

du pouvoir, mais comme art de servir la dignité humaine et 

de rendre possible l’espérance collective. C’est aussi, pour 

l’Afrique, une manière de réaffirmer sa place dans le monde 

non plus comme terrain d’expérimentation ou zone de crise, 

mais comme espace de proposition, capable d’inspirer une 

autre manière de vivre ensemble, de concevoir le pouvoir et 

de penser le développement. En assumant cette 

responsabilité, les sociétés africaines peuvent non 

seulement se régénérer de l’intérieur, mais aussi contribuer, 

depuis leurs propres valeurs, à réorienter une mondialisation 

en quête d’âme. 

 

 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

379 

3.3. L’Afrique au cœur de la mondialisation : incarner 

une espérance pour l’humanité 

À l’heure où la mondialisation révèle ses impasses – fracture 

écologique, précarisation massive, perte du sens du collectif, 

montée des replis identitaires – l’humanité semble prise 

entre deux vertiges : celui de l’accélération sans fin, et celui 

de la fragmentation sans horizon. Dans ce moment de 

basculement, l’Afrique peut apparaître, contre toute 

attente, non comme un continent à la traîne, mais comme un 

témoin porteur d’avenir, capable de nourrir une 

mondialisation autre : à visage humain, enracinée dans les 

liens, la mémoire, la relation et la responsabilité. 

Si le continent a longtemps été perçu comme une périphérie 

ou un simple récepteur passif des modèles dominants, il 

révèle aujourd’hui, à travers ses luttes, ses traditions et ses 

innovations, une puissance de proposition : non dans la 

compétition, mais dans la contribution ; non dans l’imitation, 

mais dans l’inspiration. C’est cette posture qu’appelle de ses 

vœux F. Nyamsi, philosophe camerounais engagé, pour qui 

l’Afrique doit rompre avec les logiques de dépendance 

intellectuelle et politique pour assumer une parole 

universelle enracinée dans son expérience propre. Il plaide 

ainsi : « L’Afrique ne doit pas imiter servilement les modèles 

intellectuels exogènes, mais fonder une parole universelle 

forgée dans la vérité de son expérience historique, dans une 

fidélité lucide à ses racines, ouverte à l’humanité partagée » 

(Nyamsi, 2019, p. 27). Loin de se replier sur elle-même, 

l’Afrique, poursuit-il, « est appelée à devenir le cœur battant 

d’une humanité réconciliée avec elle-même, parce qu’elle a 

traversé l’humiliation, la dépossession, mais aussi la 

résistance, la solidarité, et la résilience » (ibid., p. 238). Il 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

380 

plaide ainsi pour un leadership africain de conscience, 

capable de conjuguer fidélité aux racines et projection vers 

l’universel, dans une perspective d’humanité partagée. 

Dans cette perspective, le rôle du numérique est décisif. Il 

constitue aujourd’hui l’un des visages les plus puissants de la 

mondialisation, mais aussi l’un des plus ambivalents. S’il peut 

être vecteur d’aliénation, de standardisation des cultures, 

de domination algorithmique, il représente aussi une 

opportunité réelle de prise de parole, de création et de 

mobilisation pour les sociétés africaines. Grâce au 

numérique, les peuples peuvent court-circuiter les canaux 

traditionnels du pouvoir, raconter leur propre histoire, 

visibiliser les injustices, créer des réseaux de solidarité et 

d’apprentissage. 

Mais cette opportunité n’est féconde que si elle 

s’accompagne d’une éthique du numérique, comme le souligne 

F. Sarr : une conscience des usages, une attention aux 

langues, à la mémoire, aux récits, aux liens. Le numérique ne 

doit pas être un nouvel outil d’assimilation, mais un espace de 

résistance culturelle et d’innovation sociale. Il peut devenir, 

pour l’Afrique, un outil de renaissance, à condition de ne pas 

être seulement un vecteur de consommation, mais un 

instrument de transmission, de dialogue et de formation à la 

pensée critique. 

Ce faisant, l’Afrique peut proposer une autre manière 

d’entrer dans la mondialisation : une mondialisation 

relationnelle, qui ne renie ni les appartenances, ni les 

héritages, ni les blessures, mais qui s’en sert comme 

matériau pour une parole forte, singulière et universalisable. 

Cette contribution ne sera crédible que si elle s’accompagne 

d’une volonté de transformation intérieure : une 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

381 

revalorisation de la pensée, de l’éducation, de la mémoire, 

une culture de la responsabilité partagée, une reconstruction 

des institutions sur des bases éthiques. 

Témoigner d’une autre mondialisation, pour l’Afrique, ce 

n’est donc pas se retirer du monde, mais y entrer autrement 

: avec ses récits, ses langues, ses symboles, sa vision du 

vivant et du lien. C’est affirmer que l’humain n’est pas une 

donnée technique, mais un être de relation ; que le 

développement ne peut être détaché de la justice ; que 

l’histoire des peuples a quelque chose à dire à l’avenir du 

monde. 

Ainsi se profile l’Afrique non plus comme simple “réservoir” 

de croissance ou de ressources, mais comme centre moral 

d’un monde à refonder. Là où certains proposent des murs ou 

des marchés, elle peut offrir des liens, des symboles, des 

récits, et une certaine manière de redonner visage à l’humain 

dans la grande aventure du monde. 

 

Conclusion 

 

Penser l’Afrique depuis l’espérance, c’est refuser de 

l’enfermer dans l’ombre de ses blessures ou dans l’attente 

d’un salut venu d’ailleurs. Il s’agit de reconnaître en elle une 

mémoire vivante, certes marquée par les épreuves de 

l’histoire, mais surtout porteuse d’une capacité de 

recommencement et d’invention collective. Loin d’être un 

simple supplément d’âme, l’espérance se révèle ici comme une 

force éthique, politique et sociale : elle irrigue les pratiques 

concrètes, inspire les dynamiques de solidarité, relance le 

lien communautaire et donne souffle à une créativité sociale, 

culturelle et institutionnelle tournée vers l’avenir. 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

382 

L’analyse a mis en évidence, à partir d’un cadre théorique 

interdisciplinaire — croisant philosophie politique, éthique 

sociale, pensée postcoloniale et anthropologie des valeurs 

africaines — combien l’espérance, pour devenir moteur de 

renouveau, doit passer de la posture intérieure à la praxis 

collective. Les héritages et traumatismes du passé ne sont 

pas niés : ils sont relus, critiqués, dépassés par une 

mobilisation des ressources endogènes, telles que la 

solidarité active (an taala ye nyogon yé), l’hospitalité, la 

résilience, ou encore l’Ubuntu et le bisoité, qui renvoient à 

des universalisations africaines de la relation, de la co-

responsabilité et du sens du bien commun. Il en résulte une 

éthique relationnelle et pratique, ancrée dans la vie 

quotidienne, attentive à la dignité des femmes, des jeunes, 

des éducateurs, des intellectuels et des leaders — tous 

porteurs d’espérance dans l’action et le témoignage. 

Cette philosophie de l’espérance éclaire la nécessité d’un 

leadership renouvelé, où la vision, le service, la transparence 

et l’intégrité prennent le pas sur la reproduction du pouvoir 

pour lui-même. Elle invite à penser une gouvernance humaine, 

fondée sur l’écoute, la participation et la redevabilité, et 

appelle chaque acteur — citoyen.ne, éducateur.rice, leader, 

responsable religieux ou politique — à assumer sa part de 

responsabilité historique. Plus largement, elle propose à la 

mondialisation la contribution d’une Afrique qui, forte de ses 

blessures assumées et de sa capacité de résilience, peut 

incarner et transmettre une autre manière d’être-au-

monde : celle où le développement demeure inséparable du 

lien, de la justice, du dialogue, et de la mémoire. 

En définitive, la portée scientifique, sociale et politique de 

cette philosophie de l’espérance réside précisément dans 



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

383 

son potentiel critique et constructif. Elle ouvre la voie à une 

réconciliation entre mémoire blessée et désir de renouveau, 

révèle la fécondité des ressources africaines dans le 

dialogue des cultures, et offre un horizon de responsabilité 

partagée à la transformation du monde contemporain. À ce 

titre, l’Afrique ne se réduit plus à un terrain de crises ou 

d’assistance, mais se propose en véritable laboratoire vivant 

d’élaboration de modèles nouveaux pour l’humanisation du 

XXIe siècle. 

C’est en assumant cette espérance active et réfléchie que 

l’Afrique peut oser devenir, pour elle-même et pour le monde, 

non pas un terrain de crises, mais un creuset de renouveau : 

là où l’histoire n’est pas un destin, la blessure pas une 

fatalité, et le possible s’ouvre à qui choisit d’y croire, de 

l’incarner et de le bâtir ensemble. 

 

Bibliographie 

 

ABIOLA Hafsat. 2024. « Le développement doit s’appuyer 

sur ce qui fonctionne localement, notamment sur le sens 

communautaire profondément enraciné dans les cultures 

africaines ». Africa Renewal.  

BATEYE Bolaji, et al., 2023. Well-Being in African 

Philosophy, Lanham, Rowman & Littlefield Publishers.  

BLAK Vincent, 2024. Materiality Versus Metabolism in the 

Hybrid World, Berlin, Springer.. 

BORDO Susan, 1993. Unbearable Weight. Feminism, 

Western Culture, and the Body, Berkeley, University of 

California Press.  

BOSTROM Nick, 2005. Transhumanist Values. Oxford, 

Oxford University Press.  



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

384 

BOSTROM Nick, SAVULESCU Julian, 2009. Human 

Enhancement, Oxford, Oxford University Press.  

BRAIDOTTI Rosi, 2013. The Posthuman, Cambridge, Polity 

Press.  

BUTLER Judith,1990. Gender Trouble, New York, 

Routledge.  

CAIRN.INFO, 2023, « Entretien avec Judith Butler 

», Cairn.info.. 

CERAV/AFRICA, 2024. Cultural Diversity and Dialogue for 

Peace and Development in Africa. Conference Report, Bobo-

Dioulasso, UNESCO Category 2 Center.  

CLARK Andy, 2003. Natural-Born Cyborgs. Minds, 

Technologies, and the Future of Human Intelligence, 

Oxford, Oxford University Press.  

CLAVERIE Bernard, 2010. Biologie numérique améliorative, 

Paris, Lavoisier.  

COMTE-SPONVILLE André, 2006. L’esprit de l’athéisme, 

Paris, Albin Michel.  

CONTY Aurélie, GAZE C., HUGUES S, 2016. « The direct 

gaze as a social cue: An ERP study ». Social Cognitive and 

Affective Neuroscience. vol. 11, n° 2, pp. 283-292. 

CPCP, 2021. « Le genre comme continuum », Bruxelles, Centre 

Permanent pour la Citoyenneté et la Participation.  

COYNE I., HAUSKELLER M, 2023. Jonas and the Ethics 

of Responsibility, Berlin, Springer.  

DE LAURETIS Teresa, 1987. Technologies of Gender. 

Essays on Theory, Film, and Fiction. Bloomington, Indiana 

University Press.  

DERRIDA Jacques, 1997. De l’hospitalité, Paris, Calmann-

Lévy.  



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

385 

DONATI Pierpaolo, 2019. Sociologia della relazione, Milan, 

FrancoAngeli.  

DRESSER Rebecca, 2004. « Designing Babies: Human 

Research Issues », IRB: Ethics & Human Research. vol. 26, 

n° 1, pp. 1-8. 

EWUOSO Chikezie, HALL Stephen,2019. « Ubuntu and the 

Philosophy of Community in African Thought ». Journal of 

African Studies. vol. 45, n° 2, pp. 205-216. 

EYONG Charles T., FOY Ignatius I, 2012. Towards 

Alternative Strategies for Sustainable Development in 

Africa. Bonn : ZEF/Brussels , KU Brussel.  

FANON Frantz, 1961. Les Damnés de la Terre, Paris, 

Maspero.  

FOUCAULT Michel, 1975. Surveiller et punir, Paris, 

Gallimard.  

FOUCAULT Michel,1976. La volonté de savoir, Paris, 

Gallimard.  

GALLAGHER Shaun, 2005. How the Body Shapes the Mind, 

Oxford, Oxford University Press.  

GATHOGO James, 2019. « Correlation Between African 

Hospitality and Human Flourishing ». International Journal 

of Scientific and Research Publications. vol. 9, n° 3, pp. 269-

279. 

GILLEARD Chris, HIGGS Paul, 2013. Ageing, Corporeality 

and Embodiment, London, Anthem Press.  

GYEKYE Kwame, 1992. Person and Community in African 

Thought, Accra, Sankofa Publishing.  

HABERMAS Jürgen, 2003. The Future of Human Nature, 

Cambridge, Polity Press.  

HARAWAY Donna, 1985. A Cyborg Manifesto, New York, 

Routledge.  



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

386 

HARAWAY Donna, 1991. Simians, Cyborgs, and Women. The 

Reinvention of Nature, New York, Routledge.  

HAYLES N. Katherine, 1999. How We Became Posthuman, 

Chicago, University of Chicago Press.  

HEIDEGGER Martin, 1927. Être et temps,Tübingen, 

Niemeyer.  

HOUNTONDJI Paulin J, 1977. Sur la “philosophie 

africaine”, Paris, Maspero.  

IHDE Don. 2002, Bodies in Technology. Minneapolis, 

University of Minnesota Press.  

JOOSTEN Jeroen, 2024. Exoskeletons and the Future of 

Human Augmentation, Amsterdam, Elsevier.  

JONAS Hans, 1984. Le principe responsabilité,Paris, Cerf.  

KIMMERLE Heinz, 2025. Philosophie du bisoité. La pensée 

de Tshiamalenga Ntumba. Kinshasa, Presses Universitaires 

du Congo.  

KORU SPRING, 2024. « Global Beauty Standards: A Cross-

Cultural Perspective ». Koru Spring Magazine. n° 12, pp. 45-

51. 

LA FONTAINE Céline, 2008. Le corps-marché, Paris, Seuil.  

LA FONTAINE Céline, 2014. L’Empire cybernétique, Paris, 

Seuil.  

LEDER Drew,1990. The Absent Body. Chicago, University of 

Chicago Press.  

LOPEZ MARTINEZ Ana, 2024. Mali, Niger et Burkina Faso 

: Redéfinition des alliances dans le paysage 

géopolitique,Madrid, Real Instituto Elcano.  

MAGESA Laurenti, 1997. African Religion: The Moral 

Traditions of Abundant Life. Maryknoll (NY) : Orbis Books.  

MARCEL Gabriel, 1944. Homo Viator, Paris, Aubier-

Montaigne.  



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

387 

MASSION Sabine, 2002. « La pensée queer et la critique 

du genre », Cahiers du Genre, n° 33, pp. 45-60. 

MASSION Sabine, 2013. « Le principal apport de la pensée 

queer au féminisme », Cahiers du Genre. n° 55, pp. 247-255. 

MBEMBE Achille, 2013. Critique de la raison nègre. Paris : 

La Découverte.  

MERLEAU-PONTY Maurice,1945. Phénoménologie de la 

perception, Paris, Gallimard.  

MIETTINEN Timo, 2020. Husserl and the Idea of Europe, 

Dordrecht , Springer.  

MOKOMANE Zitha, 2024. Indigenous Social Protection in 

Africa: Pathways to Resilience and Sustainable Development. 

Pretoria, University of Pretoria Press.  

MORAN Dermot, 2015. Phenomenology of Embodiment, 

London, Routledge.  

NANCY Jean-Luc, 2000. L’Intrus. Paris : Galilée.  

NFA & ARDRI, 2015. Fetsa Tlala Programme Report, 

Pretoria, NFA.  

NYAMSI Franklin, 2019. L’Afrique et sa parole universelle, 

Paris, L’Harmattan.  

OSTERMANN Gérard, 2019. Corps augmenté, corps aliéné, 

Paris, Dunod.  

PEW RESEARCH CENTER, 2016. « Human Enhancement: 

The Scientific and Ethical Dimensions », Pew Research 

Report.  

PHILANTHROPY IN BLACK COMMUNITIES, 

2024. Ancestral Solidarity Models, Montréal, AFP Quebec.  

PITTS Victoria, 2003. In the Flesh. The Cultural Politics of 

Body Modification, New York, Palgrave Macmillan.  

PRECIADO Paul B, 2008. Testo Junkie. Sexe, drogue et 

biopolitique, Paris, Grasset.  



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

388 

RAMOSE Mogobe B, 2025. Ubuntu and the Philosophy of 

Community in African Thought. Thousand Oaks, Sage 

Publications.  

RESCUE.ORG, 2024. « Colonial Legacies and Development in 

West Africa »., Rescue.org.  

RICŒUR Paul, 2000. La mémoire, l’histoire, l’oubli , Paris, 

Seuil.  

SARR Felwine, 2016. Afrotopia, Paris, Philippe Rey.  

SAVE THE CHILDREN INTERNATIONAL, 

2024. Community Resilience in the Liptako-Gourma. Bamako: 

Save the Children.  

SENGHOR Léopold Sédar,1964. African Humanism. Paris, , 

Présence Africaine.  

SLATER Amanda, TIGGEMANN Marika, 2015. « Media 

exposure and body image in adolescent girls ». Body Image. 

vol. 13, pp. 113-121. 

SOEDE Yaovi Nathanael, et al., 2018. Ori-Oke Spirituality 

and Social Change in Africa. Bamenda ,Langaa RPCIG 

Publishers.  

SPES NON CONFUNDIT, 2024. Bulle d’indiction du Jubilé 

ordinaire de l’année 2025. Rome, Vatican Press.  

STIEGLER Bernard,1994. La technique et le temps. Paris : 

Galilée.  

TECHTARGET, 2023. « CRISPR and the Global Divide 

». TechTarget Magazine. n° 8, pp. 15-22. 

TURKLE Sherry, 2011. Alone Together. Why We Expect 

More from Technology and Less from Each Other. New York, 

Basic Books.  

UBUNTU PHILOSOPHY, 2025. Ubuntu and the Philosophy 

of Community in African Thought. Pretoria, Ubuntu 

Institute.  



REVUE INTERCONTINENTALE_ DECEMBRE 2025 

 

389 

WANG Yu, LIU Zhen, ZHANG Wei, 2020. « The Social 

Determinants of Cosmetic Surgery in China ». Asian Social 

Science. vol. 16, n° 5, pp. 45-58. 

WEST Cornel, 2017. Radical Love and Revolutionary Praxis. 

Club of Rome Report. Rome, Club of Rome. , 

WHITSON Jennifer R, 2015. « Quantified Selves and the 

Lure of Gamification ». Social Media + Society. vol. 1, n° 2, 

pp. 1-10. 

WIKIPEDIA, 2025. « Human Enhancement ». Wikipedia.org.  

YOUNG Iris Marion, 1980. Throwing Like a Girl and Other 

Essays in Feminist Philosophy and Social Theory. 

Bloomington , Indiana University Press. , 

ZAHAVI Dan, 2014. Self and Other. Exploring Subjectivity, 

Empathy, and Shame. Oxford , Oxford University Press.  

 


