
 

291 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

Idiguini et la résistance Kel Gress à Galma : pour une 

réévaluation historique de la conquête coloniale Française. 
 

Zakari Yaou YAHAYA 
Université Abdou Moumouni de Niamey-Niger 

Faculté des Lettres et des Sciences Humaines 

Département d’histoire 

Yahayazakariyaou1@gmail.com 

 

Résumé : 

 
Cet article propose une réévaluation critique de la colonisation Française au Niger, 

à travers l’étude de la bataille de Galma, survenue le 18 juin 1901. Cette bataille, 

dirigée par Idiguini, un chef Touareg Kel Gress de l’Adar, constitue l’un des épisodes 

importants de la résistance armée contre la conquête coloniale Française. Alors que 

les résistances dans d’autres régions du Niger ont fait l’objet d’études, l’Adar reste 

largement marginalisée dans les récits historiques relatifs aux résistances à la 

conquête coloniale Française.  

Après le passage de la mission Voulet et Chanoine dans le Sud- Ouest de l’Adar où 

les figures historiques comme Magagi et mallan Goumour respectivement dans les 

villages de Gougouhéma et Libattan Mallamaye, se sont illustrés,  Idiguini rassembla 

ses forces à Galma, où il mena une bataille décisive contre les troupes coloniales 

Françaises. Malgré la bravoure des combattants Touareg, Idiguini, fut tué et sa tête 

envoyée en France, où elle est toujours conservée. 

A travers cette analyse, l’article  s’inscrit dans une dynamique de redécouverte des 

résistances locales, tout en plaidant pour une politique de mémoire décolonisée  et 

de réhabilitation des héros nationaux. Il souligne l’importance de revisiter l’histoire 

coloniale et plaide pour la reconnaissance d’Idiguini comme figure centrale de la 

résistance nigérienne. Enfin, il plaide pour le rapatriement de sa tête de la France, 

perçu comme un acte de justice historique, nécessaire à la construction d’une 

mémoire collective souveraine.  

 

Mots clés : Idiguini, la bataille de Galma, résistance, colonisation Française, 

réhabilitation. 
 

 

Abstract : 
 
This article offers a critical reassessment of French colonization in Niger through the 

study of the Battle of Galma, which took place on June 18, 1901. Led by Idiguini, a 

Kel Gress Tuareg leader from the Adar region, this battle represents one of the key 

episodes of armed resistance against French colonial conquest. While resistance 

movements in other regions of Niger have been the subject of academic attention, 

mailto:Yahayazakariyaou1@gmail.com


 

292 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

Adar remains largely marginalized in historical narratives related to colonial 

resistance. 

Following the passage of the Voulet-Chanoine expedition through the southwestern 

Adar—where historical figures such as Magagi and Mallam Goumour distinguished 

themselves in the villages of Gougouhéma and Libattan Mallamaye respectively—

Idiguini mobilized his forces at Galma, where he led a decisive battle against French 

colonial troops. Despite the bravery of the Tuareg fighters, Idiguini was killed, and 

his severed head was sent to France, where it is still preserved today. 

Through this analysis, the article contributes to the rediscovery of local resistances, 

while advocating for a decolonized memory policy and the rehabilitation of national 

heroes. It highlihs   the necessity of revisiting colonial history and calls for the 

recognition of Idiguini as a central figure in Nigerien resistance. Lastly, it argues for 

the repatriation of his head from France an act of historical justice deemed essential 

to the construction of a sovereign collective memory. 

 

Keywords : Idiguini, Battle of Galma, resistance, French colonization, rehabilitation. 
 

 

 Introduction 

 

Le présent travail s’inscrit dans une dynamique de relecture  critique 

de l’histoire de la colonisation Française au Niger, à travers l’analyse 

d’un épisode encore peu documenté : la bataille de Galma, menée par 

Idiguini, chef Touareg engagé dans la  résistance contre les forces 

coloniales Françaises au début du XXième siècle. 

De nombreux auteurs se sont intéressés à la l’histoire de la 

colonisation au Niger. Urvoy Yves, s’appuyant sur l’exploitation des 

archives coloniales, analyse la  pénétration et de l’installation 

coloniale. , suivi par Serré de Rivière qui enrichit ses travaux, 

effectués précédemment. Depuis les années 70, les universitaires 

nigériens valorisent davantage l’ampleur des résistances locales face 

aux troupes de conquête coloniale Françaises. KIMBA  Idrissa, André 

Salifou, Djibo Hamani, Maikoréma Zakaria,  MAHAMANE Alio, 

MALAN Issa Mahamane, font partie de ceux qui ont mis en lumière 

les  résistances dans l’Ouest, l’Est, le Gobir, l’Air, le Damergou.  

Toutefois, si  la littérature historique a largement évoqué les 

expéditions de la mission Voulet et Chanoine et ses exactions, elle 

demeure silencieuse sur d’autres formes de violence coloniale 

perpétrées dans des zones comme l’Adar, après la création du 

Troisième Territoire Militaire en 1900. 

Dans l’Adar, certains villages comme  Gougouhémé et de Libattan 

Mallamaye opposèrent des résistances farouches à la mission Voulet 



 

293 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

et  Chanoine. Après la création du Troisième Territoire Militaire, qui 

avait ouvert la porte de la conquête de l’Adar, des résistances 

émergèrent, notamment celle dirigée par Idiguini, un chef Touareg 

Kel Gress, dans le village de Galma. 

A travers le cas d’Idiguini, il s’agit de revisiter la résistance dans 

l’Adar et d’évaluer sa portée symbolique et politique. La découverte  

de cette résistance, s’inscrit  dans les débats contemporains autour du 

devoir de mémoire, la reconnaissance des crimes coloniaux, et de 

restitution des restes humains emportés comme trophées de guerre. A 

cet égard, l’intervention du Premier Ministre nigérien, Ali Mahaman 

Lamine Zeine, lors de la 88 ième session de l’Assemblée Générale des 

Nations unies, le 27 septembre 2025, demandant solennellement à la  

France de faire son devoir de mémoire et de reconnaitre ses crimes, 

est un signal fort dans la volonté des autorités actuelles du Niger a 

revisité l’histoire coloniale du pays. 

Notre réflexion est centrée sur en quoi la redécouverte de la résistance 

d’Idiguini à Galma éclaire-t-elle les violences de la conquête 

coloniale ? Dans quel contexte cette bataille s’est-elle déroulée ? 

Quelle en fut ? Enfin, Comment cette mémoire oubliée peut-elle 

aujourd’hui renforcer les revendications de souveraineté, de la 

défense de la patrie et de justice mémorielle, notamment à travers le 

rapatriement de ses restes ? 

L’objectif de cet article est double : d’une part, contribuer à une 

meilleure connaissance des résistances locales à la colonisation ; 

d’autre part fournir des éléments de réflexion à l’attention des 

autorités nigériennes sur les enjeux liés à la réhabilitation  des figurent 

historiques nationales. 

La méthodologie utilisée dans le cadre de ce travail combine l’analyse 

des sources écrites (ouvrages, archives) ; et orales, recueillies lors 

d’une enquête orale de terrain auprès des descendants des résistants 

Touareg ayant pris part à la bataille de Galma. L’exploitation de ces 

sources a permis d’organiser le présent article en trois parties : La 

première traite du contexte de la bataille, la deuxième traite de la 

bataille, et enfin la troisième partie traite des recommandations pour 

la réhabilitation historique d’Idiguini. 

 

 

 



 

294 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

 

1. Contexte de la bataille 

 

La bataille de Galma, survenue en 1901, s’inscrit dans un contexte 

colonial marqué par les ambitions impérialistes de la France en 

Afrique. 

Après la convention de partage de l’espace nigérien de 1898 entre la 

France et la Grande Bretagne, les autorités Françaises entamèrent une 

série d’initiatives stratégiques visant à consolider leur domination en 

Afrique. Ainsi, fut décidée la création du Troisième Territoire 

Militaire. Cette dernière  est intimement liée aux objectifs stratégiques 

de la politique coloniale Française en Afrique.  

En effet, les Français veulent alors réunir les territoires d’Afrique 

Occidentale et d’Algérie, à travers le Sahara, à ceux du Congo. Trois 

missions furent lancées à cet effet : La mission Voulet et Chanoine, 

dont le parcourt fut sanglant et ayant traversé le Niger d’Est en Ouest ; 

la mission Foureau et Lamy, qui quitta le Sud Algérien (Ourgala) et 

traversa le Niger du Nord au Sud-Est ; la mission Gentil, venue du 

Congo. 

 Le 22 avril 1900, la bataille de Kousseri, près du la c Tchad, leur 

permit de déduire l’empire de Rabah. Les pays conquis formèrent 

alors le Troisième Territoire Militaire relevant du gouverneur général 

de l’Afrique Occidentale Française. 

Selon l’arrêté du Gouverneur général de l’AOF, du 23 juillet 1900, le 

Troisième Territoire Militaire est créé et en son article premier stipule 

que : « ce territoire s’étendra sur les régions de la rive gauche du 

Niger, de Say au lac Tchad, qui ont été placés dans la sphère 

d’influence Française par la convention du 14 juin 1898 ». 

 Cet arrêté fut confirmé par un décret du Président de la République 

Française du 20 décembre 1900, qui dispose que : « il est constitué 

entre le Niger et le Tchad, un troisième territoire militaire ayant pour 

chef-lieu Zinder, relevant du Gouverneur Général de l’Afrique 

Occidentale, et placé sous la direction d’un Commandant 

militaire.»(Mémoire de la République du Niger- 47 Première partie/ 

Chapitre II.). 

Il convient de souligner que ce territoire n’a pas alors de forme ou de 

limite clairement définie, mais comprenait toute la zone  située au 

nord de la rive gauche du Niger. Son intégration dans l’espace colonial 



 

295 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

Français répondait à une logique de continuité territoriale et à une 

volonté politique d’unifier les possessions Françaises en Afrique. 

Comme le soulignent Moutari Abdou et Abdourahamane MOUSSA 

2024, 5 : 

 

 « Ainsi, après avoir pris connaissance du contenu des rapports des 

missions d’exploration, la France s’est fixée pour objectif d’occuper 

l’espace nigérien afin qu’il serve de trait d’union entre les régions du 

fleuve Niger (une voie navigable jusqu’à l’océan (Atlantique), celles 

du lac Tchad et du Sahara » (Moutari Abdou et Abdourahamane 

MOUSSA 2024, 5) 

 

Dans cette perspective,  la conquête de l’Adar, s’imposait comme une 

étape incontournable pour assurer la continuité géographique de 

l’empire colonial dont rêvait construire la France en Afrique. C’est 

pourquoi, malgré les difficultés d’ordre climatique et de l’intérêt de 

ce projet pour la France, l’Adar doit être conquis et occupé.  

 

    1.1. L’occupation de l’Adar et la résistance des Kel Gress 

Malgré les conditions climatiques difficiles et les enjeux logistiques, 

l’Adar fut ciblée par une expédition militaire Française. Des troupes 

de conquête furent envoyées avec pour mission d’occuper le territoire, 

d’y établir un système administratif, et de consolider l’exploitation 

économique. 

Cependant, l’occupation de l’Adar ne se fit pas sans opposition. Les 

troupes de conquête Françaises se heurtèrent à une résistance 

farouche, principalement de la part des Touareg Kel Gress.  

L’une des résistances les plus héroïques fut celle animée par Idiguini, 

un kel gress, qui livra une bataille aux troupes coloniales Françaises à 

Galma dans le Gobir. Cette bataille fait suite à un premier accrochage 

entre les troupes Françaises et les Touareg Kel Gress à Janguébé, où 

les kel gress furent attaqués par une colonne Française partit de 

Guidan Bado et qui avait fait de nombreux morts dans les rangs de kel 

gress. 

Selon Comme le rapporte  Abdoul Kader Bayard, rencontré à Keita 

en 2024 : 

 

: « Contrairement à une idée largement répandue, il ne s’agissait pas  



 

296 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

d’un affrontement entre les habitants de Janguébé et les Français, mais 

plutôt d’un affrontement opposant les Kel Gress et les troupes 

coloniales Françaises. »Il précise que les hostilités furent déclenchées 

lorsqu’ une  colonne française, en route vers Zinder, depuis  Guidan 

Bado, fut informée de la présence d’un important  regroupement des 

Kel Gress à Janguébé. Ces derniers, accompagnés de leurs femmes et 

enfants, se trouvaient donc dans l’impossibilité de fuir. Le choc fut 

particulièrement meurtrier, causant des lourdes pertes du côté des Kel 

Gress. » (Abdoul Kader Bayard, rencontré à Keita, le 2024) 

Ce témoingnage, issu de la mémoire collective corrobore  l’analyse de 

Francis Nicolas, 1950 :84, qui mentionne dans un rapport, les faits 

suivants : « 13 avril : combat de Jan-G’ébé ; Gouraud, avec 60 

tirailleurs, quitte G’ida-M-Bado le 12 avril et tombe le lendemain sur 

les Kel G’erès qui ont 40 tués, dont les chefs Mokht’àr et Mallam. 

(Francis Nicolas, 1950 :84). 

Un autre témoin, Alimane Goumour, rencontré à Bouza, le 15 

septembre, 2025, ajoute une dimension personnelle à cet 

affrontement : « Abou Yahaya, revenant d’Abzin, aurait été attaqué à 

son tour par les Français à Janguebé. Cette attaque marque le début 

d’une série d’affrontements entre les Kel Gress et les troupes 

coloniales Françaises ». (Alimane Goumour, rencontré à Bouza, le 15 

septembre, 2025) 

Bien que les Kel Gress aient résisté avec courage malgré le 

déséquilibre des forces, leur défaite eut des conséquences 

importantes : certaines tribus se soumirent aux autorités coloniales, 

tandis que d’autres, à l’image du groupe d’Idiguini, décidèrent de 

poursuivre la lutte. 

La défaite des Kel Gress, bien qu’ils aient choisi de résister pour 

l’honneur en dépit du déséquilibre des forces, eut des conséquences 

importantes. Elle entraina la soumission de certaines tribus aux 

autorités coloniales Françaises, mais provoqua également la révolte  

d’autres groupes, notamment celui dirigé par Idiguini.  

 

    1.2. La poursuite de la lutte par Idiguini 

Après la bataille de Janguebé, plusieurs chefs Kel Gress optèrent pour 

la paix avec les Français. Warzagane et Moullol, Idiguini notamment 

choisirent la soumission que de faire la guerre aux Français. 

Cependant, Idiguini prit une position radicalement opposée. 



 

297 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

 Refusant toute forme de compromis avec les forces coloniales, il 

engagea une guerre sainte contre les troupes Françaises de conquête 

coloniale, qu’il considérait comme des envahisseurs infidèles. Selon 

les récits oraux, cette radicalisation aurait été motivée par l’influence 

d’un marabout, qui lui aurait enseigné que le salut éternel dépendait 

d’un combat contre les « bani yahoudou Nassara », les blancs donc 

qui sont considérés comme des  « infidèles », ennemis de l’islam. 

Combattre ces derniers lui assurerait le paradis. Il rejeta les offres de 

paix et déclara le jihad contre les troupes Françaises, galvanisant ainsi 

ses partisans. 

« La chance d’Idiguini, c’est  qu’il était avec un marabout qui lui disait 

toujours de se méfier de sa vie s’il continuait de tuer des  paisibles 

citoyens, car cela le conduirait en enfer. Il demanda alors au marabout 

ce qu’il  devait  faire pour aller au paradis. Celui-ci lui répondit : tu 

dois seulement tuer les bani yahoudou Nassara. Ce sont des gens plus 

clairs que vous et ils ont des yeux blancs comme ceux de 

« Moussochis », autrement dit les blancs qui ont des yeux comme 

ceux de chat. Il apprend que les gens qui ont attaqué Abou Yahaya 

sont blancs et avec des yeux blancs comme ceux des chats » 

Ces paroles, ainsi que d’autres traditions orales, montrent une autre 

vision du conflit. Ainsi, selon Mouhoumad Hammadodo, rencontré à 

Zongo Labiyé, le 19 septembre 2025 : 

  

« Après la bataille de Janguebé,  les Français  sont venus à Madaoua 

et ont envoyé une lettre à Idiguini pour lui proposer la paix( 

Amana).Mais celui-ci opta pour la lutte contre les blancs afin de 

mourir en martyr. Ainsi, il informa tous ses soutien de considérer cette 

bataille contre les blancs comme la guerre sainte contre les infidèles » 

 

Malgré les offres de paix, et contrairement aux autres groupes Kel 

Gress d’Azarori et de Galma, qui acceptèrent la soumission, Idiguini 

persista dans sa logique de confrontation. 

Convaincu qu’il allait mourir en martyrs du jihad contre les infidèles, 

Idiguini refuse l’offre de paix que  les Français lui avaient proposée, 

malgré que les autres groupements kel gress d’Azarori et de Galma 

aient accepté de faire la paix avec eux. 

Idiguini symbolise donc une résistance à la fois religieuse, politique 

et identitaire. Alors que certains leaders Kel Gress s’alignaient sur la 



 

298 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

stratégie de la soumission, Idiguini incarna une fraction plus radicale, 

refusant toute forme de collaboration avec les forces d’occupation. 

Cette posture allait aboutir à une montée des tensions, 

particulièrement perceptible dans la zone de Galma, où Idiguini 

rassemblait ses troupes en prévision d’un affrontement important avec 

les troupes Françaises. 

 

    1.3. Le contexte et la montée des tensions. 

La défaite de Janguébé, le 13 avril 1901, fut un moment clé dans les 

relations les entre les Kel Gress et les forces coloniales Françaises. 

Malgré les lourdes pertes, les Kel Gress semblèrent initialement  

accepté la soumission. Ainsi, le 25 avril leur grand cheick Abou Ar-

Hia, blessé à Janguebé fit sa soumission à Guidan Bado provoquant 

toute la fin du mois d’avril et les premières semaines du mois de mai 

1901, des  négociations  avec Ourzagane, grand chef des Kel Gress, 

ou Tambari, c’est-à-dire, détenteur du Tabala de guerre et un autre 

chef important Molloul, qui exprimèrent de bonnes intentions  et 

tentèrent un apaisement  par l’envoie de quelques menus cadeaux, le 

Commandant répondit favorablement à ces gestes. 

Cependant, cette accalmie apparente fut de courte durée. Dès le début 

du mois de mai, dans les villages sédentaires sous contrôle Français, 

des pillages qui avaient cessé complètement après Janguebé,  

reprirent, principalement attribués à Idiguini. Ce dernier surnommé : 

« Massassara Kassa – dan Bata » qui signifie »le fléau du pays, fils du 

méchant. En une journée, le 10 mai 1901, ils enlevaient et tuaient 21 

hommes dans différents villages entre Guidan Bado et Tamaské. En 

réalité ici, le slogan semble avoir été déformé et mal traduit en 

Français. Selon Alimane, il s’agit plutôt de : « Massassara Maza – dan 

Bata » qui signifie : celui qui fait trembler les hommes, fils de Bata 

(Bata c’est le nom de sa mère). Idiguini, absent à Janguebé et 

insensible  aux suites de la bataille, incarnait la fraction hostile à toute 

négociation, tandis que Ourzagane, malgré ses efforts pacifiques, ne 

parvenait ni à imposer l’impôt de soumission ni à contrôler son clan 

et prévaloir son opinion. 

Au fil du temps, deux parties distinctes se dessinaient peu à peu 

nettement chez les kel Gress : l’une avec le Tamabari, Ourzagane de 

disposition pacifique, l’autre avec Idiguini, plus nombreux et plus 

puissant, refusent toute composition avec les Français et déterminé à 



 

299 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

poursuivre  la lutte contre les Français.  Toutes les tribus des deux 

parties se regroupèrent à Galma en attendant les pluies d’hivernage 

pour leur migration annuelle vers Abzin. Là, Idiguini battait tous les 

jours son Tabala pour galvaniser ses troupes, annonçant qu’il 

saccagerait les villages sur son  passage. Face à cette situation toute 

aussi préoccupante,  l’administration coloniale  Française décida de 

préparer une riposte militaire décisive. 

 

     1.4. Préparation de planifications de l’offensive française. 

Face à la dégradation de la situation  de plus en plus tendue, et les 

pillages répétés, le Commandant de la région –Ouest  demanda le 13 

mai 1901, au Lieutenant-Colonel, commandant Militaire du 

Territoire, l’autorisation d’attaquer les Kel Gress dans leurs 

campements de Galma avant leur exode dans les brousses immenses 

de l’Est, et les renforts nécessaires à cette opération. Rappelons une 

fois de plus la promesse d’Idiguini de ravager tous les villages se 

trouvant sur son itinéraire en partance pour Abzine. Cette menace est 

donc prise au sérieux par les Français, qui décidèrent d’anticiper en 

attaquant les Kel Gress dans leur bastillon de Galma. 

Les forces Françaises reçurent un renfort de 81 tirailleurs venus du 

Damargou et de Zinder, ainsi que  30 hommes supplémentaires, tirés 

de la garnison de Tahoua, portant la force Française à 199 fusils. 

L’ordre de mouvement numéro 267(annexe n°I) donna la composition 

de la colonne de la garnison, les prescriptions données pour la marche, 

le combat, le campement, et les consignes laissées en poste. 

Le plan de marche visait à éviter toute alerte prématurée. La colonne 

devait passer par Gadassamou, situé en dehors de la ligne directe 

Guidan Bado- Galma, à environ quarante(40) kilomètres de Galma, 

afin de préserver l’effet de surprise. Un poste avancé fut installé sur 

la route de Galma, permettant d’intercepter deux émissaires ennemis 

et d’empêcher la communication. 

Dès la veille le commandant avait écrit une lettre au Sarky n’Abzin, 

chef élu des Kel Gress et des Kel- Oui pour le prévenir que les Kel 

Gress, continuant leurs pillages, ils seront  attaqués.  

 

II. La bataille de Galma (18 juin 1901) 

 

Le village de Galma, situé dans le département de Madaoua,  



 

300 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

appartient au Gobir Tudu, une région voisine de l’Adar. C’était un 

village où résidait une forte communauté Kel Gress vivant  en 

symbiose avec les populations locales. Cette bataille, constitue un 

épisode important de la résistance Touareg face à la colonisation 

Française. 

Le 18 juin 1901, une colonne Française, composée de tirailleurs, 

engagea le combat contre les forces Touareg Kel Gress commandées 

par Idiguini à Galma, un village  situé dans le département de 

Madaoua, appartient au Gobir Tudu. 

La bataille fut violente. La cavalerie Touareg chargea massivement 

depuis un col séparant les dunes, accompagnées par des fantassins 

équipés de sabres et boucliers. La charge fut violente, causant la mort 

d’un caporal de la colonne d’un coup de sabre. Les tirailleurs ouvrirent 

un feu nourri et précis, empêchant les fantassins d’atteindre le carré, 

qui se hissa jusqu’au sommet de la dune, déjouant ainsi la manœuvre 

Touareg visant à contourner la colonne et empêchant les Touareg 

d’encercler les forces Françaises. 

Cette stratégie défensive des troupes Françaises est  rappelée par 

Alimane Goumour: « A la bataille de Galma, les Français  creusèrent  

des tranchets profondes que les chevaux ne pouvaient pas franchir.  

Les combattants Touareg étaient donc exposés à la puissance de feu 

adverse. Les pertes furent importantes du côté des Kel Gress, dont 

Idiguini.» 

Les tranchées et le terrain accidenté mirent en échec la cavalerie Kel 

Gress. Selon certaines sources, environ 300 fantassins Touareg 

participèrent au combat dont deux-tiers furent tués. Les dégâts furent 

importants du côté des Touareg Kel Gress. Cette victoire fut suivie 

par une véritable recherche de tout regroupement des Kel Gress et 

d’une exploitation du succès. 

Le chef Idiguini, principal dirigeant de la résistance, fut tué et décapité 

durant cette bataille selon plusieurs  témoignages oraux.  

 

Dans une autre étude, Francis Nicolas, 1950 :84, rapporte que : 

 

 « au combat de Galma (220 tirailleurs et partisans contre la presque 

totalité des forces Kel G’erès),le chef Idig’ni, resté en ligne malgré les 

ravages de la fusillade, périt avec 800 de ses compagnons ;nos pertes 

furent légères.Ce passage illustre à la fois le caractère répressif de la 



 

301 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

conquête coloniale Française et la bravoure des Kel Gress sous la 

conduite d’Idiguini, qui opta pour la lutte  contre les infidèles et de 

mourir en martyr. 

 

Ces différentes illustrations de l’issue de la bataille, montre la 

détermination des combattants Touareg à défendre leur terre contre 

les ‘’cafres ‘’ dans leur volonté de soumettre les populations locales. 

Ces Touareg avaient préféré mourir en martyrs dans la guerre sainte 

qui vient d’être déclenchée par Idiguini et ses partisans. Elles 

montrent également que la France face à ses objectifs stratégiques 

n’hésite pas sur les moyens. En effet toutes les forces étaient réunies 

pour affronter Idiguni, dans son fief. Cependant, malgré la 

mobilisation en hommes et armes, la France avait compté d’abord sur 

la division. Elle avait eu le soutien de certaines fractions Kel Gress, 

notamment les partisans de Mooloul et de Warzagane. 

La bravoure des Kel Gress fut surclassée par la supériorité matérielle 

et tactique des colons Français, qui en plus de leur armement, 

bénéficièrent de trahisons internes. Ille, représentant Kel Gress à 

Madaoua selon Alimane Goumour, aurait fourni des renseignements 

décisifs, facilitant l’attaque : 

 

« Idiguini a fait la bataille de Galma, mais il a été trahi par ses amis et 

aussi avec les conseils des Gobiraoua comme Dillé qui était un 

représentant des Abzinaoua dans le Gobir. 

 Après la bataille, les Français poursuivirent les survivants, capturant 

du bétail et infligeant de lourdes pertes matérielles malgré que la 

progression dans une région montagneuse et boisée fût difficile, 

ralentissant l’action. Plusieurs troupeaux furent capturés (environ 302 

chameaux, 95 bœufs porteurs, 790 moutons, 43 ânes et 10 chèvres) 

bien que la dispersion des animaux sur des vastes pâturages 

compliquait leur capture. 

Dans cette chasse aux sorcières, les colons Français, dans leur logique 

de « diviser pour mieux régner », épargnèrent les Touareg de Molloul 

et de Ourzagane en reconnaissance de leur conduite antérieure et de 

leur non-participation au combat. Pour d’autres personnes que nous 

avons interrogé, la bataille de Galma a été aussi utilisée par les 

vainqueurs pour non seulement appauvrir les Kel Gress ayant soutenu 



 

302 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

Idiguini dans sa lutte, mais aussi les exterminer en réduisant 

drastiquement leur nombre  dans la région. 

En effet, les Français ont considérablement décimé les Kel gress dans 

l’Adar : 

Bref, les Français ont exterminé les kel gress dans l’Adar. 

Aujourd’hui,  aucun village kel gress ne compte plus de 300 habitants. 

Initialement, les Haoussa n’étaient pas plus nombreux qu’eux dans la 

région ( Mouhoumad Hammadodo,).  

Le combat de Galma constitua une victoire tactique importante pour 

les forces coloniales Françaises, réduisant la capacité de nuisance des 

Kel Gress par la capture des animaux et la destruction de campement. 

Cette résistance, portée par la fraction d’Idiguini, montra que la 

soumission imposée était fragile et qu’une pacification durable 

nécessiterait des efforts continus. 

Cette épreuve tragique et ce combat acharné sont aujourd’hui au  cœur 

des revendications mémorielles et identitaires au Niger. La mémoire 

d’Idiguini, effacée des récits officiels, réapparait comme un symbole 

de résistance à réhabiliter. La suite de cette étude s’attache donc à 

examiner la nécessité de la réhabilitation historique d’Idiguini. 

 

III. Vers la réhabilitation historique d’Idiguini 

 

Le rapatriement de la tête d’Idiguini, actuellement conservée au 

Musée de l’Homme à Paris, s’inscrit dans une démarche de réparation 

historique et de reconnaissance des injustices coloniales. Cette 

restitution permettrait de restaurer la dignité d’un héros national et de 

renforcer la souveraineté mémorielle du Niger. Elle offrirait aussi une 

occasion décisive de clore un épisode douloureux de l’histoire 

coloniale, encore perçue comme une plaie ouverte dans la conscience 

collective. 

Dans un contexte international marqué par une dynamique de 

restitution de patrimoine culturelle illustrée par l’action du Benin, du 

Sénégal, le Niger ne peut rester en marge de cette revalorisation 

historique. Le retour de la tête d’Idiguini dans sa terre natale serait un 

geste fort de souveraineté culturelle, affirmant que la mémoire des 

résistants nigériens ne peut plus être gardée sous silence dans les 

musées européens 



 

303 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

Cependant, au-delà de la portée symbolique, ce geste constitue un 

levier essentiel pour raviver la mémoire collective et affirmer une 

identité nationale fondée sur l’histoire réelle des peuples. Comme 

l’affirme Maikoréma Zakari, 2025 : 3: « La connaissance par un 

peuple de son histoire est donc fondamentale. Car, un peuple qui 

ignore son histoire est sans racine, sans repère et sans identité propre. 

Sa situation est semblable à celle d’un individu qui a perdu sa 

mémoire et qui de ce fait demeure étranger à lui-même et à son 

environnement et devient, tout au long de sa vie, totalement dépendant 

d’autrui. Elle s’apparente aussi à celle d’un corps vidé de son âme. ». 

Ainsi, priver une nation de ses figures de résistance revient à désarmer 

symboliquement sa jeunesse face aux défis contemporains. Le 

rapatriement rapide de la tête d’Idiguini permettrait non seulement de 

réconcilier le Niger avec son passé, mais aussi de transmettre aux 

nouvelles générations les valeurs de courage, de dignité et de sacrifice  

que ce chef symbolise. 

« Eu égard à tout ce qui vient d’être rapporté, il n’est pas exagéré de 

soutenir que la connaissance de l’histoire constitue un outil 

fondamental, un ferment, un socle, une rampe de lancement pour la 

lutte pour la conquête de la souveraineté »( Maikoréma Zakari, 

2025 :-3) . La réhabilitation des figures historiques comme Idiguini 

est donc indissociable d’une politique mémorielle nationale, car « la 

connaissance de cette mémoire collective renforce le sentiment 

unitaire, légitime, et ravive la lutte pour la souveraineté » ( 

Maikoréma Zakari, 2025 :-3) Cette mémoire, trop longtemps niée ou 

confisquée, constitue un socle sur lequel les sociétés peuvent 

reconstruire leur avenir. Le retour de sa dépouille n’est pas seulement 

un acte de justice posthume, mais un fondement pour une politique 

éducative ancrée dans une mémoire décolonisée. A l’heure où les 

discours identitaires se multiplient et où les sociétés africaines 

cherchent leurs repères, refuser cette restitution reviendrait à 

prolonger l’effacement symbolique de la résistance africaine. 

En effet, le Niger possède une riche histoire de résistances à l’ordre 

colonial, longtemps marginalisée par les récits dominants. De la 

bataille de Kousseri à la révolte de Firhoun dans l’Azawak, en passant 

par les soulèvements à Kobsitanda, Karma, ou Agadez, ces 

événements témoignent d’une volonté constante de sauvegarde de la 



 

304 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

souveraineté( Maikorema,2025 :3).Idiguini, figure de cette résistance 

armée, incarne l’expression de cette lutte pour la souveraineté. 

Or, paradoxalement, l’espace public nigérien reste fortement marqué 

par la mémoire coloniale. Comme le souligne Hassimi Alassane, 

2023 :50 : « l’étude fait ressortir que sur le sol national du Niger, 

indépendant depuis 1960, il existe de nombreux signes qui rendent 

hommage à la France coloniale. Ce sont des monuments et des 

mausolées construits dans les régions où les militaires Français sont 

tués pendant l’occupation.  

Cette situation illustre une forme de décalage entre la mémoire 

institutionnelle et la mémoire populaire. Le retour d’Idiguini peut 

réconcilier ces deux mémoires en devenant un catalyseur d’un 

nouveau récit national. 

Le rapatriement d’Idiguini doit donc s’accompagner d’un travail de 

mémoire structurant, notamment par la création de lieux de mémoire. 

Selon Hassimi Alassane, 2023 :47, l’édification de tels espaces 

constitue : « un moyen d’appuyer la formation d’une identité 

nationale et de construire un projet national collectif ».  

Cela pourrait prendre la forme d’un mausolée ou encore d’un 

programme éducatif révisant les manuels scolaires pour y inclure 

Idiguini parmi les figures emblématiques de la résistance face à 

l’oppression et à la défense de la patrie. 

Un tel geste, réalisé sans délai, aurait également une portée 

diplomatique importante. Il enverrait un message clair à la 

communauté internationale : Le Niger s’engage dans une dynamique 

de souveraineté culturelle, de réparation historique et de justice 

postcoloniale. 

 En définitif, comme le rappelle  Maikoréma Zakari, 2025 : 3, la 

connaissance de l’histoire constitue un outil fondamental, un ferment, 

un socle, une rampe de lancement pour la lutte pour la conquête de la 

souveraineté.   La mémoire d’Idiguini, trop longtemps occultée, doit 

retrouver sa place dans l’histoire nationale. 

Le retour de la tête d’Idiguini ne saurait donc être perçu comme une 

simple restitution, mais comme un acte fondateur d’une mémoire 

nationale décolonisée. Il  s’agit de restaurer une mémoire effacée, de 

réparer une injustice historique, de redonner au Niger un héros dont le 

sacrifice mérite reconnaissance. 



 

305 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

Il est impératif que les autorités nigériennes engagent sans tarder une 

procédure officielle de demande de restitution, appuyée par des 

universitaires, les communautés locales, les parlementaires, et les 

partenaires culturels internationaux. 

En outre, le rapatriement de la tête d’Idiguini serait un acte 

symbolique fort, témoignant de la volonté du Niger de rétablir la 

justice et de préserver sa mémoire collective. Il contribuerait ainsi à 

réconciliation avec le passé et à la construction d’une identité 

nationale fondée sur la reconnaissance de ses héros et de son histoire. 

L’urgence de cette restitution s’impose comme une nécessité morale, 

culturelle et politique. 

 

Conclusion 

 

L’analyse de la bataille de Galma et de la résistance d’Idiguini apporte 

une éclaire nouvelle sur la conquête coloniale Française au Niger, en 

restituant la voix des acteurs locaux longtemps occultés par 

l’historiographie coloniale. En croisant archives et sources orales, 

cette étude met en évidence la dimension politique, religieuse et 

identitaire de la lutte menée par les Kel Gress sous la conduite 

d’Idiguini, dont le refus de la soumission incarne une résistance à la 

fois spirituelle et nationale. 

Au-delà de l’événement militaire, la bataille de Galma révèle 

l’ampleur des violences  de la colonisation et la volonté de domination 

territoriale de la France. Elle met également en lumière la profondeur 

des dynamiques enracinées dans la société nigérienne. 

Dans le contexte actuel de relecture du passé colonial, la redécouverte 

d’Idiguini et la revendication du rapatriement de sa tête s’inscrivent 

dans un mouvement de réappropriation mémorielle et de 

réhabilitation des figures héroïques nationales. La reconnaissance, 

d’Idiguini comme acteur important de la résistance nigérienne 

participe ainsi d’une refondation historiographique et d’un 

renforcement de la souveraineté culturelle du Niger, fondés sur la 

valorisation de son patrimoine historique et mémoriel. 

La portée sociale de cet article réhabilitant une figure historique 

oubliée réside dans sa capacité à réparer une injustice, transformer la 

mémoire collective, et favoriser une conscience critique du passé au 

service d’une société plus juste. 



 

306 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

 Ainsi, restituer cette histoire, c’est aussi œuvrer pour une justice 

historique et la dignité collective, en appelant à la restitution officielle 

par la France (rapatriement de la tête  d’Idiguini et à la réécriture 

équitable de l’histoire coloniale du Niger.  

Cette restitution constituerait un acte de réparation morale et 

symbolique, rendant  hommage non seulement à Idiguini lui-même, 

mais aussi à ses descendants, aujourd’hui repartis dans plusieurs 

groupements notamment à Galma, Ayawane, Zongo Labiyé, Souraka. 

Elle honorerait la mémoire d’un fils du pays qui, en pleine conscience 

du déséquilibre des forces, choisit de lutter contre les envahisseurs 

plutôt que de se soumettre aux infidèles.  

Ainsi, la redécouverte et la valorisation d’Idiguini participent à la 

construction d’une mémoire nationale décolonisée, fondée sur la 

reconnaissance des sacrifices consentis pour la liberté et la 

souveraineté. 

 

Bibliographie  

 

FRANSIS Nicolas, 1950."Tamesna, les Ioullemmenden de 

l’Est ou Touareg ‘Kell Dinnik, cercle de Tawa - colonie du Niger", 

imprimerie nationale, Paris.  

HASSIMI Alassane, 2023, colonisation française du Niger et 

enjeux mémoriels, in Collection Recherches et Regards d’Afrique  vol 

2, décembre 2023, pp 34-52  

MOUTARI Abdou et ABDOURAHAMANE Moussa, 2024, 

les enjeux des rivalités Franco-Anglaises dans la conquête de 

l’espace nigérien : 1890-1906, in revue Éditions EFUA, pp : 189-202. 

  MAHAMAN Alio Tamaské, 2020, Un passé qui ne passe 

pas : Domination et résistance en contexte sahélien,  

  SALIFOU André, 1989. Histoire du Niger, Nathan, Paris. 

   ZAKARI Maikorema, 2025, Connaissance de l’histoire et 

lutte pour la souveraineté au Niger de la fin du XIXème siècle à nos 

jours, 15 pages 

 

 

 

 

 



 

307 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

 

Les sources orales : Liste des informateurs :   

 

Nom et 

prénoms 

Date  Date et lieu 

de naissance 

Date  Date et lieu de 

l’entretien 
  Profession 

Alimane 

Goumour 

vers1969 à Zongo 
Sarki/  

Ayawane 

Le 15 septembre à 

bouza et le 19 

septembre 2025 à  

Labiyé Zongo 

Chef de groupement  
 kel Annouar 

Ayawane 

Mouhoumad 

Hammadodo 

vers 1958 à Zongo 

Labiyé  

Le 19 septembre 2025 

à Labiyé Zongo 

Chef de tribu 

Toyamana 5 

Abdoulaye 

Malam 

Harou 
 

Vers 1974 à 

Labiyé 

Le 19 septembre 2025 
à  

Labiyé Zongo 

Liman de Zongo 

Labiyé Labiyé 

  Abdoul 

Kader 
Bayard 

Vers 1958 à Keita 
Le 30 novembre 2024 à 

Keita 

Hydraulicien de 

formation 

 

 

 
 


