
Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 489 

Le Défi Humien de l’Induction ou l’Illusion de 

l’Inductivisme  
 

Mathieu Kouassi Kouakou 

                                             Département de philosophie 

                                              Université Félix Houphouët-Boigny 

Abidjan (Côte d’Ivoire) 

                                              kouamathieu2020@gmail.com 
 

Résumé 
 

         Cet article est une analyse du problème de l’induction formulé par 

Hume comme un moment charnière de l’histoire de l’empirisme. L’induction 

a, pendant longtemps, été considérée comme une méthode fiable pour 

atteindre des vérités universelles à partir de l’expérience sensible. C’est 

bien cette réalité que nous découvrons à la lecture des œuvres d’Aristote 

et de Bacon dans le cadre de l’empirisme traditionnel. L’empirisme 

classique marque une rupture avec la tendance inductiviste de l’empirisme. 

En effet, si Locke fait de l’expérience le fondement des connaissances, 

Hume pousse cette logique empiriste un peu plus loin. Il réalise que 

l’induction ne fonde pas la science et ne peut se justifier rationnellement. 

L’inférence inductive repose sur l’habitude qui est un principe subjectif 

de la nature humaine. Ainsi, le défi de l’induction exprime cette fracture 

entre l’empirisme traditionnel et l’empirisme classique humien. En bref, 

l’article montre que le défi humien de l’induction traduit à la fois une 

difficulté logique et marque un véritable tournant historique qui sépare 

deux conceptions de l’empirisme : l’empirisme qui privilégie la voie de 

l’induction et l’empirisme qui dévoile les limites de l’induction.  

Mots clés : Induction, Empirisme, Rupture épistémologique, Science, 

Rationalité  

 

Abstract: 
 

        This article is an analysis of the problem of induction formulated 

by Hume as a pivotal moment in the history of empiricism. Induction has 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 490 

long been considered a reliable method for arriving at universal truths 

from sensory experience. This is precisely what we discover when reading 

the works of Aristote and Bacon within the framework of the traditional 

empiricism. Classical empiricism marks a break with the inductivist 

tendency of empiricism. Indeed, while Locke made experience the 

foundation of knowledge, Hume took this empiricism logic a step further. 

He realized that induction does not found science and cannot be rationally 

justified. Inductive inference relies on habit, which is subjective principle 

of human nature. Thus, the challenge of induction expresses this divide 

between traditional empiricism and humean classical empiricism. In short, 

the article shows that the humean challenge of induction reflects both a 

logical difficulty and marks a empiricism which favors the path of 

induction and empiricism which reveals the limits of induction. 

Keywords: Induction, Empiricism, Epistemological rupture, Science, 

Rationality    

 

Introduction 

 

         La science et la philosophie sont des voies par 

lesquelles les hommes se proposent de conquérir la nature. 

Cependant, les différents systèmes proposés à cet effet ne 

sont pas toujours satisfaisants. Pour la plus part, s’ils ne 

cachent pas la vérité, ils nous en éloignent. De nombreuses 

difficultés nous empêchent de réaliser cet objectif majeur 

en science comme en philosophie. La plupart de nos 

démarches, au lieu de nous rapprocher de notre but nous en 

écartent. Et comme le dit Hume, dans le Traité de la nature 

humaine : « il n’est pas besoin de posséder un savoir bien 

profond pour découvrir l’imperfection présente des 

sciences. » (1946, p.57) La crise est profonde et il faut bien 

réagir. La philosophie humienne qui a vu l’émergence du défi 

de l’induction va s’inscrire dans cette perspective. 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 491 

Effectivement, dans le Traité de la nature hume, il annonce 

déjà les couleurs en ces termes :  

 

« il faut abandonner la fastidieuse méthode de 

temporisation que nous avons suivie jusqu’ici, et, au 

lieu de prendre çà et là un château ou un village à la 

frontière, foncer directement sur la capitale, sur le 

centre de ces sciences, sur la nature humaine elle-

même ; une fois que nous en serons les maîtres, nous 

pouvons espérer obtenir facilement la victoire sur 

tout autre point. » (1946, p.57)  

 

Justement, il faut impérativement repenser la science. 

Redynamiser l’empirisme pour le rendre plus efficace 

devient une priorité pour Hume. Le défi de l’induction 

devient de plus en plus opportun, puisqu’il se situe dans cette 

logique.  

       Dans le cadre de l’empirisme classique, la problématique 

de l’induction devient légitime et nécessaire. Elle vise à 

assainir la démarche de nos sciences et philosophies. Le but 

est de se débarrasser des méthodes et fondements 

inappropriés pour plus de rationalité. Il faut libérer la 

science de tout ce qui ne l’honore pas. Hume s’inscrit dans 

cet esprit à travers ses œuvres. C’est ce qui l’amène, à juste 

titre, à prendre du recul vis-à-vis de l’induction et de se 

préserver de toute forme l’inductivisme. Aussi, Aristote et 

Bacon, deux grandes figures de l’empirisme traditionnel, 

n’ont pas pu faire l’économie de l’induction dans leurs 

différents systèmes philosophiques et scientifiques. 

L’aristotélisme et le baconisme s’apparentent à de véritables 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 492 

systèmes inductifs. Toutes ces situations nous amènent à 

réfléchir et à nous interroger.     

       Ainsi, posons-nous les questions suivantes : Le défi de 

l’induction est-il une mise en cause qui se justifie dans le 

cadre de l’empirisme classique ? En quoi consiste-il 

réellement ? Dans quelle mesure l’empirisme traditionnel 

revêt-il un caractère inductif ? Enfin, comment l’empirisme 

classique humien opère-t-il le dépassement de l’empirisme 

traditionnel ? 

 

1- Présentation de l’induction et du défi de l’induction 

 

1-1- L’induction 

      Selon André Lalande, dans Le Vocabulaire technique et 

critique de la philosophie, l’induction : 

 

« Est une opération mentale à remonter d’un 

certain nombre de propositions données, 

généralement singulières ou spéciales, que nous 

appellerons inductrices, à une proposition ou à un 

petit nombre de propositions plus générales, 

appelées induites, telles qu’elles impliquent 

toutes les propositions inductrices ».  

(2006, p.507)  

 

En un mot, l’induction est une disposition à conclure du 

particulier ou d’un nombre défini de cas à une généralité ou 

une  universalité. Le Dictionnaire, Le Robert (2010, p.977) 

confirme bien cette conception et présente l’induction 

effectivement comme étant : « une opération mentale qui 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 493 

consiste à remonter des faits à la loi, de cas particuliers à 

une proposition générale ». 

 

       Ce sens que prend l’induction, en tant que principe 

logique de raisonnement nous autorise à en savoir plus sur le 

défi de l’induction.  Car cette définition ouvre le débat entre 

inductivistes et anti-inductivistes, c’est-à-dire, entre 

science et non-science. La pensée de Hume s’inscrit au cœur 

de ce grand débat épistémologique qui a marqué et continue 

de marquer la philosophie la science, notamment avec Kant, 

les membres du Cercle de Vienne, Popper, Kuhn, Lakatos, 

Feyerabend… Ceci traduit effectivement que la question 

relative à l’induction reste toujours ouverte.   

 

1-2- Le défi de L’induction 

       Le défi de l’induction peut s’appréhender comme une 

invitation à réfléchir, une interpellation, une dénonciation ou 

une mise en garde contre les limites et les insuffisances de 

l’induction. C’est une révélation faite par Hume sur les 

imperfections de l’induction. Aussi appelé « problème de 

l’induction » ou « problématique de l’induction », le défi de 

l’induction est une préoccupation philosophique et 

scientifique que nous devons à l’empirisme classique humien. 

Il s’agit d’une mise en lumière des lacunes de la méthode 

inductive. C’est à lui que revient cette critique de l’induction 

dans l’histoire de la philosophie et des sciences. Il a su 

mettre en lumière, sous forme de défi, les difficultés causé 

par l’induction en science et en philosophie, une chose que 

ses prédécesseurs n’ont pas perçue. Sur cette base, on peut 

voir dans le défi de l’induction une manière pour lui, 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 494 

d’informer, d’inviter de sensibiliser et d’interpeller 

l’humanité sur les tares d’un principe lié à la nature humaine. 

Nous parlons-là de l’induction, un principe qui a détourné les 

Anciens, comme Aristote et Bacon, de leurs nobles objectifs 

philosophiques et scientifiques. 

         Nous ne devons donc pas retomber dans ces erreurs, 

nous dit-il, dans ses œuvres. Le défi de l’induction vient donc 

préserver la science, assurer sa rigueur et favoriser le 

progrès, en résolvant les grandes questions 

épistémologiques en cours. Dans le Traité de la nature 

humaine, on sent effectivement cette grande hantise pour 

les pratiques et procédés non-scientifiques. Selon lui, tout 

ce qui n’honore pas la science doit être exclu et mis de côté. 

C’est cette idée qui se dégage lorsqu’il écrit que: «  j’ai 

trouvé que la philosophie morale, que les Anciens nous ont 

transmise, souffre du même désavantage que leur 

philosophie naturelle ; elle est entièrement hypothétique et 

elle dépend plus de l’invention que de l’expérience. » (1946, 

p.11) De ce qui précède, nous avons une idée claire de 

l’induction et surtout du défi de l’induction chez Hume. 

Apprécions à présent le caractère inductif de l’empirisme 

traditionnel, conduit par Aristote et Bacon, pour mieux 

comprendre l’intervention de Hume dans le cadre de 

l’empirisme classique. 

 

2- L’empirisme traditionnel comme une philosophie 

inductiviste 

 

2-1-  Aperçu de l’empirisme traditionnel 

       L’empirisme traditionnel est la situation de l’empirisme  



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 495 

avant l’empirisme classique. Il s’agit d’un mouvement 

philosophique et scientifique qui a été marqué par les œuvres 

d’Aristote et de Bacon. Dans son évolution, cette forme de 

l’empirisme n’a pas réussir à se démarquer de l’induction. D’où 

le caractère inductif qu’on lui connait. Aristote et Bacon 

s’inscrivent respectivement dans cette orientation de 

l’empirisme, car l’induction occupe une place de choix dans 

les différents systèmes qu’ils ont élaborés. Ils ont formalisé 

l’induction sous forme d’induction  complète et d’induction 

amplifiante. Pour eux, si nos connaissances procèdent de 

l’expérience, elles reposent en réalité sur l’induction. Ainsi, 

l’empirisme traditionnel est un vaste mouvement qui fait de 

l’induction la démarche privilégiée de la connaissance. 

L’aristotélisme et le baconisme sont les principaux systèmes 

de l’empirisme traditionnel. Le raisonnement inductif a donc 

été inventé et articulé pour les besoins de la science. La 

philosophie et la science sont, selon cette version de 

l’empirisme, liées à l’induction. 

 

2-2- Aristote et la formulation de l’induction 

complète 

         L’aristotélisme est un vaste système philosophique et 

scientifique qui vise la connaissance de l’univers et ses 

composantes. C‘est un système dominant de l’antiquité dont 

l’influence plane encore sur la pensée contemporaine, en 

science et en philosophie. L’induction est née avec 

l’avènement de cette pensée traditionnelle d’Aristote. Pour 

les besoins de la science, Aristote a inventé la logique. Cette 

logique qu’il nomme Organon est un instrument, une méthode 

de raisonnement pour la science. On pourra alors dire, sans 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 496 

se tromper, qu’Aristote a inventé la logique, en philosophie 

et en science, pour des raisons méthodologiques. On parle 

désormais de logique inductive. Cependant, ce recours à 

l’induction parait tout de même paradoxal, dans la mesure où 

l’induction n’est pas un critère d’objectivité et de 

scientificité. Que fait-elle alors dans le domaine de la 

science et de la philosophie, un lieu de la démonstration ?  

          Chez Aristote, la  démonstration est coextensive à la 

science et ses résultats sont démonstratifs et non 

immédiates. L’induction étant une connaissance immédiate ne 

devrait pas avoir sa place ici. Et pourtant, l’induction fonde 

une grande partie de cette philosophie. Par induction, il 

entend, dans les Seconds Analytiques, le passage du 

particulier à l’universel. En effet, dans le courant de sa 

pensée, il élabore la science de la logique. Aristote invente 

alors le syllogisme1 qui, selon lui est : « un discours dans 

lequel, certaines choses étant posées, quelque chose d'autre 

que ces données en résulte nécessairement par le seul fait 

de ces données ». (1971, pp.4-5) Il s’agit pour lui de montrer 

que les définitions, les axiomes et l’induction sont des 

formes de connaissances immédiates fiables. Et cela 

confirme bien qu’il est le concepteur de l’induction et du 

raisonnement inductif dans le domaine de la connaissance. La 

philosophie aristotélicienne est de ce fait indissociable de 

l’induction.  

        Le rôle de l’induction dans le système d’Aristote est 

donc bien connu. Avec lui, l’enseignement et l’acte 

d’apprentissage, de nature discursive, partent de 

                                                           
1  Le syllogisme est un raisonnement déductif rigoureux qui ne suppose aucune proposition 

étrangère sous entendue. Il s’agit d’un raisonnement logique qu’utilisait Aristote pour ses 

démonstrations philosophiques et scientifiques. 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 497 

connaissances antérieures. Ainsi, le syllogisme même qui fait 

la fierté de sa philosophie repose sur  l’induction. Le 

syllogisme inductif qu’il introduit, est tout aussi valide que 

les autres formes de syllogismes. En effet, il est manifeste 

que le syllogisme parte de certains principes. Or, puisqu’il n’y 

a pas de principes innés, selon lui, il faut que les 

connaissances universelles qui servent de base au syllogisme 

soient elles-mêmes acquises. C’est à partir de cet instant que 

l’induction entre en jeu en devenant une pratique légitime et 

nécessaire au sein de l’aristotélisme. Car, les principes 

mêmes de la philosophie sont acquis par induction. L’induction 

est nécessaire pour fonder le syllogisme, à travers les 

connaissances universelles qu’elle lui fournit ou lui permet 

d’acquérir. 

         Mais puisque ce fondement inductif du syllogisme 

aristotélicien a aussi besoin de fondement, Aristote ne 

s’arrête pas là. Il en vient à ce que, si l’induction fonde le 

raisonnement scientifique ou le syllogisme, il va de soi que 

cette induction, elle aussi, soit fondée. Et ce fondement 

n’est autre que l’expérience. L’expérience est le fondement 

de l’induction qui, à son tour, est le fondement de la science 

et du syllogisme, sans oublier l’empirisme. L’expérience ou la 

sensation, selon Aristote, est l’ultime fondement. La 

sensation est quelque chose que suppose l’induction avant 

elle. C’est donc le lieu de dire que la philosophie d’Aristote 

inaugure l’ère du recours de l’induction scientifique et 

philosophique. Le système d’Aristote consacre le caractère 

scientifique et philosophique de l’induction. Du point de vue 

de ce dernier, l’induction fournit l’universel. La science qui se 

veut très objective et universelle ne peut donc se passer de 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 498 

l’induction et du raisonnement inductif. Le raisonnement 

inductif est de ce fait nécessaire et légitime. Le recours à 

l’induction peut alors se justifier avec Aristote.  

 

2-3- Bacon et la structuration de l’induction 

         Le baconisme est cette autre forme d’inductivisme de 

l’empirisme traditionnel.  Pour Bacon, l’induction est un 

principe scientifique. Dans le Novum Organon, il développe 

un empirisme aux fondements inductivistes. Son œuvre, 

comme son nom l’indique, porte un coup à l’Organon 

d’Aristote. Bacon propose une version plus structurée de  

l’induction. C’est justement ce  qui l’oppose à son 

prédécesseur. Bacon donne une articulation détaillée de 

l’induction. Koyré, dans Études galiléennes, montre que Bacon 

n’a jamais rien compris à la science. (1966, p.12) En effet, il 

estime que la pensée baconienne s’apparente plus à « la 

magie, à  l’alchimie,  plus qu’à la science ». (1966, p.12) Il est 

évident que pour lui, Bacon apparait beaucoup plus, comme le 

dernier des Anciens que, comme le  premier des Modernes. 

En un mot, on le considérer ici, comme celui qui a un pied dans 

la pensée traditionnelle et un autre dans la modernité. Ainsi, 

son œuvre peut être perçue comme un pont jeté entre la 

période traditionnelle et  la période moderne. Avec lui, 

l’induction va connaitre une articulation détaillée et 

influencer, plus tard, les travaux de Hume. 

        Le but de la science, selon Bacon, est d’obéir et de 

dominer la nature. Cependant, cela passe par un processus 

particulier. La conquête de la nature doit se faire dans le 

strict respect de l’ordre préétablit par la nature. Mieux, 

comme il dit si bien, on ne commande à la nature qu’en lui 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 499 

obéissant. Les préceptes auxquels il faut se soumettre pour 

atteindre la nature sont de deux ordres : le premier a pour 

but de déduire les axiomes de l’expérience et comprend trois 

espèces de service. Ce sont le service pour les sens, le 

service pour la mémoire et le service pour les raisons. Le but 

du second est de déduire et de faire dériver de nouvelles 

expériences de ses axiomes. Cette partie, quant à elle, ne 

connait aucune division et reste telle. Celle-ci est prise 

comme la véritable base de tout l’édifice scientifique et 

philosophique de Bacon. Pour lui, il n’est pas question 

d’imaginer et de deviner. Il est juste question de découvrir, 

de voir ce que la nature autorise ou interdit. 

       Cependant, face aux difficultés qui pourraient se 

présenter, il faut réagir. C’est en vue de cela qu’il propose, 

dans le Novum Organon, qu’on dresse des tables de 

comparution ou coordination d’exemples et de faits (1920, I, 

aphorismes 36-68). Celles-ci doivent être disposées de sorte 

que l’entendement puisse travailler avec facilité. Malgré ces 

tables ou coordinations d’exemples et de faits, 

l’entendement opérant par son seul mouvement naturel reste 

incompétent et inhabile à la confection d’axiomes. Il a donc 

besoin d’assistance. C’est pourquoi, pour lui, il faut lui donner 

des directions et de l’appui. Ces directions et cet appui sont 

justement les conditions d’une activité effective de 

l’entendement qui, à lui seul, est défaillant et a énormément 

besoin d’être assisté. C’est en vue de cette assistance 

nécessaire qu’exige l’entendement qu’il faut en troisième 

lieu, faire usage de la vraie méthode inductive2. Dans le 

                                                           
2 L’induction chez Bacon que nous désignons ici de vraie induction se distingue de l’induction 

péripatéticienne. 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 500 

Novum Organum, la méthode inductive se présente comme la 

clef même de l’interprétation. (1986, p.321) Mais puisqu’elle 

relève de l’expérience, une analyse préalable de cette 

expérience s’impose. 

        La méthode, en vue de l’interprétation de la nature est 

une méthode empirique. Pour Bacon, on ne peut pas 

interpréter la nature sans l’expérience, car seule 

l’expérience fonde le savoir et établit la vraie connaissance. 

Avec lui, le pouvoir et la confiance en l’expérience 

s’intensifient et se renforcent. Cette méthode baconienne 

vise la saisie du réel et la résolution des questions d’intérêt 

général. Cette expérience est une expérience guidée. C’est 

en cela qu’elle se distingue des autres. À travers ce type 

d’expérience, il s’éloigne des expériences de toute espèce, 

sans suite et sans méthode. Car, celles-ci ne sont que de purs 

tâtonnements. Bacon privilégie des expériences ordonnées 

avec une certaine direction. Cette expérience, qu’il désigne 

aussi par la chasse de pan, traite des différentes manières 

de faire des expériences concluantes. La chasse de pan 

recommande aux hommes de science de ne pas se laisser 

affliger par un quelconque  insuccès expérimental. Pour 

quelque tentative ou l’on aura échoué, ne jamais se 

décourager et même perdre la tête, nous enseigne l’auteur. 

Car, le plus souvent, les succès sont flatteurs. 

       La plus part de nos tentatives en science et en 

philosophie, aussi malheureuses soient-elles, ne sont pas 

moins instructives. En plus, il est plus juste et plus 

avantageux, en science et en  philosophie, de s’attacher bien 

plus aux expériences lumineuses qu’aux expériences 

fructueuses. L’expérience comme méthode scientifique en 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 501 

vue de l’interprétation de la nature est une expérience 

particulière. Cette expérience est une sorte de pénétration 

faite d’intuition, de finesse et de vivacité d’esprit plutôt 

qu’une véritable science. Aussi, connait-elle une variation qui 

peut avoir lieu par rapport à la matière, ensuite dans la cause 

efficiente, et enfin dans la quantité de matière. 

       L’expérience joue un très grand rôle dans le processus  

de connaissance ou d’interprétation de la nature. Bacon croît 

en l’expérience et aux sens comme uniques sources du savoir 

et de la connaissance. Mais, pour plus d’objectivité, il admet 

que d’autres éléments devraient pouvoir soutenir cette 

expérience. Il propose à cet effet des tables de comparution 

et accorde du crédit à l’œuvre de la raison. Après avoir 

exposé les conditions de la connaissance ou de 

l’interprétation de la nature et le rôle prépondérant joué par 

l’expérience, Bacon montre que la véritable interprétation de 

la nature exige des tables de comparution et l’activité de la 

raison. L’expérience doit nécessairement être accompagnée 

pour que l’interprétation soit effective. Mais comment cela 

est-il possible ? 

        Face aux limites de l’entendement, l’expérience doit 

être soutenue. En effet, l’entendement, en lui même, a des 

lacunes, et, il faut donc en tenir compte. C’est pour parer à 

cette éventualité, que Bacon a recours aux tables d’invention 

d’un bon choix. Les tables d’invention viennent remédier aux 

insuffisances de l’entendement humain en vue de la 

connaissance ou de  l’interprétation de la nature. Pour lui, 

l’esprit, appliqué à ces tables ainsi préparées et digérées est 

en mesure de bien interpréter la nature. Car, les tables de 

comparution ou d’invention sont destinées à lui prêter 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 502 

secours. Les tables de comparution de Bacon visent à 

faciliter l’activité de l’esprit consistant à confectionner des 

axiomes. Cependant, faute de pouvoir y arriver tout seul, 

nous devons donner à l’entendement des directions et de 

l’appui. Cet apport est celui de l’induction. La méthode de 

l’induction s’est imposée à Aristote. Elle s’impose ici à Bacon 

aussi pour les besoins de la science. Cependant, pour lui, la 

véritable induction ne se limite pas aux illusions d’Aristote. 

L’induction, pour lui, est utile, nécessaire en science et en 

philosophie. Cependant, elle n’a pas encore été  

rigoureusement constituée. Il faut donc procéder à son 

organisation. C’est ce que tente de faire Bacon. Mais, quelle 

est la particularité de l’induction baconienne ? 

       Selon lui, l’interprétation de la nature consiste à établir 

des axiomes visant à livrer les secrets de la nature. La saisie 

de la nature reste et demeure alors l’unique but de la 

philosophie baconienne. Mais, cela passe par la fixation de la 

véritable science, par des préceptes empiriques. 3 Pour que 

cela soit possible, il faut bien évidemment des tables de 

comparution et  l’œuvre de la raison. Toutefois, au-delà de 

ces éléments, pour que la connaissance soit effective, il faut 

l’œuvre de la véritable induction. En effet, lorsqu’il s’agit 

d’établir un axiome, il faut recourir à l’induction. Cette 

conception de l’induction se distingue de celle d’Aristote. Du 

Novum Organum à l’Organon, nous passons d’une forme 

d’induction à une autre. À l’origine, avec Aristote, l’induction 

était fondée sur l’énumération complète des espèces d’un 

genre ou des individus d’une collection. Cette conception sera 

                                                           
3 Il est question de déduire ou d’extraire de l’expérience les axiomes et de déduire et de 

faire dériver de ces axiomes de nouvelles expériences. 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 503 

partagée par la logique de Port-Royal pour qui, l’induction 

n’est un moyen certain de connaitre une chose que quand nous 

sommes assurés qu’elle est entière. On parle alors 

d’induction entière  ou complète. C‘est bien ce que défend 

Aristote. Quant à Bacon, il se soustrait de cette logique. 

Sans tomber dans le conformisme, il donne un sens tout 

autre à l’induction. Il étend à tout un genre ce qui a été 

constaté dans un certain nombre de cas singuliers. Il s’agit 

de l’induction amplifiante. Sous cet aspect, l’induction est 

vue comme une méthode scientifique sensée percevoir les 

secrets de la nature. Cependant, cette dernière  connait une 

subdivision interne. Elle est soit spontanée et empirique, soit 

méthodique et expérimentale. Quel que soit la subdivision, 

l’induction, dans ces conditions, a pour but de trouver et de 

prouver par l’examen des faits les lois qui les régissent, ce 

qui n’est rien d’autre que l’interprétation de la nature. 

        L’induction, au sens de Bacon, a pour but de découvrir, 

de démontrer les principes et d’établir les axiomes, en vue 

de la connaissance. Pour parvenir à cela, il faut 

effectivement une démarche rigoureuse, et non cette vague 

généralité que propose Aristote. Bacon estime que 

l’aristotélisme est limité à ce propos. C’est donc sur les 

limites et les insuffisances de son prédécesseur qu’il tente 

de réagir. Pour lui, système d’Aristote à propos de l’induction 

ne mène nulle part, si ce n’est qu’à des conclusions précaires 

et sans fondement. Cette version est imparfaite et il faut la 

remplacer. Elle court de grands risques à partir du premier 

exemple contradictoire qui peut se présenter. De ce fait, 

l’induction d’Aristote apparait comme une induction 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 504 

incomplète. En clair, elle tire des conclusions générales, à 

partir d’un petit nombre de faits.  

       Avec Bacon, l’induction analyse les opérations de la 

nature. Elle fait un choix au niveau des observations et des 

expériences. Ce qui permet de dégager de la masse, les faits 

non concluants, par des exclusions et des rejections 

convenables. En outre, elle s’en tient aux propositions 

affirmatives, après avoir établi un nombre suffisant de 

propositions. Les observations et les expériences non 

concluantes ou négatives ne l’intéressent pas. Il s’occupe 

seulement de celles qui sont concluantes et affirmatives. 

Cette façon de procéder ou de définir l’induction, n’existe 

pas chez Aristote. Bacon reste convaincu que, tous ceux qui, 

comme Aristote, ont voulu raisonner par induction, en tirant 

des  conclusions à partir de peu de cas et de faits, se sont 

trompés. C’est pourquoi une articulation effective et 

complète de l’induction s’avère nécessaire. En procédant 

ainsi, Bacon veut montrer qu’Aristote a fourni une conception 

théorique et formelle de l’induction. Il se présente, dès lors, 

comme le fondateur d’une théorie sans fondement solide et 

pratique. La réforme de l’induction s’impose pour des besoins 

de la science et surtout pour une interprétation effective et 

efficace de la nature. Car, les données de l’induction 

complète sont lacunaires. L’induction amplifiante ou 

baconienne s’impose dès cet instant. 

        Mais, pour atteindre ce but, il faut bien des détours et 

des circuits. Dans le Novum Organum, Bacon estime que « de 

notre côté, ne le perdant jamais de vue, peut-être serons-

nous assez heureux pour ne rien oublier de ce qui peut y 

conduire.» (1986, p.335) Selon lui, le caractère scientifique 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 505 

de l’induction n’est pas donné et ne se limite pas à de simples 

généralités. Il est à chercher à partir d’un certain nombre 

de détours et de vérifications. Nous ne devons donc pas nous 

contenter d’une conception théorique et formelle de 

l’induction, car il y a mieux. L’induction amplifiante est en 

réalité une réforme structurelle de l’induction complète. 

C’est la réforme de l’un des critères scientifiques du moment 

qui s’impose. Vu que ces théories sont divergentes, on peut 

dire que le baconisme est un rappel à l’ordre de 

l’aristotélisme sur la question de l’induction. Retenons donc 

que, l’induction est une méthode scientifique au sein de 

l’empirisme traditionnel, comme l’attestent respectivement  

l’aristotélisme et le baconisme. Dès lors, voyons à présent ce 

qu’en pense l’empirisme classique ? 

 

3- La problématique de l’induction ou l‘échec de 

l’empirisme traditionnel 

 

3-1- Les objectifs de Hume à travers 

l’empirisme classique 

       Les objectifs philosophiques et scientifiques de Hume 

ne se démarquent pas de ceux de l’empirisme classique dont 

il est membre. L’empirisme classique est un mouvement 

philosophique qui se distingue de l’empirisme traditionnel par 

ses ambitions. Il faut dire que l’empirisme en générale fonde 

tout le savoir sur l’expérience sensible et l’observation. 

Cependant, le souci de précision et d’exactitude distingue 

l’empirisme classique de l’empirisme traditionnel qui reste 

contemplatif. Les partisans de l’empirisme classique veulent 

innover en faisant progresser la théorie de la connaissance. 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 506 

En effet, conformément à leurs objectifs, ils souhaitent eux 

aussi procéder à la mathématisation de leur doctrine. 

Newton a montré la voie en introduisant des données 

mathématiques dans la physique. Le sous-titre du Traité de 

la nature humaine de Hume nous en dit plus à ce 

sujet : « Essai pour introduire la méthode expérimentale 

dans les sujets moraux. » (1946, p.5) Ils envisagent faire du 

côté de l’empirisme ce que Newton a fait avec la physique. 

C’est pourquoi l’empirisme classique vient marquer sa 

démarcation à l’endroit de toute forme de superstition, en 

vue de satisfaire son désir de vérité. La physique 

newtonienne va donc servir de baromètre à ce mouvement 

empiriste. Cette manière de solliciter la méthode 

expérimentale de la physique en philosophie leur est 

spécifique. 

        L’empirisme classique se veut aussi critique du 

rationalisme. En effet, il s’en prend véhément aux principes 

fondamentaux du rationalisme et de la métaphysique. Les 

principaux acteurs de ce mouvement sont Hobbes, Locke et 

Hume. Koyré présente ce mouvement comme celui qui a opéré 

le passage du « géocentrisme »4 à « l’héliocentrisme »5 et 

dans ces progrès techniques, de Copernic à Newton. (1973, 

p.12) Tout reposait à cette époque sur le géocentrisme. C’est 

pourquoi l’avènement de la vision héliocentrique est perçu 

comme une révolution. Cette conception bouleverse l’ordre 

établi depuis Aristote. C’est même tout le système universel 

                                                           
4 La conception géocentrique repose sur l’immobilité, le statisme et l’uniformité de la nature. 

Elle présente la terre comme le centre de l’univers : tout tourne autour de la terre, qui est un 

point fixe. On présente Aristote comme le précurseur de cette vision du monde. 
5 L’héliocentrisme est cette nouvelle vision du monde qui fait du soleil le point fixe de 

l’univers. Cette vision est défendue par Copernic. 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 507 

qui prend un coup. Freud en parle justement comme étant de 

« la première blessure de l’humanité. »6 L’héliocentrisme est 

vu comme le premier choc de l’humanité. Koyré, ramène 

l’empirisme classique à cette transition de si grande 

importance. Les bouleversements opérés par les penseurs 

classiques sont, à quelques nuances près,  identiques à ceux 

du système héliocentrique introduit par Copernic.  

       En outre, l’idéal du philosophe classique n’est plus la 

certitude absolue de Descartes. Il devient la certitude 

scientifique dont l’expression la plus expressive est la 

mathématisation de la physique, comme cela se traduit dans 

le système physique de Newton. L’empirisme classique, à 

travers les œuvres de Locke et de Hume, se réclame à juste 

titre de la méthode expérimentale de la physique 

mathématisée de Newton. Ce mouvement a été influencé par 

les succès de la science de Newton, succès dû à l’introduction 

des principes mathématiques : la quantité et la mesure. 

Locke et Hume apprécient le système physique de ce dernier 

à leur juste valeur. Cette attirance pour la physique 

newtonienne aura de l’influence sur leurs objectifs  

philosophiques et scientifiques. 

        L’empirisme classique recherche la précision. Ce 

mouvement veut se démarquer de la métaphysique et de 

toutes formes de superstitions scientifiques ou 

philosophiques. À cet effet, précise Malherbe, « le premier 

mérite de la précision est de pouvoir triompher 

                                                           
6 Pour lui, l’histoire de l’humanité a été marquée par trois grands chocs qu’il appelle blessures 

de l’humanité. On a alors le passage du géocentrisme à l’héliocentrisme ou première blessure de 

l’humanité, le darwinisme comme deuxième blessure et enfin la théorie de l’inconscient 

psychique comme troisième blessure de l’humanité. 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 508 

définitivement de la métaphysique abstruse.» (1976, P.33) 

Selon les propos de Galilée rapporté par Upinsky dans La 

perversion mathématique : l’œil du pouvoir,  « le livre de la 

nature est écrit en langue mathématique » (2019, p.13). Il 

faut donc des loupes de mathématicien pour déchiffrer 

cette nature. Mieux, il faut s’inspirer directement  des 

mathématiques pour comprendre la nature. C’est dans ce 

sens que, selon les propos de Hume rapportée par Malherbe, 

« Bacon a montré de loin la route de la vraie philosophie ; 

Galilée l’a non seulement montré, mais y a marché à grand 

pas.» (1976, p.49) Dans cette quête de précision, il ne suffit 

pas de montrer de loin la route comme le faisait Bacon. Il 

faut, à l’instar de Galilée, la montrer  et mieux  y marcher. 

Pour lui, si Bacon n’y est pas parvenu, contrairement à Galilée, 

c’est parce que « l’anglais n’avait aucune connaissance de la 

géométrie ; le Florentin a ressuscité cette science et passe 

pour le premier qui l’ait appliquée, avec les expériences, à la 

physique. » (1976, p.49) Hume annonce, dès le départ, son 

attachement à la précision. Les mathématiques étant le 

domaine du calcul et de la mesure, et donc de la précision, il 

remet en cause la science qualitative pour la science du 

quantitatif, c‘est-à dire, celle de la mesure. 

       En clair, la recherche de la précision intéresse 

l’empirisme classique en général. L’empirisme classique, à 

travers Locke et Hume, est porté vers la précision et 

l’exactitude scientifique. C’est pourquoi, Koyré ajoute dans, 

Du monde de l’à peu près à l’univers de la précision que : « la 

précision est une révolution scientifique parce qu’elle est 

d’abord une révolution concernant l’expérience.» (1961, 

pp.341-362) La précision se présente à eux comme quelque 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 509 

chose à conquérir. Elle est la nouvelle conquête des 

philosophes en science. Finit donc l’époque de la description 

qualitative. Or, Bacon et Descartes s’accordent pour dire 

qu’il faut s’offrir la connaissance de la nature. Pour l’un, en 

lui obéissant, et pour l’autre, en la dominant. Cependant, pour 

atteindre cet objectif, l’heure est à la mesure, au calcul… Il 

faut une méthode ou une démarche appropriée. Une attitude 

très scientifique s’impose alors à l’esprit humain. 

        L’objectif de l’empirisme classique est donc de fournir 

cette méthode à la science. C‘est à cela que s’atèle Hume 

dans sa philosophie. Comme ses contemporains, il a compris 

l’objectif de Bacon en matière de science. La recherche de 

la précision ou de l’exactitude scientifiques devient alors un 

enjeu majeur. Il est bien conscient que la connaissance de la 

nature, qui est recommandé, doit se conformer aux capacités 

de l’esprit humain. Aussi, est-il persuadé que cet 

entendement humain est limité dans son activité légitime à 

la seule compréhension des phénomènes que nous offre 

l’expérience. En d’autres mots, les empiristes classiques, à 

l’instar de Hume, sont rassurés que s’il y a une possibilité 

de  connaître, de saisir, de maîtriser, de dompter... la 

nature, c’est par l’expérience.  Seule l’expérience est 

disposée à cela.  

       Ainsi, dans la lignée de Newton,  l’empirisme classique 

veut mesurer la portée du fondement empirique. La preuve, 

Hume veut fonder la science et toute connaissance sur 

l’expérience sensible et l’observation, puis en tirer les 

conséquences, Locke s’inscrit dans la même veine. Et comme 

le dit le Professeur N’Guessan Dépry, dans L’empirisme 

classique face à la science nouvelle : « rien de moins que de 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 510 

tirer toutes les conséquences impliquées dans la primauté 

accordée à l’expérience et à l’observation dans l’acquisition 

du savoir.» (1982, pp.4-5) 

       Avec eux, l’empirisme est une étude de la raison 

réfléchissant sur elle-même. Elle se met en cause et se 

considère comme un seul instrument faillible. Il s’agit là d’une 

critique de la connaissance humaine. Cependant, les 

nombreux Essais ou Enquêtes sur l’entendement humain, 

rédigés par ces penseurs, sont distincts et ont des 

particularités. Ces empiristes partent du même constat : 

l’homme ne connait que par l’expérience ; il faut donc tirer 

les conséquences de cette confiance dans l’expérience. La 

volonté de critiquer la connaissance leur est commune. 

Chacun a néanmoins sa manière à lui de procéder. Ainsi, pour 

Locke, par exemple, il fallait, d’abord, examiner la certitude 

et l’étendue de notre connaissance (1690, livre II, chapitre 

1). Ensuite, l’examen de la capacité de notre entendement. 

Enfin, fonder la science sur l’expérience. Quant à Hume, il 

commence sa philosophie critique de la connaissance par une 

critique de l’empirisme de Locke en sa  la théorie des idées 

et de la causalité. Il estime que les difficultés liées à la 

théorie de la connaissance de ce dernier sont énormes. La 

plus significative de ces difficultés porte sur la notion de 

causalité.  Le choix de la causalité n’est pas fortuit, car c’est 

sur cette notion que les analyses humiennes sont cruciales, 

au point de troubler le sommeil de Kant (1944, p.19). 

       Mais, avant d’influencer l’auteur de la Critique de la 

raison pure, Hume va, à travers l’analyse de la causalité 

porter un coup fatal à l’espoir exprimé par Locke, pour 

parodier le Professeur N’guessan Dépry (1982, p.9). En 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 511 

effet, contre Locke, l’analyse de Hume, dans le Traité, 

montre que la causalité ne peut être fondée, ni du côté de 

l’expérience, ni du côté de la raison. Il  débouche, à partir de 

cette analyse critique de la causalité sur une difficulté 

philosophico-scientifique : le problème du fondement de 

l’induction. Cette difficulté à laquelle il aboutit, lui permet 

de conclure que l’esprit humain a échoué (1946, p.200) sur 

cette question. L’empirisme classique est, de ce fait, perçu 

comme un mouvement philosophique révolutionnaire dans sa 

conception de l’objet scientifique. Il est une réflexion sur 

l’homme et vise la connaissance de celui-ci. C’est un 

mouvement révolutionnaire aussi, du fait de sa méthode 

empirique. Car il s’agit dans ce courant de tout faire reposer 

sur l’expérience et d’en tirer les conséquences. 

   

3-2- Le défi de humien de l’induction ou le 

dépassement de l’empirisme traditionnel 

       Hume se présente, à l’issu de ce qui précède, comme un 

philosophe critique. Il est critique de la science, de la 

philosophie et même de la connaissance. Nous n’oublions pas 

qu’il est aussi auteur de critiques très acerbes à l’endroit de 

la religion, de la métaphysique et de toutes autres formes 

de superstitions. Cette attitude critique, vis-à-vis de tout, 

l’amène à la formulation du défi de l’induction. En effet, 

depuis le Traité de la nature humaine  jusqu’à l’Enquête sur 

l’entendement humain, en passant par l’Abrégé du traité de 

la nature humaine, le vœu humien est le même. Celui de 

fonder la science sur l’expérience afin d’en tirer les 

conséquences, car toutes nos connaissances dérivent de 

l’expérience. D’où son refus du rationalisme et de l’innéisme. 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 512 

En tant que philosophe critique, Hume va s’en prendre de 

façon véhémente à la causalité et aux systèmes 

métaphysiques antérieurs. Et comme il le dit, il ne faut 

jamais se fier à la raison et à la superstition, « car n’importe 

quoi pourrait entrainer n’importe quoi. » (1946, p.260) De son 

point de vue, le seul fondement solide de la science reste 

l’expérience. Toutes nos vérités dérivent des sens. 

       Le problème de l’induction de Hume est en réalité un 

défi qu’il lance à l’humanité toute entière. Ce recours au défi 

comme moyen d’expression n’est donc qu’une volonté 

manifeste de prévenir les crises en philosophie et en science, 

d’assainir l’univers des sciences et de la philosophie et de 

préserver le progrès des sciences. La science et la 

philosophie doivent être préservées et prémunies contre le 

non-sens. À travers cette critique, il introduit dans le 

domaine du savoir et de la connaissance, la toute première 

formulation de l’une des questions épistémologiques 

majeures : le problème de l’induction. Et, comme l’indique 

Boudot, dans Logique inductive et probabilité : « Il est 

universellement reconnu que c'est à Hume que revient 

l'incomparable mérite d'avoir posé le problème de 

l'induction dans les termes les plus nets. » (1972, p.8) Hume 

s’est très vite aperçu de la nécessité de se passer d’une 

logique inductive en science et en philosophie. Il vient 

révolutionner les choses à travers sa philosophie critique. La 

causalité et l’induction sont les principaux visés par cette 

philosophie critique. 

        Boudot reste convaincu que cette problématique relève 

de la philosophie humienne, puisqu’avec lui, « la philosophie 

allait compter au nombre de ses tâches essentielles de 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 513 

relever le défi humien en fondant l'induction.» (1972, p.7) 

Précurseur dès lors, du problème de l’induction, Hume est 

considéré comme celui qui a compris que l’induction n’a aucun 

fondement scientifique et qu’il faut s’en débarrasser. En 

effet, lors de la critique de la relation de cause à effet, 

Hume débouche sur la question de l’induction. C’est pourquoi, 

Pour mieux saisir cette question, il est important de saisir le 

sens de cette critique de la causalité. Notre investigation va 

alors porter sur le cadre de la transformation des 

hypothèses scientifiques en lois. Car, tel est le contexte 

d’émergence du défi humien de l’induction. Rappelons, par 

ailleurs que, Hume n’emploie pas explicitement l’expression 

problème de l’induction. Cependant, c’est à cette réalité que 

la plupart de ses interrogations renvoient. Il estime, à juste 

titre, que le problème de l’induction repose sur la répétition. 

Dans le Traité de la nature humaine, il note que : 

 

« Nous avons déjà noté l’existence de 

certaines relations qui nous font passer d’un 

objet à un autre, même sans raison qui nous 

détermine à opérer cette transition; et nous 

devons établir comme règle générale que, 

chaque fois que l’esprit opère constamment et 

uniformément une transition sans aucune 

raison, il est influencé par ces relations. » 

(1946, p. 155) 

 

       Cependant, une question demeure. Face à cela, voici ce 

qu’il dit : « Comment l’expérience engendre un tel principe? 

Et pourquoi à partir de cette expérience, formons-nous une 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 514 

conclusion qui déborde les cas passés? » (1946, p.166) Pour 

Hume, les hypothèses reçues comme lois dans le cadre des 

sciences de la nature ne sont pas fondées objectivement. 

D’où cette mise en garde : « Votre appel à l’expérience 

passée ne décide rien dans le cas présent. » (1946, p.166)  La 

raison elle-même est incapable de fonder cette 

transformation. Ces hypothèses ne sont pas aussi fondées 

logiquement. Sur ce point voyons ce que dit la philosophie 

humienne : « La raison ne peut jamais nous montrer la 

connexion d’un objet avec un autre, même à l’aide de 

l’expérience et de l’observation de leur conjonction 

constante dans tous les cas du passé. » (1946, p. 166) En 

clair, l’induction ne peut être, ni objectivement, ni 

logiquement, fondée. La conclusion de Hume est assez 

originale. Elle est une innovation pour la science et la 

philosophie. L’accueil que les nouvelles orientations de la 

philosophie des sciences lui ont réservé ne dit pas le 

contraire. Kant, les membres du Cercle de Vienne et Popper 

ont eu des réactions spontanées qui montrent bien 

l’originalité de l’attitude de Hume en philosophie des 

sciences. La réponse qu’il propose a eu un impact sur 

l’empirisme classique, sans oublier ses répercutions sur la 

science et la philosophie à venir.  

       Grâce à lui, l’empirisme a su montrer que les connexions 

dont il était question dans la philosophie de Locke ne peuvent 

se prévaloir d’aucun fondement réel, ni du côté de 

l’expérience, ni du côté de la raison. À travers cela, il est 

clair que Hume pose une question originale à laquelle il 

apporte une réponse assez originale. Le recours à l’œuvre de 

Malebranche lui permet d’adopter une position très 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 515 

innovante. L’exemple des boules de billard de Malebranche 

n’a pas été fortuit. (1979, chap. 3) Sous une telle inspiration, 

il a pu marquer, d’une empreinte indélébile,  la science et la 

philosophie, en révolutionnant l’empirisme. En effet, 

l’expérience de Malebranche lui a permis d’insister sur 

l’hypothèse de la transcendance qui est liée, selon lui, à la 

doctrine des Idées. Parvenu à ce niveau, il se garde de tirer 

les mêmes conclusions que Malebranche. 

 

       C’est ainsi qu’il décide de rejeter et de condamner 

comme étant abstruses toutes les tentatives philosophiques 

visant à prendre possession d’une causalité qui s’exercerait 

effectivement dans l’univers. Il déclare alors l’échec de 

l’esprit humain. Les raisons de cet échec sont bien connues 

dans le Traité de la nature humaine :  

 

- D’abord, quand nous affirmons que la bille de billard 

(A) va mettre la bille (B) en mouvement, notre 

affirmation ne se réfère dans le cas précis qu’à 

l’expérience passée. Nous sous-entendons ici que 

certains faits sont toujours réunis par une 

connexion nécessaire. C’est inéluctablement un a 

priori qui n’a de sens que relativement à 

l’expérience passée.  

- Ensuite, ce lien avec notre expérience passée a la 

forme d’une idée bien précise, née de la 

constatation répétée que certains faits sont 

toujours liés, c’est-à-dire de la même façon. C’est 

sur l’idée d’uniformité de la nature qu’on appelle 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 516 

aussi principe de permanence que reposent toutes 

nos inférences causales.  

- Enfin, quel statut doit-on assigner à l’idée 

d’uniformité de la nature? En considérant l’exemple 

des billes de billard, nous nous apercevons que 

cette idée n’est rattachable à aucune impression. 

C’est une idée inclassable, dans la mesure où elle 

porte atteinte aux fondements de l’empirisme de 

Hume qui stipule dans le Traité de la nature 

humaine que : « Toutes nos idées simples procèdent, 

soit médiatement, soit immédiatement, 

d’impressions qui leur correspondent. » (1946, p. 71) 

Loin de dériver d’une impression, l’idée d’uniformité 

de la nature la précède, ce qui est inadmissible.  

 

        La conclusion de Hume ne se fait pas attendre: « L’idée 

d’uniformité de la nature ne provient pas de l’expérience. » 

(1946, p. 241)  C’est une croyance suscitée en nous par 

l’expérience selon un mécanisme d’un type totalement 

différent de celui qui préside à la formation du concept 

Idée. Sur ce mécanisme si clair, nous n’en savons rien. Ainsi, 

reprenant la formule de Newton, nous pouvons dire que l’idée 

d’uniformité de la nature est similaire aux idées qui n’ont pas 

de sens. La croyance est donc quelque chose qui naît en nous 

de façon mystérieuse. Elle n’a d’autre fondement que la 

nature humaine, laquelle est assez essentielle pour fonder la 

croyance et même pour servir de fondement aux autres 

sciences. Ces autres sciences ou connaissances ne peuvent 

donc plus prétendre atteindre l’essence des choses. 

 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 517 

 

Conclusion 

 

      En définitive, le défi humien de l’induction révèle les 

limites internes de l’empirisme traditionnel. Il montre que 

l’expérience, si riche soit-elle, ne peut fonder à elle seule la 

certitude des lois générales. Hume met ainsi au jour une 

transition fondamentale entre la régularité observée et la 

nécessité que nous lui attribuons. Cette critique n’est pas un 

simple scepticisme, mais l’expression d’une exigence de 

rigueur dans la justification de la connaissance. Le défi de 

l’induction est donc au cœur de la réflexion épistémologique. 

Il rappelle que toute connaissance empirique repose sur un 

pari rationnel, toujours à interroger, jamais définitivement 

garanti. La critique qu’il introduit dans le cadre de la 

philosophie des sciences marque la rupture entre l’empirisme 

traditionnel et la philosophie critique. En montrant 

l’impossibilité de fonder rationnellement la généralisation 

inductive, Hume met en crise la confiance naïve dans 

l’expérience. Ce constat d’échec n’est pas une impasse, mais 

le point de départ d’une réflexion nouvelle sur les conditions 

de validité de la connaissance scientifique. Ainsi, loin d’avoir 

clos le débat, Hume en a élargi la portée jusqu’à nos 

conceptions contemporaines de la rationalité scientifique. 

 

Bibliographie 

 

Aristote, 1971, Organon, Premiers Analytiques, 24 B 18-19, 

traduction Tricot, Paris. 



Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025   

 

 518 

Bacon Francis, 1986, Novum Organum, traduction Malherbe 

et Pousseur, Puf, Paris.  

Boudot Maurice, 1972, Logique inductive et probabilité, 

Armand Colin, Paris. 

Hume David, 1946, Traité de la nature humaine 1et 2, 

traduction  André Leroy, 2 Volumes, Aubier, Paris. 

Kant Emmanuel, Critique de la raison pure, 1944, Critique de 

la raison pure,  traduction  française par André 

Tremesaygues et Bernard Pacaud, Puf, Paris, 

Kant Emmanuel, 1985, Prolégomènes à toute métaphysique 

future qui pourra se présenter comme Science. Paris, 

traduction Gibelin Julien, Vrin, Paris. 

Koyré Alexandre, 1961, dans son article « Du monde de l’à 

peu près à l’univers de la précision » in Etudes d’Histoire de 

la pensée philosophique, Puf, Paris. 

Koyré Alexandre, 1966, Étude galiléennes, Herman, Puf, 

Paris. 

Locke John, 2001, Essai sur l’entendement humain, Livre 1et 

livre 2, traduction, préface et  notes par Vienne J. M., Vrin, 

Paris. 

Malherbe Michel, 1976, La philosophie empiriste de David 

Hume, Vrin, Paris. 

N’guessan Depry Antoine, 1982, L’empirisme classique face à 

la science nouvelle, Thèse de Doctorat troisième cycle, 

Université Paris IV, Paris. 

Upinsky Arnaud-Aaron, 2019,  La perversion mathématique, 

Les Editions du BIEF, Paris. 


