Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

Le Défi Humien de I'Induction ou I'Illusion de
I'Inductivisme

Mathieu Kouassi Kouakou
Département de philosophie
Université Félix Houphouét-Boigny
Abidjan (Céte d'Ivoire)
kouamathieu2020@gmail.com

Résumé

Cet article est une analyse du probléme de l'induction formulé par
Hume comme un moment charniére de I'histoire de I'empirisme. L'induction
a, pendant longtemps, été considérée comme une méthode fiable pour
atteindre des vérités universelles da partir de I'expérience sensible. C'est
bien cette réalité que nous découvrons a la lecture des ceuvres d'Aristote
et de Bacon dans le cadre de l'empirisme traditionnel. L'empirisme
classique marque une rupture avec la tendance inductiviste de I'empirisme.
En effet, si Locke fait de I'expérience le fondement des connaissances,
Hume pousse cette logique empiriste un peu plus loin. Il réalise que
l'induction ne fonde pas la science et ne peut se justifier rationnellement.
L'inférence inductive repose sur I'habitude qui est un principe subjectif
de la nature humaine. Ainsi, le défi de l'induction exprime cette fracture
entre I'empirisme traditionnel et I'empirisme classique humien. En bref,
l'article montre que le défi humien de l'induction traduit d la fois une
difficulté logique et marque un véritable tournant historique qui sépare
deux conceptions de I'empirisme : 'empirisme qui privilégie la voie de
l'induction et I'empirisme qui dévoile les limites de l'induction.

Mots clés : Induction, Empirisme, Rupture épistémologique, Science,
Rationalité

Abstract:

This article is an analysis of the problem of induction formulated
by Hume as a pivotal moment in the history of empiricism. Induction has

489




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

long been considered a reliable method for arriving at universal truths
from sensory experience. This is precisely what we discover when reading
the works of Aristote and Bacon within the framework of the traditional
empiricism. Classical empiricism marks a break with the inductivist
tendency of empiricism. Indeed, while Locke made experience the
foundation of knowledge, Hume took this empiricism logic a step further.
He realized that induction does not found science and cannot be rationally
Jjustified. Inductive inference relies on habit, which is subjective principle
of human nature. Thus, the challenge of induction expresses this divide
between traditional empiricism and humean classical empiricism. In short,
the article shows that the humean challenge of induction reflects both a
logical difficulty and marks a empiricism which favors the path of
induction and empiricism which reveals the limits of induction.

Keywords: Induction, Empiricism, Epistemological rupture, Science,
Rationality

Introduction

La science et la philosophie sont des voies par
lesquelles les hommes se proposent de conquérir la nature.
Cependant, les différents systémes proposés a cet effet ne
sont pas toujours satisfaisants. Pour la plus part, s'ils ne
cachent pas la vérité, ils nous en éloignent. De nombreuses
difficultés nous empéchent de réaliser cet objectif majeur
en science comme en philosophie. La plupart de nos
démarches, au lieu de nous rapprocher de notre but nous en
écartent. Et comme le dit Hume, dans le Traité de la nature
humaine : « il n'est pas besoin de posséder un savoir bien
profond pour découvrir [imperfection présente des
sciences. » (1946, p.57) La crise est profonde et il faut bien
réagir. La philosophie humienne qui a vu I'émergence du défi
de linduction va s'inscrire dans cette perspective.




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

Effectivement, dans le Traité de la nature hume, il annonce
déja les couleurs en ces termes :

«il faut abandonner la fastidieuse méthode de
temporisation que nous avons suivie jusqu'ici, et, au
lieu de prendre ¢a et la un chateau ou un village d la
frontiére, foncer directement sur la capitale, sur le
centre de ces sciences, sur la nature humaine elle-
méme ; une fois que nous en serons les maitres, nous
pouvons espérer obtenir facilement la victoire sur
tout autre point. » (1946, p.57)

Justement, il faut impérativement repenser la science.
Redynamiser |'empirisme pour le rendre plus efficace
devient une priorité pour Hume. Le défi de linduction
devient de plus en plus opportun, puisqu'il se situe dans cette
logique.

Dans le cadre de I'empirisme classique, la problématique
de l'induction devient légitime et nécessaire. Elle vise a
assainir la démarche de nos sciences et philosophies. Le but
est de se débarrasser des méthodes et fondements
inappropriés pour plus de rationalité. Il faut libérer la
science de fout ce qui ne I'honore pas. Hume s'inscrit dans
cet esprit a travers ses ceuvres. C'est ce qui I'améne, a juste
titre, a prendre du recul vis-a-vis de l'induction et de se
préserver de toute forme l'inductivisme. Aussi, Aristote et
Bacon, deux grandes figures de I'empirisme traditionnel,
n'ont pas pu faire I'économie de l'induction dans leurs
différents systemes philosophiques et scientifiques.
L'aristotélisme et le baconisme s'apparentent a de véritables




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

systemes inductifs. Toutes ces situations nous ameénent a
réfléchir et a nous interroger.

Ainsi, posons-nous les questions suivantes : Le défi de
I'induction est-il une mise en cause qui se justifie dans le
cadre de lempirisme classique ? En quoi consiste-il
réellement ? Dans quelle mesure I'empirisme traditionnel
revét-il un caractere inductif ? Enfin, comment I'empirisme
classique humien opere-t-il le dépassement de I'empirisme
traditionnel ?

1- Présentation de l'induction et du défi de l'induction

1-1- L'induction
Selon André Lalande, dans Le Vocabulaire technique et
critique de la philosophie, I'induction :

« Est une opération mentale a remonter d'un
certain nombre de propositions données,
généralement singuliéres ou spéciales, que nous
appellerons inductrices, a une proposition ou d un
petit nombre de propositions plus générales,
appelées induites, telles qu'elles impliquent
toutes les propositions inductrices ».

(2006, p.507)

En un mot, l'induction est une disposition a conclure du
particulier ou d'un nombre défini de cas a une généralité ou
une universalité. Le Dictionnaire, Le Robert (2010, p.977)
confirme bien cette conception et présente linduction
effectivement comme étant : « une opération mentale qui




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

consiste d remonter des faits a la loi, de cas particuliers a
une proposition générale ».

Ce sens que prend linduction, en tant que principe
logique de raisonnement nous autorise a en savoir plus sur le
défide l'induction. Car cette définition ouvre le débat entre
inductivistes et anti-inductivistes, c'est-a-dire, entre
science et non-science. La pensée de Hume s'inscrit au coeur
de ce grand débat épistémologique qui a marqué et continue
de marquer la philosophie la science, notamment avec Kant,
les membres du Cercle de Vienne, Popper, Kuhn, Lakatos,
Feyerabend.. Ceci traduit effectivement que la question
relative a I'induction reste toujours ouverte.

1-2- Le défi de L'induction

Le défi de l'induction peut s'appréhender comme une
invitation a réfléchir, une interpellation, une dénonciation ou
une mise en garde contre les limites et les insuffisances de
I'induction. C'est une révélation faite par Hume sur les
imperfections de l'induction. Aussi appelé « probleme de
I'induction » ou « problématique de l'induction », le défi de
I'induction est wune préoccupation philosophique et
scientifique que nous devons a I'empirisme classique humien.
Il s'agit d'une mise en lumiére des lacunes de la méthode
inductive. C'est d lui que revient cette critique de I'induction
dans l'histoire de la philosophie et des sciences. Il a su
mettre en lumiére, sous forme de défi, les difficultés causé
par l'induction en science et en philosophie, une chose que
ses prédécesseurs n'ont pas pergue. Sur cette base, on peut
voir dans le défi de linduction une maniere pour lui,




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

d'informer, d'inviter de sensibiliser et d'interpeller
I'humanité sur les tares d'un principe lié a la nature humaine.
Nous parlons-la de I'induction, un principe qui a détourné les
Anciens, comme Aristote et Bacon, de leurs nobles objectifs
philosophiques et scientifiques.

Nous ne devons donc pas retomber dans ces erreurs,
nous dit-il, dans ses ceuvres. Le défi de l'induction vient donc
préserver la science, assurer sa rigueur et favoriser le
progrés, en résolvant les grandes  questions
épistémologiques en cours. Dans le Traité de la nature
humaine, on sent effectivement cette grande hantise pour
les pratiques et procédés non-scientifiques. Selon lui, tout
ce qui n'honore pas la science doit tre exclu et mis de coté.
Cest cette idée qui se dégage lorsqu'il écrit que: « jai
trouvé que la philosophie morale, que les Anciens nous ont
transmise, souffre du méme désavantage que leur
philosophie naturelle ; elle est entierement hypothétique et
elle dépend plus de l'invention que de I'expérience. » (1946,
p.11) De ce qui précede, nous avons une idée claire de
I'induction et surtout du défi de l'induction chez Hume.
Apprécions a présent le caractere inductif de I'empirisme
traditionnel, conduit par Aristote et Bacon, pour mieux
comprendre lintervention de Hume dans le cadre de
I'empirisme classique.

2- L'empirisme traditionnel comme une philosophie
inductiviste

2-1- Apergu de I'empirisme traditionnel
L'empirisme traditionnel est la situation de I'empirisme




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

avant l'empirisme classique. Il s'agit d'un mouvement
philosophique et scientifique qui a été marqué par les ceuvres
d'Aristote et de Bacon. Dans son évolution, cette forme de
I'empirisme n'a pas réussir a se démarquer de l'induction. D'ou
le caractére inductif qu'on lui connait. Aristote et Bacon
s'inscrivent respectivement dans cette orientation de
I'empirisme, car l'induction occupe une place de choix dans
les différents systemes qu'ils ont élaborés. Ils ont formalisé
I'induction sous forme d'induction compléte et d'induction
amplifiante. Pour eux, si nos connaissances procédent de
I'expérience, elles reposent en réalité sur I'induction. Ainsi,
I'empirisme traditionnel est un vaste mouvement qui fait de
I'induction la démarche privilégiée de la connaissance.
L'aristotélisme et le baconisme sont les principaux systemes
de I'empirisme traditionnel. Le raisonnement inductif a donc
été inventé et articulé pour les besoins de la science. La
philosophie et la science sont, selon cette version de
I'empirisme, liées a I'induction.

2-2- Aristote et la formulation de I'induction
compléete

L'aristotélisme est un vaste systéme philosophique et
scientifique qui vise la connaissance de l'univers et ses
composantes. C'est un systeme dominant de I'antiquité dont
I'influence plane encore sur la pensée contemporaine, en
science et en philosophie. L'induction est née avec
I'avenement de cette pensée traditionnelle d'Aristote. Pour
les besoins de la science, Aristote a inventé la logique. Cette
logique qu'il nomme Organon est un instrument, une méthode
de raisonnement pour la science. On pourra alors dire, sans




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

se tromper, qu'Aristote a inventé la logique, en philosophie
et en science, pour des raisons méthodologiques. On parle
désormais de logique inductive. Cependant, ce recours a
I'induction parait tout de méme paradoxal, dans la mesure ot
linduction n'est pas un critére dobjectivité et de
scientificité. Que fait-elle alors dans le domaine de la
science et de la philosophie, un lieu de la démonstration ?
Chez Aristote, la démonstration est coextensive a la
science et ses résultats sont démonstratifs et non
immédiates. L'induction étant une connaissance immédiate ne
devrait pas avoir sa place ici. Et pourtant, l'induction fonde
une grande partie de cette philosophie. Par induction, il
entend, dans les Seconds Analytiques, le passage du
particulier a l'universel. En effet, dans le courant de sa
pensée, il élabore la science de la logique. Aristote invente
alors le syllogisme! qui, selon lui est: «un discours dans
lequel, certaines choses étant posées, quelque chose d'autre
que ces données en résulte nécessairement par le seul fait
de ces données ». (1971, pp.4-5) Il s'agit pour lui de montrer
que les définitions, les axiomes et linduction sont des
formes de connaissances immédiates fiables. Et cela
confirme bien qu'il est le concepteur de l'induction et du
raisonnement inductif dans le domaine de la connaissance. La
philosophie aristotélicienne est de ce fait indissociable de
I'induction.
Le réle de l'induction dans le systeme d'Aristote est
donc bien connu. Avec lui, l'enseignement et lacte
d'apprentissage, de nature discursive, partent de

! Le syllogisme est un raisonnement déductif rigoureux qui ne suppose aucune proposition
étrangére sous entendue. Il s'agit d'un raisonnement logique qu'utilisait Aristote pour ses
démonstrations philosophiques et scientifiques.




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

connaissances antérieures. Ainsi, le syllogisme méme qui fait
la fierté de sa philosophie repose sur linduction. Le
syllogisme inductif qu'il introduit, est tout aussi valide que
les autres formes de syllogismes. En effet, il est manifeste
que le syllogisme parte de certains principes. Or, puisqu'il n'y
a pas de principes innés, selon lui, il faut que les
connaissances universelles qui servent de base au syllogisme
soient elles-mémes acquises. C'est d partir de cet instant que
I'induction entre en jeu en devenant une pratique légitime et
nécessaire au sein de laristotélisme. Car, les principes
mémes de la philosophie sont acquis par induction. L'induction
est nécessaire pour fonder le syllogisme, a travers les
connaissances universelles qu'elle lui fournit ou lui permet
d'acquérir.

Mais puisque ce fondement inductif du syllogisme
aristotélicien a aussi besoin de fondement, Aristote ne
s'‘arréte pas la. Il en vient a ce que, si l'induction fonde le
raisonnement scientifique ou le syllogisme, il va de soi que
cette induction, elle aussi, soit fondée. Et ce fondement
n'est autre que I'expérience. L'expérience est le fondement
de l'induction qui, a son tour, est le fondement de la science
et du syllogisme, sans oublier I'empirisme. L'expérience ou la
sensation, selon Aristote, est lultime fondement. La
sensation est quelque chose que suppose l'induction avant
elle. C'est donc le lieu de dire que la philosophie d'Aristote
inaugure l'ére du recours de linduction scientifique et
philosophique. Le systéme d'Aristote consacre le caractere
scientifique et philosophique de l'induction. Du point de vue
de ce dernier, l'induction fournit I'universel. La science qui se
veut trés objective et universelle ne peut donc se passer de




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

I'induction et du raisonnement inductif. Le raisonnement
inductif est de ce fait nécessaire et Iégitime. Le recours a
I'induction peut alors se justifier avec Aristote.

2-3- Bacon et la structuration de l'induction

Le baconisme est cette autre forme d'inductivisme de
I'empirisme fraditionnel. Pour Bacon, l'induction est un
principe scientifique. Dans le Novum Organon, il développe
un empirisme aux fondements inductivistes. Son ceuvre,
comme son nom lindique, porte un coup a I|'Organon
d'Aristote. Bacon propose une version plus structurée de
linduction. Cest justement ce  qui l'oppose a son
prédécesseur. Bacon donne une articulation détaillée de
I'induction. Koyré, dans Etudes galiléennes, montre que Bacon
n‘a jamais rien compris a la science. (1966, p.12) En effet, il
estime que la pensée baconienne s'apparente plus a « la
magie, a l'alchimie, plus qu'a la science ». (1966, p.12) Il est
évident que pour lui, Bacon apparait beaucoup plus, comme le
dernier des Anciens que, comme le premier des Modernes.
En un mot, on le considérer ici, comme celui qui a un pied dans
la pensée traditionnelle et un autre dans la modernité. Ainsi,
son ceuvre peut €tre pergue comme un pont jeté entre la
période traditionnelle et la période moderne. Avec lui,
I'induction va connaitre une articulation détaillée et
influencer, plus tard, les travaux de Hume.

Le but de la science, selon Bacon, est d'obéir et de
dominer la nature. Cependant, cela passe par un processus
particulier. La conquéte de la nature doit se faire dans le
strict respect de l'ordre préétablit par la nature. Mieux,
comme il dit si bien, on ne commande a la nature qu'en lui

498




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

obéissant. Les préceptes auxquels il faut se soumettre pour
atteindre la nature sont de deux ordres : le premier a pour
but de déduire les axiomes de l'expérience et comprend trois
especes de service. Ce sont le service pour les sens, le
service pour la mémoire et le service pour les raisons. Le but
du second est de déduire et de faire dériver de nouvelles
expériences de ses axiomes. Cette partie, quant a elle, ne
connait aucune division et reste telle. Celle-ci est prise
comme la véritable base de tout I'édifice scientifique et
philosophique de Bacon. Pour lui, il n'est pas question
d'imaginer et de deviner. Il est juste question de découvrir,
de voir ce que la nature autorise ou interdit.

Cependant, face aux difficultés qui pourraient se
présenter, il faut réagir. C'est en vue de cela qu'il propose,
dans le Novum Organon, qu'on dresse des tables de
comparution ou coordination d'exemples et de faits (1920, I,
aphorismes 36-68). Celles-ci doivent tre disposées de sorte
que lI'entendement puisse travailler avec facilité. Malgré ces
tables ou coordinations d'exemples et de faits,
I'entendement opérant par son seul mouvement naturel reste
incompétent et inhabile a la confection d'axiomes. Il a donc
besoin d'assistance. C'est pourquoi, pour lui, il faut lui donner
des directions et de |'appui. Ces directions et cet appui sont
justement les conditions d'une activité effective de
I'entendement qui, a lui seul, est défaillant et a énormément
besoin d'étre assisté. C'est en vue de cette assistance
nécessaire qu'exige |'entendement qu'il faut en troisiéme
lieu, faire usage de la vraie méthode inductive®. Dans le

2 L'induction chez Bacon que hous désignons ici de vraie induction se distingue de I'induction
péripatéticienne.




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

Novum Organum, la méthode inductive se présente comme la
clef méme de l'interprétation. (1986, p.321) Mais puisqu'elle
releve de l'expérience, une analyse préalable de cette
expérience s'impose.

La méthode, en vue de l'interprétation de la nature est
une méthode empirique. Pour Bacon, on ne peut pas
inferpréter la nature sans l'expérience, car seule
I'expérience fonde le savoir et établit la vraie connaissance.
Avec lui, le pouvoir et la confiance en ['expérience
s'intensifient et se renforcent. Cette méthode baconienne
vise la saisie du réel et la résolution des questions d'intérét
général. Cette expérience est une expérience guidée. C'est
en cela quelle se distingue des autres. A travers ce type
d'expérience, il s'éloigne des expériences de toute espece,
sans suite et sans méthode. Car, celles-ci ne sont que de purs
tatonnements. Bacon privilégie des expériences ordonnées
avec une certaine direction. Cette expérience, qu'il désigne
aussi par la chasse de pan, traite des différentes manieres
de faire des expériences concluantes. La chasse de pan
recommande aux hommes de science de ne pas se laisser
affliger par un quelconque insuccés expérimental. Pour
quelque tentative ou l'on aura échoué, ne jamais se
décourager et méme perdre la t€te, nous enseigne |'auteur.
Car, le plus souvent, les succes sont flatteurs.

La plus part de nos tentatives en science et en
philosophie, aussi malheureuses soient-elles, ne sont pas
moins instructives. En plus, il est plus juste et plus
avantageux, en science et en philosophie, de s'attacher bien
plus aux expériences lumineuses qu'aux expériences
fructueuses. L'expérience comme méthode scientifique en




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

vue de linterprétation de la nature est une expérience
particuliere. Cette expérience est une sorte de pénétration
faite d'intuition, de finesse et de vivacité d'esprit plutgt
qu'une véritable science. Aussi, connait-elle une variation qui
peut avoir lieu par rapport a la matiére, ensuite dans la cause
efficiente, et enfin dans la quantité de matiere.

L'expérience joue un trés grand rdle dans le processus
de connaissance ou d'interprétation de la nature. Bacon croft
en I'expérience et aux sens comme uniques sources du savoir
et de la connaissance. Mais, pour plus d'objectivité, il admet
que d'autres éléments devraient pouvoir soutenir cette
expérience. Il propose a cet effet des tables de comparution
et accorde du crédit a I'eeuvre de la raison. Apres avoir
exposé les conditions de la connaissance ou de
I'interprétation de la nature et le réle prépondérant joué par
I'expérience, Bacon montre que la véritable interprétation de
la hature exige des tables de comparution et l'activité de la
raison. L'expérience doit nécessairement tre accompagnée
pour que l'interprétation soit effective. Mais comment cela
est-il possible ?

Face aux limites de I'entendement, |'expérience doit
€tre soutenue. En effet, I'entendement, en lui méme, a des
lacunes, et, il faut donc en tenir compte. C'est pour parer a
cette éventualité, que Bacon a recours aux tables d'invention
d'un bon choix. Les tables d'invention viennent remédier aux
insuffisances de I'entendement humain en vue de la
connaissance ou de l'interprétation de la nature. Pour lui,
I'esprit, appliqué a ces tables ainsi préparées et digérées est
en mesure de bien interpréter la nature. Car, les tables de
comparution ou d'invention sont destinées a lui préter




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

secours. Les tables de comparution de Bacon visent a
faciliter l'activité de I'esprit consistant a confectionner des
axiomes. Cependant, faute de pouvoir y arriver tout seul,
nous devons donner a l'entendement des directions et de
I'appui. Cet apport est celui de l'induction. La méthode de
I'induction s'est imposée a Aristote. Elle s'impose ici a Bacon
aussi pour les besoins de la science. Cependant, pour lui, la
véritable induction ne se limite pas aux illusions d'Aristote.
L'induction, pour lui, est utile, nécessaire en science et en
philosophie. Cependant, elle n'a pas encore été
rigoureusement constituée. Il faut donc procéder a son
organisation. C'est ce que tente de faire Bacon. Mais, quelle
est la particularité de l'induction baconienne ?

Selon lui, I'interprétation de la nature consiste a établir
des axiomes visant a livrer les secrets de la nature. La saisie
de la nature reste et demeure alors l'unique but de la
philosophie baconienne. Mais, cela passe par la fixation de la
véritable science, par des préceptes empiriques. * Pour que
cela soit possible, il faut bien évidemment des tables de
comparution et I'ceuvre de la raison. Toutefois, au-dela de
ces éléments, pour que la connaissance soit effective, il faut
I'ceuvre de la véritable induction. En effet, lorsqu'il s'agit
d'établir un axiome, il faut recourir & l'induction. Cette
conception de l'induction se distingue de celle d'Aristote. Du
Novum Organum a I'Organon, nous passons d'une forme
d'induction & une autre. A l'origine, avec Aristote, I'induction
était fondée sur I'énumération compléte des espéces d'un
genre ou des individus d'une collection. Cette conception sera

3 Il est question de déduire ou d'extraire de I'expérience les axiomes et de déduire et de
faire dériver de ces axiomes de nouvelles expériences.




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

partagée par la logique de Port-Royal pour qui, l'induction
n'est un moyen certain de connaitre une chose que quand nous
sommes assurés quelle est entiere. On parle alors
d'induction entiere ou compléte. C'est bien ce que défend
Aristote. Quant a Bacon, il se soustrait de cette logique.
Sans tomber dans le conformisme, il donne un sens tout
autre a l'induction. Il étend a tout un genre ce qui a été
constaté dans un certain nombre de cas singuliers. Il s'agit
de l'induction amplifiante. Sous cet aspect, l'induction est
vue comme une méthode scientifique sensée percevoir les
secrets de la nature. Cependant, cette derniére connait une
subdivision interne. Elle est soit spontanée et empirique, soit
méthodique et expérimentale. Quel que soit la subdivision,
I'induction, dans ces conditions, a pour but de trouver et de
prouver par |'examen des faits les lois qui les régissent, ce
qui n'est rien d'autre que l'interprétation de la nature.
L'induction, au sens de Bacon, a pour but de découvrir,
de démontrer les principes et d'établir les axiomes, en vue
de la connaissance. Pour parvenir a cela, il faut
effectivement une démarche rigoureuse, et non cette vague
généralité que propose Aristote. Bacon estime que
I'aristotélisme est limité a ce propos. Cest donc sur les
limites et les insuffisances de son prédécesseur qu'il tente
de réagir. Pour lui, systeme d'Aristote a propos de I'induction
ne mene nulle part, si ce n'est qu'a des conclusions précaires
et sans fondement. Cette version est imparfaite et il faut la
remplacer. Elle court de grands risques a partir du premier
exemple contradictoire qui peut se présenter. De ce fait,
I'induction d'Aristote apparait comme une induction




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

incomplete. En clair, elle tire des conclusions générales, a
partir d'un petit nombre de faits.

Avec Bacon, linduction analyse les opérations de la
nature. Elle fait un choix au niveau des observations et des
expériences. Ce qui permet de dégager de la masse, les faits
non concluants, par des exclusions et des rejections
convenables. En outre, elle s'en tient aux propositions
affirmatives, aprés avoir établi un nombre suffisant de
propositions. Les observations et les expériences non
concluantes ou négatives ne l'intéressent pas. Il s'occupe
seulement de celles qui sont concluantes et affirmatives.
Cette fagon de procéder ou de définir l'induction, n'existe
pas chez Aristote. Bacon reste convaincu que, tous ceux qui,
comme Aristote, ont voulu raisonner par induction, en tirant
des conclusions a partir de peu de cas et de faits, se sont
trompés. Cest pourquoi une articulation effective et
complete de l'induction s'avere nécessaire. En procédant
ainsi, Bacon veut montrer qu'Aristote a fourni une conception
théorique et formelle de l'induction. Il se présente, dés lors,
comme le fondateur d'une théorie sans fondement solide et
pratique. La réforme de l'induction s'impose pour des besoins
de la science et surtout pour une interprétation effective et
efficace de la nature. Car, les données de linduction
compléte sont lacunaires. L'induction amplifiante ou
baconienne s'impose dés cet instant.

Mais, pour atteindre ce but, il faut bien des détours et
des circuits. Dans le Novum Organum, Bacon estime que « de
notre coté, ne le perdant jamais de vue, peut-&tre serons-
nous assez heureux pour ne rien oublier de ce qui peut y
conduire» (1986, p.335) Selon lui, le caractére scientifique




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

de l'induction n'est pas donné et ne se limite pas a de simples
généralités. Il est a chercher a partir d'un certain nombre
de détours et de vérifications. Nous ne devons donc pas nous
contenter d'une conception théorique et formelle de
I'induction, car il y a mieux. L'induction amplifiante est en
réalité une réforme structurelle de l'induction compléte.
C'est laréforme de |'un des criteres scientifiques du moment
qui s'impose. Vu que ces théories sont divergentes, on peut
dire que le baconisme est un rappel a lordre de
I'aristotélisme sur la question de I'induction. Retenons donc
que, l'induction est une méthode scientifique au sein de
I'empirisme traditionnel, comme l'attestent respectivement
I'aristotélisme et le baconisme. Dés lors, voyons a présent ce
qu'en pense I'empirisme classique ?

3- La problématique de I'induction ou I'échec de
I'empirisme traditionnel

3-1- Les objectifs de Hume a travers
I'empirisme classique

Les objectifs philosophiques et scientifiques de Hume
ne se démarquent pas de ceux de I'empirisme classique dont
il est membre. L'empirisme classique est un mouvement
philosophique qui se distingue de I'empirisme ftraditionnel par
ses ambitions. Il faut dire que I'empirisme en générale fonde
tout le savoir sur l'expérience sensible et l'observation.
Cependant, le souci de précision et d'exactitude distingue
I'empirisme classique de I'empirisme fraditionnel qui reste
contemplatif. Les partisans de |'empirisme classique veulent
innover en faisant progresser la théorie de la connaissance.




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

En effet, conformément a leurs objectifs, ils souhaitent eux
aussi procéder a la mathématisation de leur doctrine.
Newton a montré la voie en introduisant des données
mathématiques dans la physique. Le sous-titre du Traité de
la nature humaine de Hume nous en dit plus a ce
sujet : « Essai pour inftroduire la méthode expérimentale
dans les sujets moraux. » (1946, p.5) Ils envisagent faire du
c6té de I'empirisme ce que Newton a fait avec la physique.
Cest pourquoi l'empirisme classique vient marquer sa
démarcation a I'endroit de toute forme de superstition, en
vue de satisfaire son désir de vérité. La physique
newtonienne va donc servir de barometre a ce mouvement
empiriste. Cette maniere de solliciter la méthode
expérimentale de la physique en philosophie leur est
spécifique.

L'empirisme classique se veut aussi critique du
rationalisme. En effet, il s'en prend véhément aux principes
fondamentaux du rationalisme et de la métaphysique. Les
principaux acteurs de ce mouvement sont Hobbes, Locke et
Hume. Koyré présente ce mouvement comme celui qui a opéré
le passage du « géocentrisme »* & « 'héliocentrisme »° et
dans ces progrés techniques, de Copernic a Newton. (1973,
p.12) Tout reposait a cette époque sur le géocentrisme. C'est
pourquoi l'avénement de la vision héliocentrique est percgu
comme une révolution. Cette conception bouleverse l'ordre
établi depuis Aristote. C'est méme tout le systéme universel

“ La conception géocentrique repose sur I'immobilité, le statisme et I'uniformité de la nature.
Elle présente la terre comme le centre de I'univers : fout tourne autour de la terre, qui est un
point fixe. On présente Aristote comme le précurseur de cette vision du monde.

5 L'héliocentrisme est cette nouvelle vision du monde qui fait du soleil le point fixe de
I'univers. Cette vision est défendue par Copernic.




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

qui prend un coup. Freud en parle justement comme étant de
« la premiére blessure de I'humanité. »° L'héliocentrisme est
vu comme le premier choc de I'humanité. Koyré, ramene
I'empirisme classique a cette fransition de si grande
importance. Les bouleversements opérés par les penseurs
classiques sont, a quelques nuances prés, identiques a ceux
du systéme héliocentrique introduit par Copernic.

En outre, I'idéal du philosophe classique n'est plus la
certitude absolue de Descartes. Il devient la certitude
scientifique dont I'expression la plus expressive est la
mathématisation de la physique, comme cela se traduit dans
le systeme physique de Newton. L'empirisme classique, a
travers les ceuvres de Locke et de Hume, se réclame a juste
titre de la méthode expérimentale de la physique
mathématisée de Newton. Ce mouvement a été influencé par
les succes de la science de Newton, succés dii a l'introduction
des principes mathématiques: la quantité et la mesure.
Locke et Hume apprécient le systeme physique de ce dernier
d leur juste valeur. Cette attirance pour la physique
newtonienne aura de linfluence sur leurs objectifs
philosophiques et scientifiques.

L'empirisme classique recherche la précision. Ce
mouvement veut se démarquer de la métaphysique et de
toutes formes de superstitions scientifiques ou
philosophiques. A cet effet, précise Malherbe, « le premier
mérite de la précision est de pouvoir triompher

6 Pour lui, I'histoire de I'humanité a été marquée par trois grands chocs qu'il appelle blessures
de I'humanité. On a alors le passage du géocentrisme a I'héliocentrisme ou premiere blessure de
'humanité, le darwinisme comme deuxiéme blessure et enfin la théorie de l'inconscient
psychique comme troisiéme blessure de I'humanité.




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

définitivement de la métaphysique abstruse» (1976, P.33)
Selon les propos de Galilée rapporté par Upinsky dans La
perversion mathématique : I'ceil du pouvoir, « le livre de la
nature est écrit en langue mathématique » (2019, p.13). Il
faut donc des loupes de mathématicien pour déchiffrer
cette nature. Mieux, il faut s'inspirer directement des
mathématiques pour comprendre la nature. C'est dans ce
sens que, selon les propos de Hume rapportée par Malherbe,
« Bacon a montré de loin la route de la vraie philosophie ;
Galilée I'a non seulement montré, mais y a marché a grand
pas.» (1976, p.49) Dans cette quéte de précision, il ne suffit
pas de montrer de loin la route comme le faisait Bacon. Il
faut, a lI'instar de Galilée, la montrer et mieux y marcher.
Pour lui, si Bacon n'y est pas parvenu, contrairement a Galilée,
c'est parce que « |'anglais n‘avait aucune connaissance de la
géométrie ; le Florentin a ressuscité cette science et passe
pour le premier qui l'ait appliquée, avec les expériences, a la
physique. » (1976, p.49) Hume annonce, des le départ, son
attachement a la précision. Les mathématiques étant le
domaine du calcul et de la mesure, et donc de la précision, il
remet en cause la science qualitative pour la science du
quantitatif, c'est-a dire, celle de la mesure.

En clair, la recherche de la précision intéresse
I'empirisme classique en général. L'empirisme classique, a
travers Locke et Hume, est porté vers la précision et
I'exactitude scientifique. C'est pourquoi, Koyré ajoute dans,
Du monde de I'a peu prés a l'univers de la précision que : « la
précision est une révolution scientifique parce qu'elle est
d'abord une révolution concernant l'expérience» (1961,
pp.341-362) La précision se présente a eux comme quelque




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

chose a conquérir. Elle est la nouvelle conquéte des
philosophes en science. Finit donc I'époque de la description
qualitative. Or, Bacon et Descartes s'accordent pour dire
qu'il faut s'offrir la connaissance de la nature. Pour I'un, en
lui obéissant, et pour I'autre, en la dominant. Cependant, pour
atteindre cet objectif, I'heure est a la mesure, au calcul... Tl
faut une méthode ou une démarche appropriée. Une attitude
trés scientifique s'impose alors a I'esprit humain.

L'objectif de I'empirisme classique est donc de fournir
cette méthode a la science. C'est a cela que s'atéle Hume
dans sa philosophie. Comme ses contemporains, il a compris
I'objectif de Bacon en matiere de science. La recherche de
la précision ou de I'exactitude scientifiques devient alors un
enjeu majeur. Il est bien conscient que la connaissance de la
nature, qui est recommandé, doit se conformer aux capacités
de l'esprit humain. Aussi, est-il persuadé que cet
entendement humain est limité dans son activité légitime a
la seule compréhension des phénoménes que hous offre
I'expérience. En d'autres mots, les empiristes classiques, a
I'instar de Hume, sont rassurés que s'il y a une possibilité
de connditre, de saisir, de mditriser, de dompter... la
nature, c'est par l'expérience. Seule l'expérience est
disposée a cela.

Ainsi, dans la lignée de Newton, I'empirisme classique
veut mesurer la portée du fondement empirique. La preuve,
Hume veut fonder la science et toute connaissance sur
I'expérience sensible et l'observation, puis en ftirer les
conséquences, Locke s'inscrit dans la méme veine. Et comme
le dit le Professeur N'Guessan Dépry, dans L'empirisme
classique face a la science nouvelle : « rien de moins que de




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

tirer toutes les conséquences impliquées dans la primauté
accordée a I'expérience et a l'observation dans l'acquisition
du savoir.» (1982, pp.4-5)

Avec eux, l'empirisme est une étude de la raison
réfléchissant sur elle-méme. Elle se met en cause et se
considére comme un seul instrument faillible. Il s'agit la d'une
critigue de la connaissance humaine. Cependant, les
nombreux Essais ou Enquétes sur |'entendement humain,
rédigés par ces penseurs, sont distincts et ont des
particularités. Ces empiristes partent du méme constat :
I'homme ne connait que par I'expérience ; il faut donc tirer
les conséquences de cette confiance dans I'expérience. La
volonté de critiquer la connaissance leur est commune.
Chacun a néanmoins sa maniere a lui de procéder. Ainsi, pour
Locke, par exemple, il fallait, d'abord, examiner la certitude
et I'étendue de notre connaissance (1690, livre II, chapitre
1). Ensuite, I'examen de la capacité de notre entendement.
Enfin, fonder la science sur I'expérience. Quant a Hume, il
commence sa philosophie critique de la connaissance par une
critique de I'empirisme de Locke en sa la théorie des idées
et de la causalité. Il estime que les difficultés liées a la
théorie de la connaissance de ce dernier sont énormes. La
plus significative de ces difficultés porte sur la notion de
causalité. Le choix de la causalité n'est pas fortuit, car c'est
sur cefte notion que les analyses humiennes sont cruciales,
au point de troubler le sommeil de Kant (1944, p.19).

Mais, avant d'influencer l'auteur de la Critique de la
raison pure, Hume va, a travers l'analyse de la causalité
porter un coup fatal a l'espoir exprimé par Locke, pour
parodier le Professeur N'guessan Dépry (1982, p.9). En




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

effet, contre Locke, l'analyse de Hume, dans le Traité,
montre que la causalité ne peut €tre fondée, ni du coté de
I'expérience, ni du c6té de la raison. Il débouche, d partir de
cette analyse critique de la causalité sur une difficulté
philosophico-scientifique : le probléeme du fondement de
I'induction. Cette difficulté a laquelle il aboutit, lui permet
de conclure que l'esprit humain a échoué (1946, p.200) sur
cette question. L'empirisme classique est, de ce fait, pergu
comme un mouvement philosophique révolutionnaire dans sa
conception de l'objet scientifique. Il est une réflexion sur
'homme et vise la connaissance de celui-ci. Cest un
mouvement révolutionnaire aussi, du fait de sa méthode
empirique. Car il s'agit dans ce courant de tout faire reposer
sur I'expérience et d'en tirer les conséquences.

3-2- Le défi de humien de l'induction ou le
dépassement de I'empirisme traditionnel

Hume se présente, a I'issu de ce qui précede, comme un
philosophe critique. Il est critique de la science, de la
philosophie et méme de la connaissance. Nous n'oublions pas
qu'il est aussi auteur de critiques tres acerbes a I'endroit de
la religion, de la métaphysique et de toutes autres formes
de superstitions. Cette attitude critique, vis-a-vis de tout,
'amene a la formulation du défi de l'induction. En effet,
depuis le Traité de la nature humaine jusqu'd 'Enquéte sur
I'entendement humain, en passant par |'Abrégé du traité de
la nature humaine, le voeu humien est le méme. Celui de
fonder la science sur l'expérience afin d'en tirer les
conséquences, car toutes nos conhnaissances dérivent de
I'expérience. D'otl son refus du rationalisme et de l'innéisme.




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

En tant que philosophe critique, Hume va s'en prendre de
fagon véhémente da la causalité et aux systemes
métaphysiques antérieurs. Et comme il le dit, il ne faut
jamais se fier a la raison et a la superstition, « car n'importe
quoi pourrait entrainer n'importe quoi. » (1946, p.260) De son
point de vue, le seul fondement solide de la science reste
I'expérience. Toutes nos vérités dérivent des sens.

Le probléme de l'induction de Hume est en réalité un
défi qu'il lance a I'humanité toute entiere. Ce recours au défi
comme moyen d'expression nh'est donc quune volonté
manifeste de prévenir les crises en philosophie et en science,
d'assainir I'univers des sciences et de la philosophie et de
préserver le progres des sciences. La science et la
philosophie doivent 2tre préservées et prémunies contre le
non-sens. A travers cette critique, il introduit dans le
domaine du savoir et de la connaissance, la toute premiere
formulation de l'une des questions épistémologiques
majeures : le probleme de l'induction. Et, comme l'indique
Boudot, dans Logique inductive et probabilité : « Il est
universellement reconnu que c'est a Hume que revient
I'incomparable mérite d'avoir posé le probleme de
I'induction dans les termes les plus nets. » (1972, p.8) Hume
s'est trés vite apergu de la nécessité de se passer d'une
logique inductive en science et en philosophie. Il vient
révolutionner les choses a travers sa philosophie critique. La
causalité et l'induction sont les principaux visés par cette
philosophie critique.

Boudot reste convaincu que cette problématique reléve
de la philosophie humienne, puisqu'avec lui, « la philosophie
allait compter au nombre de ses tdches essentielles de




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

relever le défi humien en fondant I'induction.» (1972, p.7)
Précurseur dés lors, du probleme de l'induction, Hume est
considéré comme celui qui a compris que l'induction n'a aucun
fondement scientifique et qu'il faut s'en débarrasser. En
effet, lors de la critique de la relation de cause a effetf,
Hume débouche sur la question de I'induction. C'est pourquoi,
Pour mieux saisir cette question, il est important de saisir le
sens de cette critique de la causalité. Notre investigation va
alors porter sur le cadre de la transformation des
hypotheses scientifiques en lois. Car, tel est le contexte
d'émergence du défi humien de l'induction. Rappelons, par
ailleurs que, Hume n'emploie pas explicitement |'expression
probléme de I'induction. Cependant, c'est a cette réalité que
la plupart de ses interrogations renvoient. Il estime, a juste
titre, que le probléme de I'induction repose sur la répétition.
Dans le Traité de la nature humaine, il note que :

« Nous avons déja nhoté lexistence de
certaines relations qui nous font passer d'un
objet d un autre, méme sans raison qui hous
détermine a opérer cette transition; et nous
devons établir comme regle générale que,
chaque fois que l'esprit opere constamment et
uniformément une fransition sans aucune
raison, il est influencé par ces relations. »
(1946, p. 155)

Cependant, une question demeure. Face a cela, voici ce
qu'il dit : « Comment I'expérience engendre un tel principe?
Et pourquoi a partir de cette expérience, formons-nous une




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

conclusion qui déborde les cas passés? » (1946, p.166) Pour
Hume, les hypothéses regues comme lois dans le cadre des
sciences de la nature ne sont pas fondées objectivement.
D'oli cette mise en garde : « Votre appel a I'expérience
passée he décide rien dans le cas présent. » (1946, p.166) La
raison elle-méme est incapable de fonder cette
transformation. Ces hypothéses ne sont pas aussi fondées
logiquement. Sur ce point voyons ce que dit la philosophie
humienne : « La raison ne peut jamais nous montrer la
connexion d'un objet avec un autre, méme a l'aide de
I'expérience et de I'observation de leur conjonction
constante dans tous les cas du passé. » (1946, p. 166) En
clair, linduction ne peut &tre, ni objectivement, ni
logiquement, fondée. La conclusion de Hume est assez
originale. Elle est une innovation pour la science et la
philosophie. L'accueil que les nouvelles orientations de la
philosophie des sciences lui ont réservé ne dit pas le
contraire. Kant, les membres du Cercle de Vienne et Popper
ont eu des réactions spontanées qui montrent bien
l'originalité de [l'attitude de Hume en philosophie des
sciences. La réponse qu'il propose a eu un impact sur
I'empirisme classique, sans oublier ses répercutions sur la
science et la philosophie a venir.

Grdce a lui, I'empirisme a su montrer que les connexions
dont il était question dans la philosophie de Locke ne peuvent
se prévaloir d'aucun fondement réel, ni du c6té de
I'expérience, ni du c6té de la raison. A travers cela, il est
clair que Hume pose une question originale a laquelle il
apporte une réponse assez originale. Le recours a l'ceuvre de
Malebranche lui permet d'adopter une position tres




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

innovante. L'exemple des boules de billard de Malebranche
n'a pas été fortuit. (1979, chap. 3) Sous une telle inspiration,
il a pu marquer, d'une empreinte indélébile, la science et la
philosophie, en révolutionnant I'empirisme. En effef,
I'expérience de Malebranche lui a permis d'insister sur
I'hypothése de la transcendance qui est liée, selon lui, a la
doctrine des Idées. Parvenu a ce niveau, il se garde de tirer
les mémes conclusions que Malebranche.

Cest ainsi qu'il décide de rejeter et de condamner
comme étant abstruses toutes les tentatives philosophiques
visant a prendre possession d'une causalité qui s'exercerait
effectivement dans I'univers. Il déclare alors I'échec de
I'esprit humain. Les raisons de cet échec sont bien connues
dans le Traité de la nature humaine :

- D'abord, quand nous affirmons que la bille de billard
(A) va mettre la bille (B) en mouvement, notre
affirmation ne se référe dans le cas précis qu'a
I'expérience passée. Nous sous-entendons ici que
certains faits sont toujours réunis par une
connexion nécessaire. Cest inéluctablement un a
priori qui n'a de sens que relativement a
I'expérience passée.

- Ensuite, ce lien avec notre expérience passée a la
forme d'une idée bien précise, née de la
constatation répétée que certains faits sont
toujours liés, c'est-a-dire de la méme fagon. C'est
sur l'idée d'uniformité de la nature qu'on appelle




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

aussi principe de permanence que reposent toutes
nos inférences causales.

- Enfin, quel statut doit-on assigner a lidée
d'uniformité de la nature? En considérant I'exemple
des billes de billard, nous nous apercevons que
cette idée n'est rattachable a aucune impression.
C'est une idée inclassable, dans la mesure ou elle
porte atteinte aux fondements de 'empirisme de
Hume qui stipule dans le Traité de la nature
humaine que : « Toutes nos idées simples procedent,
soit médiatement, soit immédiatement,
d'impressions qui leur correspondent.» (1946, p. 71)
Loin de dériver d'une impression, I'idée d'uniformité
de la nature la précéde, ce qui est inadmissible.

La conclusion de Hume ne se fait pas attendre: « L'idée
d'uniformité de la nature ne provient pas de |'expérience. »
(1946, p. 241) Clest une croyance suscitée en hous par
I'expérience selon un mécanisme d'un type totalement
différent de celui qui préside a la formation du concept
Idée. Sur ce mécanisme si clair, nous n'en savons rien. Ainsi,
reprenant la formule de Newton, nous pouvons dire que l'idée
d'uniformité de la nature est similaire aux idées qui n'ont pas
de sens. La croyance est donc quelque chose qui nait en nous
de fagon mystérieuse. Elle n'a d'autre fondement que la
nature humaine, laquelle est assez essentielle pour fonder la
croyance et méme pour servir de fondement aux autres
sciences. Ces autres sciences ou connaissances ne peuvent
donc plus prétendre atteindre |'essence des choses.




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

Conclusion

En définitive, le défi humien de l'induction révéle les
limites internes de I'empirisme traditionnel. Il montre que
I'expérience, si riche soit-elle, ne peut fonder a elle seule la
certitude des lois générales. Hume met ainsi au jour une
transition fondamentale entre la régularité observée et la
nécessité que nous lui attribuons. Cette critique n'est pas un
simple scepticisme, mais I'expression d'une exigence de
rigueur dans la justification de la connaissance. Le défi de
I'induction est donc au cceur de la réflexion épistémologique.
Il rappelle que toute connaissance empirique repose sur un
pari rationnel, toujours a interroger, jamais définitivement
garanti. La critique qu'il introduit dans le cadre de la
philosophie des sciences marque la rupture entre I'empirisme
traditionnel et la philosophie critique. En montrant
I'impossibilité de fonder rationnellement la généralisation
inductive, Hume met en crise la confiance naive dans
I'expérience. Ce constat d'échec n'est pas une impasse, mais
le point de départ d'une réflexion nouvelle sur les conditions
de validité de la connaissance scientifique. Ainsi, loin d'avoir
clos le débat, Hume en a élargi la portée jusqu'a nos
conceptions contemporaines de la rationalité scientifique.

Bibliographie

Aristote, 1971, Organon, Premiers Analytiques, 24 B 18-19,
traduction Tricot, Paris.




Revue SAHEL / GATES _ Décembre 2025

Bacon Francis, 1986, Novum Organum, traduction Malherbe
et Pousseur, Puf, Paris.

Boudot Maurice, 1972, Logique inductive et probabilité,
Armand Colin, Paris.

Hume David, 1946, Traité de la nature humaine let 2,
traduction André Leroy, 2 Volumes, Aubier, Paris.

Kant Emmanuel, Critique de la raison pure, 1944, Critique de
la raison pure,  traduction  frangaise par André
Tremesaygues et Bernard Pacaud, Puf, Paris,

Kant Emmanuel, 1985, Prolégomenes a toute métaphysique
future qui pourra se présenter comme Science. Paris,
traduction Gibelin Julien, Vrin, Paris.

Koyré Alexandre, 1961, dans son article « Du monde de I'a
peu prés a l'univers de la précision » in Etudes d’Histoire de
la pensée philosophique, Puf, Paris.

Koyré Alexandre, 1966, Etude galiléennes, Herman, Puf,
Paris.

Locke John, 2001, Essai sur I'entendement humain, Livre let
livre 2, traduction, préface et notes par Vienne J. M., Vrin,
Paris.

Malherbe Michel, 1976, La philosophie empiriste de David
Hume, Vrin, Paris.

N'guessan Depry Antoine, 1982, L'empirisme classique face a
la science nouvelle, Thése de Doctorat troisiéme cycle,
Université Paris IV, Paris.

Upinsky Arnaud-Aaron, 2019, La perversion mathématique,
Les Editions du BIEF, Paris.




