
Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 40 

LE DASEIN COMME RÉVÉLATEUR DE L’ÊTRE 

DANS LE PENSER HEIDEGGÉRIEN : OUVERTURE 

CRITIQUE SUR LES IMPLICATIONS ÉTHIQUES 

ET POLITIQUES 
 

ANZIAN Mlan Kouakou Pierre 
Enseignant-Chercheur 

Maître-Assistant 

Université Catholique de l’Afrique de l’Ouest-Unité Universitaire 

à Abidjan (UCAO-UUA) / Institut Saint Thomas d’Aquin à 

Yamoussoukro   

anzian2009@yahoo.com 

KOUASSI Konan Marius 
Enseignant-Chercheur 

Assistant 

Institut Catholique Missionnaire d’Abidjan (ICMA)   

konan_marius@yahoo.fr 

ACAFOU Désiré-Jaurès Acafou 
Étudiant  

Licencié ès lettre en Philosophie  

Institut Catholique Missionnaire d’Abidjan (ICMA)   

acafoudesire@gmail.com  

 

Résumé 

 
Dans un contexte de crise ontologique et de sens, cette étude 

explore le rôle central du Dasein dans la pensée heideggérienne, 

en tant qu’être capable de dévoiler l’Être. Elle justifie une 

réflexion sur la responsabilité du Dasein face à l’arraisonnement 

technologique, en ouvrant des perspectives éthiques et politiques 

pour réorienter notre rapport à l’être-au-monde. D’où la question 

centrale suivante qui a orienté et guidé la présente recherche 

mailto:konan_marius@yahoo.fr


Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 41 

théorique et fondamentale : comment le Dasein, en tant qu’être 

concerné par son propre être, permet-il le dévoilement de l’Être, 

et en quoi cette révélation transforme-t-elle notre rapport au 

monde et à nous-mêmes ? En mobilisant l’analytique et 

l’herméneutique comme méthodologie, nous avons montré que le 

Dasein, par son être-au monde, sa temporalité et sa finitude, est 

le miroir dans lequel l’Être se réfléchit, permettant une 

reconfiguration de la pensée ontologique et une ouverture vers une 

compréhension plus authentique du monde. En somme, l’étude met 

en lumière le rôle du Dasein dans la pensée heideggérienne comme 

point d’accès privilégié au dévoilement de l’Être. Cette approche, 

en plus de transformer notre rapport au monde, interroge les 

implications éthiques et politiques de l’ontologie de l’existence 

dans le contexte actuel marqué par la technicisation et la crise de 

sens. En outre, l’ontologie du Dasein trouve son écho dans les 

sociétés africaines, où la parole, la mémoire et le lien 

communautaire structurent l’existence. Dès lors, la pensée 

heideggérienne peut donc aisément dialoguer avec les savoirs 

endogènes pour repenser les défis éthiques et politiques 

contemporains à l’Afrique.   

 

Mots-clés : Dasein, Dévoilement, Éthiques et politiques, Être, 

Savoirs endogènes.   
 

 

Abstract 

 
In a context of ontological crisis and meaning, this study explores the 

central role of Dasein in Heideggerian thought, as a being capable of 

revealing Being. It justifies a reflection on the responsibility of Dasein in 

the face of technological appropriation, opening up ethical and political 

perspectives to reorient our relationship to being in the world. Hence the 

following central question that has guided and oriented this theoretical 

and fundamental research: how does Dasein, as a being concerned with its 

own being, allow for the unveiling of Being, and how does this revelation 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 42 

transform our relationship to the world and to ourselves?By mobilizing 

analytics and hermeneutics as a methodology, we have shown that Dasein, 

through its being-in-the-world, its temporality, and its finitude, is the 

mirror in which Being is reflected, allowing for a reconfiguration of 

ontological thought and an opening toward a more authentic understanding 

of the world. In short, the study highlights the role of Dasein in 

Heideggerian thought as a privileged point of access to the unveiling of 

Being. This approach, in addition to transforming our relationship to the 

world, questions the ethical and political implications of the ontology of 

existence in the current context marked by technicization and the crisis 

of meaning. Furthermore, the ontology of Dasein finds its echo in African 

societies, where speech, memory, and community ties structure existence. 

Heideggerian thought can therefore easily engage in dialogue with 

endogenous knowledge to rethink the contemporary ethical and political 

challenges facing Africa. 

 

Keywords : Dasein, Unveiling, Ethics and politics, Being, Endogenous 

knowledge.  

 

Introduction 

 

 Depuis l’Antiquité, la philosophie occidentale s’est 

préoccupée de l’Être sans en interroger véritablement le 

sens, laissant ainsi dans l’ombre la question fondamentale de 

son dévoilement. Martin Heidegger, dans son œuvre majeure 

Sein un Zeit (1927), rompt avec cette tradition 

métaphysique en posant la question du sens de l’Être à partir 

d’un point de vue radicalement nouveau : celui du Dasein. Ce 

terme, que l’on peut traduire par « être-là », désigne l’être 

humain dans sa capacité à se rapporter à son propre être, à 

l’interroger et à en faire l’expérience. Le Dasein devient ainsi 

le lieu privilégié du dévoilement de l’Être, non pas comme une 

entité figée, mais comme un phénomène qui se manifeste 

dans l’existence. Cette approche ontologique fondamentale, 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 43 

qui se distingue de l’ontologie traditionnelle, repose sur une 

analyse des structures existentielles du Dasein telles que la 

quotidienneté, l’angoisse, la finitude, la temporalité 

(Heidegger, 1958).  

 Dans un contexte contemporain marqué par la 

technicisation croissante du monde et l’oubli de l’Être, la 

pensée heideggérienne offre une voie de réappropriation du 

sens, en replaçant l’homme dans son rapport à l’Être. 

Plusieurs auteurs ont approfondi cette perspective. Derrida 

(1967) et Nancy (1993) ont exploré la déconstruction de la 

métaphysique et le retrait de l’Être, tandis que Dreyfus 

(1991) a mis en lumière les implications pratiques du Dasein 

dans la vie quotidienne. Levinas (1961), bien que critique, 

reconnaît la puissance de cette ontologie, tout en soulignant 

ses limites éthiques. Ces travaux convergent vers une 

reconnaissance du Dasein comme pivot de la pensée 

heideggérienne, mais divergent sur ses implications 

philosophiques.  

 Cette étude s’appuie sur la pensée heideggérienne du 

Dasein comme clef du dévoilement de l’Être, rompant avec la 

métaphysique classique. Elle renforce cette base en 

intégrant les critiques contemporaines (Derrida, Levinas, 

Nancy) et en actualisant l’approche à travers les enjeux 

éthico-politiques de notre époque : technicisation, crise du 

sens, pluralité des subjectivités. Le Dasein, en tant qu’être 

temporel et herméneutique, devient le lieu d’une ontologie 

incarnée, ouverte à la finitude et à l’engagement. Cette 

relecture permet de penser l’existence comme espace et 

praxis humaine. Cette étude présente également une portée 

utilitaire : elle propose des instruments théoriques 

permettant d’analyser les fondements de l’existence 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 44 

humaine, de mieux comprendre les défis contemporains liés 

à la technologie, à la diversité, et à la responsabilité, tout en 

enrichissant les débats philosophiques sur les implications 

morales et politiques de l’être-au-monde. Elle cherche à 

revitaliser les pratiques philosophiques, pédagogiques et 

sociales en proposant une ontologie enracinée dans 

l’expérience humaine concrète, capable de relier pensée et 

existence, théorie et engagement.   

 La présente recherche s’inscrit dans une problématique 

actuelle majeure en philosophie : réhabiliter l’Être à partir 

de l’expérience vécue, dans un contexte où la modernité tend 

à dissoudre l’encrage ontologique. En mobilisant le concept 

heideggérien de Dasein, elle dévoile les tensions entre 

subjectivité et altérité, entre sens et contingence. Ce cadre 

ouvre sur une réflexion éthico-politique où l’existence 

devient lieu de responsabilité, de dialogue et de 

transformation. Loin des abstractions, cette approche 

réconcilie pensée et vie, métaphysique et praxis, dans une 

quête de sens renouvelée.     

 Dans cette optique, la présente étude théorique et 

fondamentale se propose d’examiner le rôle du Dasein comme 

révélateur de l’Être dans le penser heideggérien. Elle 

s’inscrit dans une problématique centrale : comment le 

Dasein, en tant qu’être concerné par son propre être, 

permet-il le dévoilement de l’Être, et en quoi cette 

révélation transforme-t-elle notre rapport au monde et à 

nous-mêmes ? L’hypothèse formulée est que le Dasein, par 

sa structure temporelle et sa capacité herméneutique, 

constitue le lieu central du dévoilement de l’Être, 

permettant une reconfiguration de la pensée ontologique et 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 45 

une ouverture vers une compréhension plus authentique du 

monde.  

 L’objectif général de cette recherche est d’explorer le 

rôle fondamental du Dasein dans le dévoilement de l’Être 

selon Heidegger, tandis que les objectifs spécifiques 

consistent à analyser les structures existentielles du 

Dasein, à comprendre le lien entre Dasein et vérité 

(alèthéia), à mettre en lumière la critique de la métaphysique 

traditionnelle, et à évaluer les conséquences de cette 

ontologie sur notre rapport au monde, à autrui et à la 

technique. Pour atteindre nos objectifs, nous mobiliserons 

l’analytique et l’herméneutique comme méthodologie en 

raison de la complexité ontologique du Dasein dans la pensée 

heideggérienne. L’analytique permet de décortiquer les 

structures existentielles du Dasein (être-au-monde, 

temporalité, finitude), révélant l’Être dans sa vérité. 

L’herméneutique éclaire le sens profond de ce dévoilement, 

en le contextualisant culturellement et en ouvrant sur ses 

implications éthiques et politiques.  Ensemble, elles offrent 

une approche rigoureuse et nuancée, capable de penser le 

rapport authentique à l’Être et de dialoguer avec les savoirs 

endogènes africains pour repenser les enjeux 

contemporains.   

 Pour atteindre nos objectifs, cette recherche mobilise la 

méthode qualitative à travers l’analytique existentielle et 

l’herméneutique philosophique, deux approches 

complémentaires adaptées à la complexité de la pensée 

heideggérienne. L’analytique permet d’examiner les 

structures du Dasein (être-au-monde, temporalité, 

finitude), révélant les conditions de dévoilement de l’Être. 

L’herméneutique interprète ce dévoilement dans les 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 46 

contextes historique et culturel, en éclairant ses 

implications éthiques et politiques. Ensemble, elles offrent 

une approche rigoureuse et ouverte au dialogue avec les 

savoirs africains, pour repenser l’identité, la technique et la 

relation à autrui dans le monde contemporain.  

 La démarche à suivre s’articule en trois phases : une 

brève exposition de l’ontologie – la question de l’Être – depuis 

l’Antiquité jusqu’à Heidegger, une analyse ontologique du 

dévoilement de l’Être à travers l’être-au-monde, la 

temporalité, la capacité à se projeter, et une ouverture 

critique sur les implications éthiques et politiques de cette 

ontologie. En somme cette étude vise à montrer que le Dasein 

n’est pas seulement un concept philosophique, mais une 

expérience de pensée qui engage l’existence dans sa totalité, 

et qui permet de repenser le sens de l’Être dans une époque 

en quête de fondements.  

 Après cette annonce de notre démarche argumentative, 

il sied d’aborder la première phase argumentative de cet 

article dans les lignes qui suivent.        

1. L’ontologie comme question de la pensée pensante : des 

origines à Martin Heidegger  

  

  Depuis l’époque antique, la question de l’Être a toujours été 

au cœur de la réflexion et de l’analyse philosophique. 

L’ontologie trouve son fondement avec Parménide dans la 

Grèce antique. Il a introduit des réflexions sur l’Être, et la 

nature de la réalité. Dans son texte, intitulé De la nature, 

Parménide développe sa théorie. En effet, pour lui, l’Être est 

unique, immuable, et éternel. De plus, il demeure si bien que 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 47 

tout changement ou mouvement n’est qu’une illusion de sens. 

Il y admet la voie de la vérité (alètheia). Cette voie repose 

sur la raison et donne de comprendre que seul l’Être existe 

réellement. Cet Être n’a ni naissance ni destruction. Il 

n’implique ni changement ni pluralité. En ce sens, reprenant 

Parménide, Poublanc écrit : « L’Être est, et le Non-Être n’est 

pas » (2004 : 30). Ainsi, pour lui, il est donc impossible de 

parler de quelque chose qui n’est pas, faisant ainsi référence 

au Non-Être. Cette pensée conduit à une conclusion radicale : 

tout ce qui semble changer ou disparaître n’est qu’une 

illusion.  

 Dans le contexte antique, la métaphysique témoigne d’une 

structuration ontologique de la pensée. Pour Aristote, 

disciple de Platon, cette science étudie l’Être en tant qu’Être 

et les attributs qui lui appartiennent selon sa nature. Par 

ailleurs, le disciple de Platon, Aristote, cherche à 

comprendre ce que signifie « Être » et arrive à montrer que 

« l’Être est un et se dit de plusieurs manières » (1991, Γ, 

livre IV). Il admet dix catégories (10) à savoir : l’essence, la 

substance, la quantité, la qualité, le lieu, le temps, la position, 

l’avoir, l’action et la passion. Mais pour Aristote, c’est 

l’essence qui atteint la dignité de l’Être. L’ontologie 

aristotélicienne est « une science qui étudie l’Être en tant 

qu’Être et les attributs qui lui appartiennent essentiellement 

» (Tricot, 1983 : 73). 

 L’ontologie a aussi ses traces dans la cosmologie de 

l’Égypte antique avec le « Nun » qui est un concept 

fondamental. En outre, « Nun » est l’océan primordial (sans 

fin, sans temps, sans fond) dans lequel résidaient toutes les 

potentialités de l’univers ou l’état de chaos originel 

préexistant à la création du monde. Aussi, est-il dit dans le 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 48 

Texte des Pyramides : « Ô Atoum-Khepri, lorsque tu t’es 

élevé en tant butte élevée, tu t’es élevé en tant que benben 

dans le temple phénix à Héliopolis » (Bickel, 1994 : 68). C’est 

de lui que « Atum » (le créateur du monde) émerge pour 

créer le monde. Ceci est justifié en ces termes : « Je suis 

celui qui s’est créé lui-même, dans le Noun, quand rien n’était 

encore » (Barguet, 1967 : 153) 

 Au cours de la période médiévale, l’Être est perçu d’un 

point de vue religieux. La philosophie de cette période est la 

scolastique. Pour Thomas d’Aquin, l’Être est le Bien, qu’il 

qualifie de « Dieu ». Ce Bien est l’objet d’une démonstration 

rationnelle. Il en donne les cinq (5) preuves de son existence. 

La première preuve est la nécessité de parvenir au premier 

Moteur immobile de l’univers pour parvenir à expliquer le 

mouvement. Ensuite, la deuxième cause est efficiente : Dieu 

est la cause première rendue nécessaire parce qu’on peut 

remonter à l’infini dans la série des causes efficientes. La 

troisième est le recours à Dieu comme être nécessaire. 

Quant à la quatrième preuve est l’affirmation de l’existence 

de Dieu à partir de la perfection. Enfin, la cinquième preuve 

s’appuie sur la finalité de l’univers, dont Dieu est 

l’ordonnateur. Il conclut sa pensée en ces termes : « Ainsi, 

l’intelligence, dit-il, à travers ces cinq voies, va s’incliner et 

reconnaître comme nécessaire l’existence de Dieu », 

rapporte Russ (2011 : 97).  

 Dans la tradition philosophique, la question de l’unité de 

l’Être traverse les siècles. Si Aristote affirme que « l’Être 

se dit en plusieurs sens » ou « l’Être se dit de plusieurs 

manières » (1991, Γ, livre IV), Descartes, quant à lui, propose 

une ontologie fondée sur la distinction entre deux 

substances – la pensée et l’étendue – tout en maintenant 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 49 

l’unité de l’Être comme principe fondamental. Ainsi, selon 

Descartes, l’Être peut être appréhendé sous différentes 

modalités tout en demeurant Un, car il repose sur une 

existence garantie par Dieu, source de toute vérité et de 

toute réalité. Cette tension entre diversité des 

manifestations et unité ontologique constitue l’un des 

fondements de la métaphysique cartésienne, où la clarté et 

la distinction des idées permettent de saisir l’essence de 

l’Être dans sa multiplicité sans renoncer à son unité. Par 

ailleurs, pour Descartes, l’on ne peut pas affirmer que l’Être 

se dit de plusieurs manières en écartant celui qui l’affirme. 

Celui qui l’affirme le fait à partir de la réflexion. Ainsi, 

Descartes montre que dans l’ordre logique, l’acte de penser 

précède l’Être. En ce sens, la certitude de l’Être part du moi 

pensant. C’est pourquoi il affirme : « Je pense donc je suis » 

(Descartes, 1992 : 66). Nous voyons avec Descartes pour la 

première fois le caractère particulier de l’Être en l’homme 

sous le couvert de la pensée. L’Être est donc chez lui en tant 

que raison, et capacité de réflexion.  

 Après ce bref parcours historique, qui nous a donné de 

saisir la conception de l’Être de l’Antiquité à époque 

médiévale, il convient dans les lignes qui suivent de porter le 

regard sur l’ontologie heideggérienne. Que renferme cette 

ontologie, mieux, quelle est sa particularité ? 

 À propos, Gaston Bachelard affirmait : « Il arrive 

toujours une heure où l’on a plus intérêt à rechercher le 

nouveau sur les traces de l’ancien. » (2000 : 138). Cette 

pensée éclaire la démarche de Martin Heidegger, qui en 

étant profondément enraciné dans son époque, n’hésite pas 

à emboiter le pas de ses prédécesseurs dans la quête 

ontologique. Mais loin de se contenter d’une simple reprise, 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 50 

Heidegger engage une véritable rupture : il interroge les 

fondements mêmes de la métaphysique occidentale, revisite 

les concepts hérités, et propose une nouvelle manière de 

penser l’Être – non plus comme simple présence ou substance 

– mais comme dévoilement, comme ce qui se manifeste dans 

le temps et l’existence humaine. Ainsi, son ontologie ne se 

construit pas en opposition à la tradition, mais dans un 

dialogue critique avec elle, fidèle à l’esprit bachelardien de 

renouvellement sur les traces du passé.  

 C’est dans cette dynamique de renouvellement 

philosophique, sur les traces de la tradition, que Heidegger 

inscrit sa réflexion. Dans son œuvre fondamentale Être et 

Temps, il aborde la question du sens de l’Être, et nous révèle 

aussi son ontologie singulière : l’Être y est conçu comme la 

source de toutes choses et des étants, tout en se distinguant 

radicalement d’eux, car l’Être n’est rien d’étant. C’est 

précisément dans cette volonté de dépasser les approches 

traditionnelles que Heidegger radicalise la question 

ontologique, en soulignant les limites de toute ontologie qui 

ne s’interroge pas sur la vérité de l’Être lui-même. Aussi, 

affirme-t-il : « L’ontologie ne pose jamais que l’étant dans 

son être. Or, aussi longtemps que la vérité de l’Être n’est pas 

pensée, toute ontologie est sans fondement » (1992 : 145). 

Heidegger différencie les choses qui meublent le monde de 

l’homme. À partir de l’expérience humaine (la quotidienneté, 

l’angoisse, l’être-pour-la-mort, la temporalité), Heidegger 

cherche à comprendre ce que signifie « Être ». Dans sa 

philosophie, il qualifie l’homme, l’étant, qui a en propre de 

poser la question de l’Être, de « Dasein ». Littéralement, 

cette expression signifie « être-là ». Ce Dasein pose la 

problématique de l’existentialité. L’Être est en relation, mais 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 51 

a aussi un potentiel qui lui donne de s’affirmer et connaître 

son statut premier. C’est le Dasein qui rend présent l’Être 

dans le monde par son ouverture à l’Être. En effet, dans le 

philosopher heideggérien, l’homme doit vivre de manière 

authentique en acceptant la réalité de la mort, et en vivant 

selon ses propres valeurs plutôt que de se conformer aux 

attentes sociales. Par contre, il y a inauthenticité quand le 

Dasein se conforme aux réalités et aux règles sociales. En 

outre, Heidegger lie l’Être au temps à travers l’existence du 

Dasein. Le Dasein par sa présence au monde est lié à la 

finitude et tend résolument vers la mort. Le Dasein est un 

« être-pour-la-mort » (Heidegger, 1986 : 46). 

 Dans l’ontologie heideggérienne, l’accent est surtout mis 

sur l’oubli de l’Être, un oubli que la tradition philosophique a 

perpétué, en privilégiant l’étude des étants au détriment de 

la question fondamentale de l’Être. Heidegger cherche ainsi 

à revaloriser cette question, à la rendre visible à nouveau, 

notamment par la présence du Dasein au monde. C’est 

pourquoi dès les premières lignes de son ouvrage majeur Être 

et Temps, il affirme avec force : « La question de l’Être est 

aujourd’hui tombée dans l’oubli » (1986 : 25). Or, dans le 

temps contemporain, cet oubli prend une forme nouvelle et 

plus insidieuse : il se manifeste à travers le rapport que le 

Dasein entretient avec la technique. En effet, l’usage 

moderne de la technique ne se contente pas de transformer 

le monde – il voile, en réduisant l’Être à un simple stock 

exploitable, un « fonds » disponible. Ce voilement technique 

constitue une nouvelle modalité de l’oubli de l’Être. Aussi, 

avant d’avant plus loin dans notre étude, il convient de 

mettre en lumière la conception heideggérienne de la 

technique. En ce sens, comment Heidegger conçoit-il la 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 52 

technique, et en quoi celle-ci participe-t-elle au retrait de 

l’Être ?  

 Dans sa conférence intitulée La question de la technique, 

Martin Heidegger remet en question les approches 

traditionnelles de la technique, souvent réduites à une simple 

fonction instrumentale – c’est-à-dire un moyen au service 

des fins humaines – ou à une activité spécifiquement 

humaine, selon une perspective anthropologique. Plutôt que 

de s’en tenir à ces conceptions, Heidegger oriente son 

analyse vers l’essence de la technique, en interrogeant son 

rôle ontologique et son influence sur le rapport de l’être 

humain au monde. Il propose ainsi de comprendre la 

technique comme une modalité particulière de dévoilement 

du réel, une manière singulière d’entrer en relation avec 

l’Être. Cette approche se cristallise dans le concept de 

Gestel, traduit par « arraisonnement », qui désigne le 

processus par lequel la technique moderne met le monde en 

demeure de se rendre possible, en le réduisant à un ensemble 

de ressources exploitables. La nature, tout comme l’être 

humain, se trouve ainsi transformée en « fonds » – en 

réserve disponible – dans une logique de mise en disponibilité 

généralisée.  

 Or, dans la philosophie heideggérienne, c’est précisément 

le Dasein – l’être humain en tant qu’il est capable de se 

rapporter à l’Être – qui rend l’Être présent au monde. Mais 

lorsque la technique réduit la nature et l’homme à de simples 

ressources, elle efface la distinction ontologique entre le 

Dasein et les autres étants. L’usage non réfléchi de la 

technique plonge alors l’Être dans l’oubli. Car la technique est 

confondue avec l’Être lui-même. Ce voilement constitue l’un 

des enjeux majeurs de la pensée heideggérienne ; retrouver 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 53 

un rapport authentique à l’Être, dégagé de l’emprise du 

Gestell.   

 La technique moderne, en réduisant la nature à une simple 

réserve de matières premières, transforme l’homme lui-

même en un rouage fonctionnel d’un système productiviste. 

Loin d’être maître, il devient un instrument, soumis aux 

exigences d’un dispositif qui le dépasse. Cette dérive appelle 

à une mise en garde éthique que Rabelais formule avec force 

« science sans conscience n’est que ruine de l’âme ». (1993 : 

173). Il ne suffit donc pas de maîtriser les savoirs 

techniques ; encore faut-il les inscrire dans une démarche 

guidée par la sagesse et la vertu. La science, et par extension 

la technique, doit servir l’humain, et non l’assujettir ni le 

détruire. Dans cette optique, Heidegger rappelle que « 

l’essence de la technique n’est absolument rien de 

technique » (1958 : 9), soulignant que la technique ne se 

réduit pas à ses instruments ou à ses applications, mais 

qu’elle constitue une manière particulière de dévoiler le 

monde. Elle est mode d’être, une forme de rapport à l’Être – 

mais elle ne saurait être confondue avec l’Être lui-même. 

 C’est à proprement parler cette confusion que Heidegger 

dénonce : la technique, lorsqu’elle est utilisée de manière 

abusive et non éclairée par le Dasein, provoque un voilement 

de l’Être, en le réduisant à ce qui est immédiatement 

disponible et exploitable. Or, si l’Être est appelé à se 

dévoiler, malgré cette occultation, une question 

fondamentale se pose : par quel moyen l’Être peut-il encore 

se révéler à nous dans un monde dominé par le Gestell ?  

Cette question nous situe dans la deuxième phase 

argumentative de cet article.    

 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 54 

 

2. Le Dasein comme lieu privilégié de révélabilité de l’Être 

 

 Afin de mieux comprendre le rôle du Dasein dans le 

dévoilement de l’Être, il importe au préalable de s’interroger 

sur les raisons profondes qui ont conduit à son occultation 

dans la tradition philosophique occidentale. En effet, avant 

que l’Être puisse se manifester à travers l’existence 

humaine, encore faut-il reconnaître les mécanismes qui ont 

favorisé son voilement. Cette étape est essentielle, car elle 

permet de situer la pensée heideggérienne dans une 

dynamique de rupture avec l’histoire de la métaphysique, 

laquelle a trop souvent confondu l’Être avec l’étant. C’est 

donc l’analyse des causes de ce voilement que nous 

consacrons ces quelques lignes.  

 Pour Heidegger, la technique telle qu’elle s’est présentée 

à l’époque moderne, et se manifeste encore contemporaine 

est la cause l’oubli de l’Être. En effet, la technique moderne 

touche presque tous les secteurs de la vie humaine, et 

apporte des réponses plus ou moins satisfaisantes aux 

interrogations des hommes. C’est ainsi que, grâce à elle, nous 

voyons l’espérance de vie augmentée, les productions 

alimentaires se multiplier, l’évolution dans plusieurs 

domaines de la science, les avancées technologiques 

fulgurantes, les possibilités de découvrir d’autres planètes, 

etc. En analysant bien les choses, nous pouvons fonder la 

technique moderne et contemporaine dans un principe 

philosophique. En effet, elle émane du principe de raison 

suffisante tel que conçu par Leibniz, car toute science 

objective est guidée par un système de cause à effet. La 

technique moderne et contemporaine en répondant aux 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 55 

besoins humains renvoie à l’Être. Elle est donc un mode d’être 

de l’Être, et non de l’Être lui-même. Aussi, la technique 

existe dans le monde pour répondre aux besoins concrets 

des hommes. Or, l’Être n’est créé ni conditionné par rien. 

Mieux, c’est lui qui donne vie et subsistance à toutes choses, 

car il « est ». (Poublanc, 2004 : 30). C’est ce qui fait que 

Heidegger s’oppose au principe de la raison suffisante de 

Leibniz, et à la compréhension de la technique qui en découle. 

En effet, il y voit la principale cause de l’oubli de l’Être.  

 Ainsi, pour Heidegger, on commence à oublier l’Être 

lorsqu’on ne le conçoit plus comme un étant subsistant et 

permanent dans la métaphysique, mais lorsqu’on s’attache à 

ses conséquences dans les domaines de la science et de la 

technique. À ses yeux, l’usage démesuré et non critique de la 

technique par le Dasein en fait un vecteur d’incubation de 

l’Être. La technique, qui tire son origine de la raison 

suffisante, constitue dès lors une cause de voilement ou de 

l’oubli de l’Être, au lieu de se présenter comme un mode 

d’existence de l’Être. Or, avec la technique, la relation 

qu’entretient l’homme avec l’Être est de type sujet-objet, où 

l’Être n’est pris en compte qu’en raison de son utilité et son 

apport à l’homme, et non pour lui-même. Cette relation 

« sujet-objet » dans laquelle l’homme s’approche des choses 

qui l’entourent comme maître et dominateur au moyen de la 

technique fait tomber l’Être dans l’oubli. Car, l’Être a été 

confondu à l’étant sous le mode du calculable, de la raison 

suffisante, ou encore de la technique. Cet oubli de l’Être 

occasionné par l’utilisation non avisée de la technique crée en 

même temps son voilement, car « l’Être se voile si on le 

confond à l’étant » (1966 : 88). Le voilement de l’Être 

provient de l’utilisation que le Dasein fait de la technique, en 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 56 

ne la considérant pas comme un mode d’être, mais en 

l’identifiant à l’Être. Cette confusion ontologique entraîne 

une perte du sens originel de l’Être et contribue à son 

occultation dans le monde contemporain. Toutefois, 

Heidegger ne s’arrête pas à ce constat critique : il propose 

une reconquête du sens de l’Être à travers le rapport 

singulier que le Dasein entretient avec les autres étants.  

 C’est dans cette éventualité que s’inscrit la suite de notre 

réflexion, centrée sur le rôle du Dasein comme lieu privilégié 

du dévoilement de l’Être. Celle-ci vise à présenter le Dasein 

comme celui qui rend présent l’Être au monde et le révèle à 

travers sa relation avec les étants qui meublent son 

environnement, et la temporalité à laquelle il est soumis. 

 Le monde, dans le penser heideggérien, est cet ouvert qui 

accueille le Dasein. En effet, celui-ci est projeté dans un 

monde. Cet ouvert comme monde dans lequel séjourne le 

Dasein fait de lui un être-au-monde. Le Dasein est donc un 

être-au monde. Le Dasein en tant qu’être-au-monde fait 

l’expérience quotidienne d’être concerné par son propre 

être, de l’angoisse, du temps, de sa propre finitude comme 

être-pour-la-mort. Ainsi, la quotidienneté, l’angoisse, l’être-

pour-la-mort sont des modalités comme expérience de 

l’existence dans le temps, qui donne au Dasein d’être le site 

originaire de révélabilité, de manifestation de l’Être en sa 

vérité. L’Être se donne à voir dans la figure du Dasein. Il est 

le miroir dans lequel se réfléchit l’Être. Dès lors, le Dasein 

se présente comme un vecteur de monstration, de 

dévoilement de l’Être. Pour parvenir à cette manifestation, 

monstration de l’Être, l’être-au-monde se présente comme la 

première modalité de ce processus. Au fait, l’Être ne se 

dévoile qu’avec l’ouverture du monde. L’Être contemple sa 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 57 

propre lumière qu’à travers le Dasein projeté dans le monde. 

Ce qui signifierait que le Dasein est donc le vecteur, celui par 

qui, l’Être se révèle.  

 Pour Heidegger, le Dasein est essentiel dans sa pensée 

parce qu’il se distingue par sa capacité à interroger son 

propre être et à se situer dans le monde. Cette aptitude 

réflexive confère au Dasein une dignité ontologique 

singulière, car il est le seul étant à pouvoir poser la question 

de l’Être. Heidegger précise en ce sens : « Cet étant que nous 

sommes chaque fois nous-mêmes et qui a, entre autres 

possibilités d’Être, celle de se questionner, nous lui faisons 

place dans notre terminologie sous le nom de Dasein » (1986 : 

31). Le Dasein ne saurait être considéré comme un simple 

objet parmi les autres étants dans le monde. Il constitue, au 

contraire, le lieu privilégié du dévoilement de l’Être, en tant 

qu’il est capable de vivre son existence, de se questionner et 

de s’ouvrir au sens. Sur le plan ontologiquement, l’Être ne 

peut être pensé qu’à partir du Dasein, car c’est lui qui, par sa 

capacité à répondre à l’appel de l’Être, permet à ce dernier 

d’entrer dans l’histoire. Heidegger le formule ainsi : 

« L’homme répond par sa pensée à l’appel de l’Être, pour que, 

dans cette réponse et par elle, l’Être accède à l’histoire » 

(1992 : 104). Cette affirmation souligne que l’homme, en tant 

qu’être situé dans le monde et dans le temps est le médiateur 

du dévoilement ontologique. C’est donc à travers le Dasein 

que l’Être se rend présent et devient perceptible dans le 

monde. Heidegger a explicité cette idée en affirmant : 

« l’Être se trouve dans le fait d’être comme dans l’être tel, 

il se trouve dans la réalité, dans l’être-là-devant, dans le 

fonds subsistant, dans la valeur, dans l’existentia (Dasein), 

dans le ‘‘ il y a’’ » (1986 : 30). Autrement dit, le Dasein est la 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 58 

condition même de l’accès au sens de l’Être, car il est 

toujours déjà engagé dans un rapport au monde, aux choses 

et aux autres étants. Ainsi, il est impossible de penser l’Être 

en dehors du Dasein, qui, par son être-au-monde constitue 

une structure fondamentale de l’existence. Comme le 

souligne Heidegger, « l’être-au-monde est une constitution 

d’être de l’entité qui existe et qui, en son être, a à être ce 

qu’elle est » (Ibid, : 104).  Le Dasein, en tant qu’être 

concerné par son propre être, rend l’Être présent dans le 

monde et en éclaire le sens.   

 Dans le prolongement de cette capacité à dévoiler l’Être, 

il convient d’examiner le rapport fondamental que le Dasein 

entretient avec le temps, dimension essentielle de son 

existence.  

 Dans l’ouvrage intitulé La mort, nous apprenons qu’« à 

partir de Sénèque, la philosophie prend la conscience de la 

valeur du temps et ne dédaigne plus d’en régler l’économie et 

le bon usage » (Worms et Jankélévitch, 2017 : 147). Parler 

donc de Dasein et de sa présence dans le monde revient aussi 

intrinsèquement à parler du temps, car l’homme est soumis à 

la fois au temps et à l’espace. La question du temps chez 

Martin Heidegger est donc étroitement liée à l’existence 

humaine, car le Dasein ne peut s’en détacher. Il dépend 

intégralement de lui. Il importe de noter que dans ses 

travaux sur le temps, Heidegger souligne que : « De Galilée 

à Einstein, le temps ne fut considéré que comme mesure » 

(Dastur, 2011 : 13). Avec lui, la conception du temps est bien 

différente : « Il faudrait donc privilégier une approche 

phénoménologique, qui examine les données telles qu’elles 

apparaissent » (Idem). De fait, Heidegger ne conçoit pas le 

temps comme une simple succession de moments, mais plutôt 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 59 

comme le lieu du déploiement de l’existence humaine. C’est 

ainsi qu’en plus de concevoir le temps à partir de ses trois 

moments (passé, présent et futur comme une continuité 

servant de lieu de déploiement au Dasein), Heidegger opère 

une distinction fondamentale entre deux formes de temps : 

le temps objectif et le temps subjectif.  

 Le Dasein en tant qu’être concerné par son propre être, 

vit le temps comme une succession d’instants, mais comme un 

rapport dynamique entre ce qui a été, ce qui est et ce qui 

advient. Dans cette conjoncture, le temps devient une 

structure fondamentale de l’existence. Toutefois, la 

temporalité, la temporellité et la temporéité. La temporalité 

désigne la structure globale du temps vécu, où passé, présent 

et futur ne sont pas isolés, mais coexistent dans l’unité de 

l’existence. La temporellité renvoie aux modalités concrètes 

par lesquelles le Dasein actualise cette temporalité dans son 

quotidien. Quant à la temporéité, elle exprime le fondement 

de la temporalité elle-même, en tant qu’elle est constitutive 

de l’être du Dasein. Cette triple distinction permet à 

Heidegger de penser le temps non comme une donnée 

extérieure, mais comme une dimension originaire de l’être 

humain, à partir de laquelle l’Être peut se dévoiler. 

   Le temps n’est donc pas un simple cadre dans lequel les 

événements se succèdent : il est constitutif de l’être du 

Dasein, qui se rapporte lui-même à travers les trois extases 

temporelles que sont le passé, le présent et le futur. 

Contrairement à une conception linéaire et objective du 

temps, la temporalité heideggérienne repose sur une 

structure unitaire dynamique où passé, présent et futur ne 

sont pas des instants séparés, mais des dimensions 

existentielles qui s’interpénètrent. Ces trois dimensions – le 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 60 

futur comme projection, le passé comme héritage et le 

présent comme actualisation – s’unissent pour former ce que 

Heidegger nomme l’« extase temporelle ». Il affirme en ce 

sens : « C’est pourquoi nous nommons les phénomènes ainsi 

caractérisés de l’avenir, de l’Être-été et du présent les 

ekstases de la temporellité » (1986, : 389). Cette 

formulation souligne que le Dasein vit dans un temps 

abstrait, mais dans une temporalité concrète, marquée par 

une tension constante entre ce qui a été, ce qui est et ce qui 

advient. Ainsi, la temporalité est une manière dont l’être 

humain existe dans le temps tout en étant tendu vers le 

futur, influencé par son passé et engagé dans son présent. 

Elle constitue une ouverture à l’Être, une condition de 

possibilité de dévoilement ontologique, et une structure 

essentielle de l’existence authentique.  

 En résumé, le Dasein ne se contente pas d’être dans le 

temps comme un simple objet soumis à la chronologie : il est 

le temps, en ce sens qu’il n’est pas extérieur à lui, mais 

constitue l’une des dimensions fondamentales de son 

existence. Ainsi, la temporalité inhérente au Dasein ne 

saurait être dissociée de son être-avec, car l’existence 

humaine s’inscrit toujours dans une dynamique relationnelle 

au sein d’un monde partagé.   

 En effet, l’existence humaine ne se déploie jamais dans 

l’isolement : elle est toujours co-existante, inscrite dans un 

monde peuplé d’autres êtres. Comme le rappelle Aristote : 

« l’homme est un animal politique » (2015 : 5), c’est-à-dire un 

être en relation. Le Dasein, en tant qu’être-au-monde, ne 

peut être compris indépendamment de son lien ontologique 

avec les autres étants. C’est dans cette interaction 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 61 

constante que se joue le dévoilement de l’Être, à travers la 

relation « Dasein-étant ».    

  Dans sa quotidienneté, le Dasein est un « être-au-

monde » (Heidegger, 1986 : 115). Le monde comme englobant 

le Dasein nous met en relation avec l’étant disponible, mais 

aussi avec le Dasein qui constitue autrui dans sa coexistence 

avec le Mitsein. Dans cet élan, Heidegger mentionne : « En 

tant qu’être-avec-autrui, l’être-là ‘‘est’’ donc essentiellement 

en vue d’autrui : cette affirmation est à comprendre comme 

un énonce existential relatif à l’essence de l’être-là ». 

(Ibid., : 155). Ceci donne d’entrevoir le Dasein comme jeté 

dans le monde où il croise un étant qui lui est disponible, et 

par-là aussi s’ouvre à la coexistence avec autrui. Dès lors, le 

Dasein ne peut se comprendre pleinement et totalement que 

dans sa relation avec autrui, « la connaissance mutuelle se 

fonde sur un être-avec-autrui originellement 

compréhensif » (Ibid., : 158). Cette coappartenance 

ontologique révèle que l’existence humaine est 

fondamentalement relationnelle, et que le sens de l’Être se 

dévoile aussi dans l’interaction avec les autres étants.  

 Pour terminer, l’analyse du dévoilement de l’Être à travers 

les structures existentielles du Dasein révèle la profondeur 

de la pensée heideggérienne. Le Dasein, en tant qu’être 

concerné par son propre être, ne dévoile pas l’Être par un 

acte intellectuel, mais par sa manière d’être-au-monde. La 

quotidienneté, l’angoisse, la finitude et la temporalité sont 

autant de modalités par lesquelles le Dasein s’ouvre à la 

vérité de l’Être, comprise comme alèthéia, c’est-à-dire 

dévoilement. In fine, cette analyse montre que le 

dévoilement n’est pas une abstraction, mais une expérience 

vécue, une disposition ontologique qui engage le Dasein dans 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 62 

une compréhension du monde. Et la temporalité, en 

particulier, apparaît comme la condition de sens, le cadre 

dans lequel l’Être peut se manifester.  En somme, cette 

étude met en lumière le rôle fondamental du Dasein dans la 

révélation de l’Être, et prépare une ouverture vers les 

implications éthiques et politiques de cette ontologie, qui ne 

peut rester confinée à la seule sphère de la pensée. C’est ce 

que nous allons explorer dans la troisième phase 

argumentative de cet article.   

  

3. Approche critique des enjeux éthiques et politiques liés 

au Dasein comme miroir par lequel l’Être se réflechit 

 

 La pensée heideggérienne, centrée sur le Dasein, comme 

lieu privilégié du dévoilement de l’Être, a profondément 

renouvelé la philosophie du XXIe siècle. Dans Sein und Zeit, 

Heidegger propose une analyse du Dasein – l’être humain en 

qu’être-au-monde – en mettant l’accent sur la temporalité, la 

finitude, et l’authenticité. Pourtant cette ontologie ne 

s’accompagne pas d’une éthique explicite ni d’une théorie 

politique normative. Ce silence a suscité de nombreuses 

critiques et tentatives de prolongement, notamment par 

Emmanuel Levinas, Hannah Arendt ou Paul Ricœur.  

 La question centrale qui motive la présente étude s’énonce 

comme suit : dans un monde confronté à des crises 

écologiques, sociales et politiques, la pensée heideggérienne 

peut-elle offrir des ressources pour penser les enjeux 

éthiques et politiques ? En d’autres termes, comment une 

ontologie centrée sur l’existence humaine individuelle peut-

elle être prolongée vers une éthique de co-existence et une 

politique du soin ?  



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 63 

 Dans les lignes qui suivent, nous verrons auparavant 

comment la pensée du Dasein peut fonder une éthique 

discrète, relationnelle et existentielle, avant d’explorer ses 

implications politiques, notamment à travers les concepts de 

communauté, de technique et de vulnérabilité.  

 Pour comprendre les fondements d’une éthique chez 

Heidegger, il convient au préalable d’interroger le silence 

apparent de son ontologie fondamentale, qui semble reléguer 

la question du rapport à autrui au second plan. Ce qui revient 

à dire que là où le silence de l’ontologie semble laisser l’autre 

dans l’ombre la sollicitude émerge comme une lumière fragile, 

mais tenace, révélant, une éthique du soin, de la présence, et 

du respect silencieux. 

  Dans Sein und Zeit, Heidegger ne propose pas une 

éthique au sens classique du terme. Il ne développe pas 

explicitement une éthique. Il s’intéresse à la structure 

ontologique du Dasein, à sa temporalité, à son être-pour-la-

mort, mais laisse en marge la question du rapport à autrui. 

Emmanuel Levinas (1961), dans Totalité et infini, critique 

cette posture : pour lui l’éthique précède l’ontologie. Le 

visage de l’autre constitue une injonction morale 

irréductible, qui m’arrache à mon être-pour-la-mort et 

m’oblige à répondre. Autrement dit, il reproche à Heidegger 

de ne pas penser l’altérité comme irréductible. En ce sens, 

l’ontologie heideggérienne serait insuffisante pour fonder 

une responsabilité éthique. Cette critique ouvre un débat 

fondamental : peut-on fonder une éthique sur une ontologie 

qui ne reconnaît pas pleinement l’altérité ?  

 Jean-Luc Nancy, dans Être singulier pluriel, tente de 

prolonger Heidegger vers une éthique de la singularité 

plurielle, en instant sur le Mitsein – l’être-avec – comme 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 64 

structure constitutive du Dasein. En effet, le Dasein n’est 

jamais seul : il est toujours déjà avec les autres (Mitsein), 

dans une co-existence qui peut être pensée comme le 

fondement d’une éthique relationnelle. L’authenticité ne 

serait alors pas un repli sur soi, mais une ouverture à l’être-

avec. Par ailleurs, dans les sociétés africaines, où la relation 

à autrui est au cœur des pratiques communautaires et des 

systèmes de valeurs, le silence éthique de l’ontologie 

heideggérienne interroge : comment penser l’être-avec sans 

reconnaître en totalité la dimension morale de la co-

existence ?     

 Si l’ontologie fondamentale de Heidegger semble faire 

l’impasse sur une éthique explicite, certaines dimensions 

implicites de sa pensée, notamment la notion de sollicitude, 

permettent d’entrevoir les prémices d’une éthique discrète 

fondée sur la relation à autrui.  

 Soulignons au passage que Heidegger distingue deux 

rapports ; la préoccupation (Besorgen) envers les choses, et 

la sollicitude (Fürsorge) envers les humains. Cette dernière 

peut être dominatrice (prendre en charge l’autre) ou 

libératrice (laisser l’autre être lui-même). Cette distinction 

ouvre la voie à une éthique discrète, fondée sur le respect 

de l’autonomie d’autrui. Dans cet élan, le Dasein authentique 

ne se ferme pas à l’autre ; il ne se replie pas sur lui-même, 

mais s’ouvre à l’être-avec, le reconnaît comme un être 

également concerné par son propre être. L’éthique 

heideggérienne serait alors une éthique de la co-existence, 

de la reconnaissance mutuelle, de la responsabilité partagée. 

Au fait, la reconnaissance devient chez Heidegger le 

fondement d’une responsabilité partagée. Dès lors, l’éthique 

heideggérienne ne repose pas sur des principes universels, 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 65 

mais sur une compréhension existentielle de la condition 

humaine.   

 Si la sollicitude esquissée par Heidegger constitue une 

ouverture discrète à l’éthique, c’est dans l’acceptation lucide 

de la finitude que le Dasein trouve les conditions d’une 

responsabilité authentique, laquelle s’exprime pleinement 

dans le langage, entendu comme le lieu originaire du 

dévoilement de l’Être.  

 L’être-pour-la-mort, loin d’être une fuite vers le néant, 

peut être interprété comme le fondement d’une 

responsabilité éthique. En assumant sa finitude, le Dasein 

prend conscience de la précarité de l’existence, de la 

nécessité de choisir, d’agir, de répondre. Cette 

responsabilité n’est pas imposée de l’extérieur, mais surgit 

de l’intérieur de l’existence. De cette conscience de soi de la 

finitude naît une responsabilité silencieuse, intime, que Paul 

Ricœur vient éclaire en tissant les fils du soi et de l’autre 

dans une éthique du soin et de la parole partagée. Dans Soi-

même comme un autre (1990), il propose une articulation 

entre l’herméneutique du soi et l’éthique de la sollicitude, 

insistant sur la médiation entre le soi et l’autre. Il reconnaît 

l’apport de Martin Heidegger dans la compréhension de la 

temporalité et de la finitude, tout en attirant l’attention sur 

la nécessité d’une médiation éthique. Le Dasein, en tant 

qu’être temporel est appelé à répondre de ses actes, à 

assumer ses choix, à se projeter dans un avenir commun.  

 En revanche, dans les sociétés africaines, où la solidarité 

communautaire et le respect des anciens structurent les 

rapports sociaux, la sollicitude heideggérienne trouve un 

écho dans les pratiques traditionnelles du soin et de 

l’attention à autrui, souvent transmises par les proverbes et 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 66 

les rites. Ainsi, dans les sociétés africaines où la parole est 

vectrice de mémoire, de sagesse et de lien social, la 

sollicitude ne se déploie qu’à travers le langage, qui devient 

non seulement le support de la transmission des valeurs, mais 

aussi le lieu où se noue la responsabilité existentielle, comme 

l’affirme Heidegger dans sa célèbre formule : « Le langage 

est la maison de l’Être. » (1976 : 13). Autrement dit, tandis 

que le Dasein se projette dans le temps et assume le poids 

de ses actes, c’est par le langage – souffle de l’Être – qu’il 

donne forme à sa responsabilité, en tissant les mots qui 

relient les consciences.   

 Heidegger accorde une place centrale au langage, qu’il 

considère comme la maison de l’Être. Le langage n’est pas un 

simple outil de communication, mais le berceau silencieux où 

l’Être prend forme ou le vecteur par lequel l’Être devient 

accessible à la compréhension humaine ou encore le cadre 

ontologique dans lequel l’Être se révèle. Cette conception a 

des implications éthiques : parler, c’est dévoiler ; c’est 

prendre soin du sens ; c’est respecter la parole d’autrui. Dans 

une société saturée de discours techniques, commerciaux, 

idéologiques, Heidegger invite à retrouver un langage 

originaire, poétique, capable de dire l’Être. Cette éthique du 

langage rejoint les préoccupations de la philosophie du 

dialogue, de la littérature, de la spiritualité. Elle propose une 

manière d’être-au-monde fondée sur l’écoute, la parole juste 

et la résonance. D’ailleurs, dans les traditions africaines, la 

conscience de la finitude humaine s’inscrit dans une 

temporalité cyclique, où la parole – transmise par les anciens 

– devient vectrice de mémoire collective et de la 

responsabilité intergénérationnelle.   



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 67 

 Si la pensée heideggérienne permet d’esquisser une 

éthique fondée sur la sollicitude, la finitude et le langage, 

elle ouvre également sur les implications politiques majeures, 

en invitant à repenser notre manière d’habiter le monde, de 

co-exister et de préserver l’Être dans sa vulnérabilité.  

  Heidegger introduit le concept de Mitsein pour désigner 

le fait que le Dasein est toujours en relation avec autrui.  

Cette structure n’est pas secondaire, mais constitutive de 

l’être-au-monde. Toutefois, Martin Heidegger ne développe 

pas les implications politiques de cette co-existence. Hannah 

Arendt, dans son ouvrage The Human Condition (1958), 

reproche à la pensée heideggérienne de ne pas penser la 

pluralité humaine, la capacité d’agir ensemble, de créer un 

monde commun. Pourtant le Mitsein peut être interprété 

comme le fondement d’une communauté ontologique, où les 

êtres humains partagent une ouverture à l’Être. Cette 

communauté ne serait pas fondée sur des normes 

extérieures, mais une reconnaissance mutuelle de la finitude. 

Le Dasein, en assumant son être-pour-la-mort, peut 

reconnaître la vulnérabilité d’autrui, et ainsi, fonder une 

éthique de la sollicitude (Fürsorge). Pour le reste, dans les 

sociétés africaines, la communauté précède l’individu : le 

Mitsein heideggérien trouve dès lors un écho dans les 

concepts traditionnels de l’être-ensemble, où l’identité se 

construit dans la relation, la solidarité et l’interdépendance.    

 Si le Mitsein permet de penser une communauté fondée 

sur la co-exisetnce et la vulnérabilité, la critique 

heideggérienne de la technique révèle les menaces que fait 

peser une vision utilitariste du monde sur cette communauté, 

en appelant à une configuration écologique du rapport à 

l’Être.  



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 68 

 Dans La question de la technique (1958), Heidegger 

analyse la technique moderne comme un mode de dévoilement 

qui transforme la nature en « fonds », en stock exploitable. 

Cette vision conduit à un arraisonnement du monde, où l’Être 

est réduit à l’utilité. Le Dasein en tant que révélateur de 

l’Être, peut résister à cette tendance en adoptant une 

attitude méditative, respectueuse du mystère de l’Être. 

Cette critique a des implications politiques majeures : elle 

invite à repenser le rapport entre l’homme et la nature, à 

promouvoir des modes d’habitation fondées sur le soin, la 

lenteur, la contemplation. Elle rejoint les préoccupations 

écologiques contemporaines, en proposant une ontologie de 

la préservation plutôt que de l’exploitation.   

 En outre, dans de nombreuses sociétés africaines, la 

modernité technique importée s’est souvent imposée au 

détriment des savoirs écologiques traditionnels, aggravant la 

déforestation, la pollution, la rupture des équilibres 

ancestraux entre l’homme et la nature. Face à cette rupture 

écologique provoquée par une modernité technique en 

général déconnecté des réalités locales, il devient urgent de 

repenser les modalités d’habitation du monde à partir des 

savoirs endogènes, en intégrant la vulnérabilité comme 

principe structurant d’une politique du soin et de la 

cohabitation durable.   

 Heidegger parle de l’homme comme « l’être qui habite » 

(1958 : 228). Habiter, ce n’est pas seulement occuper un 

espace, mais entretenir un rapport respectueux avec l’Être. 

Cette conception ouvre la voie à une politique de l’habitation ; 

où les institutions, les lois, les pratiques sociales seraient 

orientées vers la préservation de l’écologie.  



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 69 

 La pensée du Dasein peut être prolongée vers une 

ontologie politique de la vulnérabilité. En effet, le Dasein est 

un être exposé, affecté, concerné par son propre être. En 

assumant sa propre vulnérabilité, le Dasein peut accueillir 

celle d’autrui. Cette reconnaissance fonde une communauté 

de soin, de la solidarité, de la responsabilité partagée. 

L’ontologie politique qui en découle ne repose pas sur des 

idéologies, mais sur une reconnaissance de la condition 

humaine. Elle invite à penser les institutions comme des 

espaces d’accueil, les lois comme des médiations du vivre-

ensemble, les politiques comme les pratiques de soin du 

monde. Elle rejoint les préoccupations contemporaines en 

matière de justice sociale, d’écologie, de démocratie 

participative. Également, dans les sociétés africaines, 

l’habitation ne se réduit pas à l’occupation matérielle d’un 

espace, mais s’inscrit dans une cosmologie où la terre, les 

ancêtres et les vivants coexistent dans une relation de soin 

et de respect. Cette vision holistique invite à penser une 

politique enracinée dans la vulnérabilité partagée et la 

préservation des équilibres communautaires.     

 En somme, la pensée heideggérienne, bien qu’elle ne 

propose ni éthique ni théorie politique explicite, offre des 

ressources précieuses pour penser les enjeux 

contemporains. En partant de l’ontologie du Dasein, il est 

possible de fonder une éthique discrète, relationnelle, 

fondée sur la sollicitude, la finitude et le langage. De même, 

les concepts de Mitsein, de technique et d’habitation 

permettent de penser une politique de soin, de vulnérabilité 

et de préservation et de sauvegarde. Ces prolongements ne 

cherchent pas à combler un manque, mais à révéler les 

potentialités d’une ontologie qui, en se centrant sur 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 70 

l’existence humaine, ouvre à une responsabilité partagée et 

à une co-existence respectueuse. Dans un monde en crise, la 

pensée heideggérienne peut ainsi contribuer à une éthique 

et une politique de l’habitation, de la reconnaissance et du 

soin du monde. En outre, dans les sociétés africaines, où la 

parole, la mémoire et le lien communautaire structurent 

l’existence, les intuitions heideggériennes sur le Mitsein et 

l’habitation résonne avec les traditions du soin partagé et de 

la cohabitation respectueuse avec le vivant. C’est pourquoi, 

loin d’imposer une grille normative, la pensée heideggérienne 

peut dialoguer avec les cosmologies africaines pour penser 

une éthique de la vulnérabilité et une politique de 

préservation, fondées sur la reconnaissance mutuelle et la 

responsabilité intergénérationnelle.   

 

Conclusion 

 

 Au terme de cette étude, le Dasein se présente comme 

essentiel dans le penser heideggérien. Dans l’optique 

d’explorer son rôle privilégié dans la monstration, le 

dévoilement de l’Être, la question centrale de cette 

recherche était la suivante : comment le Dasein, en tant 

qu’être concerné par son propre être, permet-il le 

dévoilement de l’Être, et en quoi cette révélation 

transforme-t-elle notre rapport au monde et nous-mêmes ? 

En mobilisant l’analytique et l’herméneutique, nous avons 

montré que le Dasein est le lieu originaire de révélabilité de 

l’Être. Il a en propre la possibilité de poser la question de 

l’Être. Il devient ainsi le lieu du dévoilement, le site où l’Être 

peut se manifester dans sa vérité.  La pensée heideggérienne 

révèle que lorsque le voile du monde se dissipe, l’Être s’élève, 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 71 

nu dans sa lumière, et laisse éclore sa vérité comme une fleur 

au matin. Ce dévoilement n’est pas le fruit d’un regard 

objectif, mais l’événement même par lequel l’homme, en son 

être-au-monde, est appelé à se tenir dans la clairière de 

l’Être, où la vérité advient comme non-cachée.  

 L’analyse ontologique de l’Être à travers les structures 

existentielles du Dasein a révélé la profondeur de pensée 

heideggérienne. Cette analyse a mis en lumière le fait que le 

dévoilement n’est pas une abstraction, mais une expérience 

vécue, une disposition ontologique. L’étude a aussi montré 

que le Dasein, par sa manière d’être, ouvre un espace de 

vérité (alèthéia) où l’Être donne sens à l’existence et la 

temporalité constitue le cadre du sens. La fonction 

essentielle du Dasein dans le dévoilement de l’Être ouvre la 

voie à des prolongements éthiques et politiques, dépassant 

le cadre strictement spéculatif de la pensée philosophique. 

Bien que Heidegger ne développe pas une éthique explicite, 

la structure du Dasein permet de penser une éthique de la 

sollicitude, fondée sur le respect de l’autre et la 

reconnaissance de la co-existence (Mitsein). La critique de 

la technique moderne, qui transforme la nature en « fonds », 

invite à une politique de l’habitation, fondée sur la protection 

et la sauvegarde de l’environnement. L’ontologie 

heideggérienne, loin d’être abstraite, peut nourrir une 

pensée du vivre-ensemble, du soin, de la justice et de la 

préservation du monde. Elle ouvre également la voie à une 

philosophie engagée, capable de répondre aux enjeux 

contemporains.   

 La portée socio-utilitaire de l’étude sur Le Dasein comme 

révélateur de l’Être réside dans sa capacité à éclairer les 

enjeux contemporains liés à l’existence humaine, à la 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 72 

technique et à la responsabilité éthique. En mobilisant le 

concept de Dasein, cette recherche offre les outils 

conceptuels pour repenser notre rapport au monde, à autrui 

et à nous-mêmes, dans une époque marque par la crise du 

sens et la fragmentation des repères. Elle permet 

d’interroger les fondements de la subjectivité, de valoriser 

l’expérience vécue comme lieu de dévoilement de l’Être, et 

d’ouvrir des pistes pour une éthique du souci, du dialogue et 

de l’engagement. Ainsi, sur le plan éthique, elle éclaire la 

responsabilité existentielle, valorise l’altérité et instaure 

une dynamique de sollicitude, de l’échange et de l’implication 

dans le monde.  Sur le plan politique, elle invité à concevoir 

l’existence comme espace de transformation, où la pensée 

ontologique devient praxis. Enfin, cette étude contribue à 

enrichir les pratiques éducatives, philosophiques, et sociales 

en proposant une ontologie incarnée, capable de dialoguer 

avec les savoirs endogènes et de nourrir une pensée critique 

et contextualisée.   

 Par ailleurs, il sied de souligner que l’ontologie 

fondamentale de Heidegger, centrée sur le Dasein comme 

révélateur de l’Être, a marqué un tournant dans la 

philosophie contemporaine. Toutefois, comparée à des 

approches contemporaines comme celle de Levinas (1961), 

cette étude ontologique montre ses limites. Levinas 

reprochait à Heidegger de négliger l’altérité et la 

responsabilité éthique, en centra la pensée sur le rapport du 

Dasein à lui-même. Annah Arendt (1958) critique l’absence 

de pensée politique chez Heidegger, là où elle valorise la 

pluralité et l’action collective. Derrida (1994) reproche à 

Heidegger une ontologie de l’Être qui évacue l’altérité 

radicale, ignore la pluralité des voix, et compromet les 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 73 

fondements d’une responsabilité éthique et politiques envers 

autrui. In fine, l’ontologie heideggérienne néglige l’altérité, 

la justice et les implications éthico-politiques découlant du 

devoir moral envers l’autre. En revanche, Paul Ricœur (1990), 

Michel Foucault (2001), Jean-Luc Nancy (1996), Michel 

Henry (1963) prolongent la pensée du Dasein vers une 

éthique de soi, une ontologie du partage ou une 

phénoménologie de la vie. Dans le fond, ces penseurs 

critiques ont estimé que l’approche heideggérienne du Dasein 

comme dévoilement de l’Être, bien qu’innovante, restait 

incomplète, notamment sur les plans éthique, politique, 

anthropologique. Leurs contributions permettent de 

prolonger, corriger ou réorienter la pensée heideggérienne 

vers une philosophie plus ouverte à l’altérité, à la corporéité 

et à la responsabilité. Elles constituent une base féconde 

pour un dialogue entre ontologie fondamentale et philosophie 

du vivre-ensemble.  

 Comme recommandations, il importe, d’abord, d’intégrer 

les savoirs endogènes à la pensée du Dasein dans les curricula 

en sciences humaines et sociales pour favoriser des 

trajectoires alternatives de penser de sorte à décoloniser 

les savoirs dominants hérités de la colonisation ; ensuite, de 

promouvoir une lecture contextualisée de Martin Heidegger 

adaptée aux réalités africaines pour enrichir les débats 

ontologiques locaux ; enfin, encourager l’éthique africaine du 

Dasein dans les politiques publiques, en valorisant les 

ressources et les cosmologies locales.  

 Pour clore, notre étude sur le Dasein comme révélateur 

de l’Être dans le penser heideggérien s’inscrit dans une 

ontologie fondamentale qui rompt avec la métaphysique 

classique. Heidegger y propose une reconfiguration du sujet 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 74 

philosophique : le Dasein, en tant qu’être concerné par son 

propre être, devient le lieu originaire du dévoilement de 

l’Être. Cette approche se distingue de la pensée cartésienne, 

où le sujet est défini par la conscience, et de la tradition 

kantienne, centrée sur les conditions de possibilité du savoir. 

Contrairement à ces visions, le Dasein est défini par son 

être-au-monde, sa temporalité, sa finitude et sa capacité de 

se dévoiler dans l’expérience vécue. Toutefois, cette étude 

reste théorique et gagnerait à approfondir l’aspect 

contextualisation dans les réalités africaines. Malgré ces 

limites, l’étude est pertinente, car elle éclaire la crise de 

sens contemporaine, valorise l’authenticité existentielle et 

propose une base ontologique pour repenser les enjeux 

éducatifs, sociaux et politiques actuels.  

 En ouverture, l’étude du Dasein comme révélateur dans la 

pensée heideggérienne met en lumière une ontologie où 

l’existence humaine devient le lieu privilégié de la 

monstration, la manifestation de l’Être. En assumant sa 

finitude, son être-au-monde et sa capacité à se projeter, le 

Dasein ne se contente pas d’exister : il rend possible la 

compréhension de l’Être lui-même. Penser le Dasein, c’est 

penser l’homme dans sa responsabilité d’être, dans son 

rapport au monde et sa capacité à transformer ce monde à 

partir de la vérité de l’Être. De plus, dans les traditions 

africaines, où l’être humain est perçu comme médiateur 

entre les vivants, les ancêtres et la terre, penser le Dasein 

revient à reconnaître cette responsabilité ontologique de 

préserver l’équilibre du monde et d’agir selon la vérité 

transmise par les paroles héritées et les pratiques rituelles.     

 

 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 75 

 

Références bibliographiques  

 

ARISTOTE, 1991. Métaphysique, tome II, Paris, Vrin 

BACHELARD Gaston, 2000. La Formation de l’esprit 

scientifique, Paris, Vrin 

BARGUET Paul, 1967. Le livre des Morts des anciens 

Égyptiens, Paris, Cerf  

BICKEL Suzanne, 1994. La cosmologie égyptienne, Zurich, 

Université de Zurich 

DASTUR Françoise, 2011. Heidegger et la question du 

temps, Paris, PUF 

DESCARTES René,1992. Discours de la méthode, Paris, 

Flammarion  

HEIDEGGER Martin, 1992. Lettre sur l’humanisme, Paris, 

Aubier   

HEIDEGGER Martin, 1986. Être et Temps, Paris, Gallimard   

HEIDEGGER Martin, 1976. Acheminement vers la parole, 

Paris, Gallimard   

HEIDEGGER Martin, 1968. Questions I et II, Paris, 

Gallimard   

HEIDEGGER Martin, 1966/1976. Questions III et IV, 

Paris, Gallimard   

HEIDEGGER Martin, 1958. Essais et conférences, Paris, 

Gallimard   

POUBLANC Franck, 2024. Être et Non-Être, Nantes, Pleins 

Feux 

RABELAIS François, 1993. Pantagruel, Paris, Flammarion 

RUSS Jacqueline, 2011. Panorama des idées philosophiques, 

Paris, Armand Colin 



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025 

 
 76 

TRICOT Jean, 1983. La métaphysique d’Aristote, Paris, 

Vrin  

WORMS Frédéric et JANKÉLÉVITCH Vladmir, 2017. La 

mort, Paris, Flammarion 

 
 


