Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

LE DASEIN COMME REVELATEUR DE L'ETRE
DANS LE PENSER HEIDEGGERIEN : OUVERTURE
CRITIQUE SUR LES IMPLICATIONS ETHIQUES

ET POLITIQUES

ANZIAN Mlan Kouakou Pierre

Enseignant-Chercheur

Maftre-Assistant

Université Catholique de I'Afrigque de I'Ouest-Unité Universitaire
a Abidjan (UCAO-UUA) / Institut Saint Thomas d'Aquin a
Yamoussoukro

anzian2009@yahoo.com

KOUASSI Konan Marius

Enseignant-Chercheur

Assistant

Institut Catholique Missionnaire d'Abidjan (ICMA)
konan_marius@yahoo.fr

ACAFOU Désiré-Jaures Acafou

Etudiant

Licencié és lettre en Philosophie

Institut Catholique Missionnaire d'Abidjan (ICMA)
acafoudesire@gmail.com

Résumé

Dans un contexte de crise ontologique et de sens, cette étude
explore le réle central du Dasein dans la pensée heideggérienne,
en tant quétre capable de dévoiler I'Etre. Elle Jjustifie une
réflexion sur la responsabilité du Dasein face a l'arraisonnement
technologique, en ouvrant des perspectives éthiques et politiques
pour réorienter notre rapport a I'étre-au-monde. D'ou la question
centrale suivante qui a orienté et guidé la présente recherche

o


mailto:konan_marius@yahoo.fr

Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

théorique et fondamentale : comment le Dasein, en tant qu'étre
concerné par son propre Etre, permet-il le dévoilement de IEtre,
et en quoi cette révélation transforme-t-elle notre rapport au
monde et d nous-mémes? En mobilisant [lanalytique et
I'herméneutique comme méthodologie, nous avons montré que le
Dasein, par son étre-au monde, sa temporalité et sa finitude, est
le miroir dans lequel I'Etre se réfléchit, permettant une
reconfiguration de la pensée ontologique et une ouverture vers une
compréhension plus authentique du monde. En somme, I'€tude met
en lumiére le réle du Dasein dans la pensée heideggérienne comme
point d'accés privilégié au dévoilement de IEtre. Cette approche,
en plus de transformer notre rapport au monde, interroge les
implications éthiques et politiqgues de Il'ontologie de l'existence
dans le contexte actuel marqué par la technicisation et la crise de
sens. En outre, l'ontologie du Dasein trouve son écho dans les
sociétés africaines, ou la parole, la mémoire et le lien
communautaire structurent l'existence. Dés lors, la pensée
heideggérienne peut donc aisément dialoguer avec les savoirs
endogénes pour repenser les défis éthiques et politiques
contemporains a I'Afrique.

Mots-clés : Dasein, Dévoilement, éthiques et politiques, EAtr'e,
Savoirs endogénes.

Abstract

In a context of ontological crisis and meaning, this study explores the
central role of Dasein in Heideggerian thought, as a being capable of
revealing Being. It justifies a reflection on the responsibility of Dasein in
the face of technological appropriation, opening up ethical and political
perspectives to reorient our relationship to being in the world. Hence the
following central question that has guided and oriented this theoretical
and fundamental research: how does Dasein, as a being concerned with its
own being, allow for the unveiling of Being, and how does this revelation

o
b



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

transform our relationship to the world and to ourselves?By mobilizing
analytics and hermeneutics as a methodology, we have shown that Dasein,
through its being-in-the-world, its temporality, and its finitude, is the
mirror in which Being is reflected, allowing for a reconfiguration of
ontological thought and an opening toward a more authentic understanding
of the world. In short, the study highlights the role of Dasein in
Heideggerian thought as a privileged point of access to the unveiling of
Being. This approach, in addition to transforming our relationship to the
world, questions the ethical and political implications of the ontology of
existence in the current context marked by technicization and the crisis
of meaning. Furthermore, the ontology of Dasein finds its echo in African
societies, where speech, memory, and community ties structure existence.
Heideggerian thought can therefore easily engage in dialogue with
endogenous knowledge to rethink the contemporary ethical and political
challenges facing Africa.

Keywords : Dasein, Unveiling, Ethics and politics, Being, Endogenous
knowledge.

Introduction

Depuis I'Antiquité, la philosophie occidentale s'est
préoccupée de IEtre sans en interroger véritablement le
sens, laissant ainsi dans I'ombre la question fondamentale de
son dévoilement. Martin Heidegger, dans son ceuvre majeure
Sein un Zeit (1927), rompt avec cette tradition
métaphysique en posant la question du sens de I'Etre & partir
d'un point de vue radicalement nouveau : celui du Dasein. Ce
terme, que l'on peut traduire par « &tre-la », désigne |'étre
humain dans sa capacité a se rapporter a son propre étre, a
I'interroger et a en faire I'expérience. Le Dasein devient ainsi
le lieu privilégié du dévoilement de I'Etre, non pas comme une
entité figée, mais comme un phénoméne qui se manifeste
dans l'existence. Cette approche ontologique fondamentale,

o
b



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

qui se distingue de l'ontologie traditionnelle, repose sur une
analyse des structures existentielles du Dasein telles que la
quotidienneté, l'angoisse, la finitude, la temporalité
(Heidegger, 1958).

Dans un contexte contemporain marqué par la
technicisation croissante du monde et l'oubli de I'éfr‘e, la
pensée heideggérienne offre une voie de réappropriation du
sens, en replagant I'homme dans son rapport a ['Etre.
Plusieurs auteurs ont approfondi cette perspective. Derrida
(1967) et Nancy (1993) ont exploré la déconstruction de la
métaphysique et le retrait de I'Etre, tandis que Dreyfus
(1991) a mis en lumiere les implications pratiques du Dasein
dans la vie quotidienne. Levinas (1961), bien que critique,
reconndit la puissance de cette ontologie, tout en soulignant
ses limites éthiques. Ces travaux convergent vers une
reconnaissance du Dasein comme pivot de la pensée
heideggérienne, mais divergent sur ses implications
philosophiques.

Cette étude s'appuie sur la pensée heideggérienne du
Dasein comme clef du dévoilement de I'Etre, rompant avec la
métaphysique classique. Elle renforce cette base en
intégrant les critiques contemporaines (Derrida, Levinas,
Nancy) et en actualisant I'approche a travers les enjeux
éthico-politiques de notre époque : technicisation, crise du
sens, pluralité des subjectivités. Le Dasein, en tant qu'étre
temporel et herméneutique, devient le lieu d'une ontologie
incarnée, ouverte d la finitude et a I'engagement. Cette
relecture permet de penser l'existence comme espace et
praxis humaine. Cette étude présente également une portée
utilitaire : elle propose des instruments théoriques
permettant d'analyser les fondements de ['existence



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

humaine, de mieux comprendre les défis contemporains liés
a la technologie, a la diversité, et a la responsabilité, tout en
enrichissant les débats philosophiques sur les implications
morales et politiques de I'étre-au-monde. Elle cherche a
revitaliser les pratiques philosophiques, pédagogiques et
sociales en proposant une ontologie enracinée dans
I'expérience humaine concrete, capable de relier pensée et
existence, théorie et engagement.

La présente recherche s'inscrit dans une problématique
actuelle majeure en philosophie : réhabiliter I'Etre & partir
de I'expérience vécue, dans un contexte ol la modernité tend
a dissoudre I'encrage ontologique. En mobilisant le concept
heideggérien de Dasein, elle dévoile les tensions entre
subjectivité et altérité, entre sens et contingence. Ce cadre
ouvre sur une réflexion éthico-politique ol I'existence
devient lieu de responsabilité, de dialogue et de
transformation. Loin des abstractions, cette approche
réconcilie pensée et vie, métaphysique et praxis, dans une
quéte de sens renouvelée.

Dans cette optique, la présente étude théorique et
fondamentale se propose d'examiner le réle du Dasein comme
révélateur de I'Etre dans le penser heideggérien. Elle
s'inscrit dans une problématique centrale: comment le
Dasein, en tant qu'étre concerné par son propre étre,
permet-il le dévoilement de IEtre, et en quoi cette
révélation transforme-t-elle notre rapport au monde et a
nous-mémes ? L'hypothése formulée est que le Dasein, par
sa structure temporelle et sa capacité herméneutique,
constitue le lieu central du dévoilement de l'é’rre,
permettant une reconfiguration de la pensée ontologique et

o



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

une ouverture vers une compréhension plus authentique du
monde.

L'objectif général de cette recherche est d'explorer le
réle fondamental du Dasein dans le dévoilement de I'Etre
selon Heidegger, tandis que les objectifs spécifiques
consistent a analyser les structures existentielles du
Dasein, a comprendre le lien entre Dasein et vérité
(alethéia), a mettre en lumiere la critique de la métaphysique
traditionnelle, et a évaluer les conséquences de cette
ontologie sur notre rapport au monde, d autrui et a la
technique. Pour atteindre nos objectifs, nous mobiliserons
I'analytique et I'herméneutique comme méthodologie en
raison de la complexité ontologique du Dasein dans la pensée
heideggérienne. L'analytique permet de décortiquer les
structures existentielles du Dasein (€tre-au-monde,
temporalité, finitude), révélant 'Etre dans sa vérité.
L'herméneutique éclaire le sens profond de ce dévoilement,
en le contextualisant culturellement et en ouvrant sur ses
implications éthiques et politiques. Ensemble, elles of frent
une approche rigoureuse et nuancée, capable de penser le
rapport authentique a [Etre et de dialoguer avec les savoirs
endogénes  africains  pour repenser les enjeux
contemporains.

Pour atteindre nos objectifs, cette recherche mobilise la
méthode qualitative d travers l'analytique existentielle et
I'herméneutique philosophique, deux approches
complémentaires adaptées a la complexité de la pensée
heideggérienne. L'analytique permet d'examiner les
structures du Dasein (€tre-au-monde, temporalité,
finitude), révélant les conditions de dévoilement de I'Etre.
L'herméneutique interprete ce ”dévoilemen‘r dans les



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

contextes historique et culturel, en éclairant ses
implications éthiques et politiques. Ensemble, elles of frent
une approche rigoureuse et ouverte au dialogue avec les
savoirs africains, pour repenser l'identité, la technique et la
relation a autrui dans le monde contemporain.

La démarche a suivre s'articule en trois phases: une
breve exposition de I'ontologie - la question de I'Etre - depuis
I'Antiquité jusqu'a Heidegger, une analyse ontologique du
dévoilement de IEtre & travers I'€tre-au-monde, la
temporalité, la capacité a se projeter, et une ouverture
critique sur les implications éthiques et politiques de cette
ontologie. En somme cette étude vise a montrer que le Dasein
n'est pas seulement un concept philosophique, mais une
expérience de pensée qui engage |'existence dans sa totalité,
et qui permet de repenser le sens de I'Etre dans une époque
en quéte de fondements.

Apres cette annonce de notre démarche argumentative,
il sied d'aborder la premiére phase argumentative de cet
article dans les lignes qui suivent.

1. L'ontologie comme question de la pensée pensante : des
origines a Martin Heidegger

Depuis I'époque antique, la question de I'Etre a toujours été
au coeur de la réflexion et de l'analyse philosophique.
L'ontologie trouve son fondement avec Parménide dans la
Grece antique. Il a introduit des réflexions sur I'Etre, et la
nature de la réalité. Dans son texte, intitulé De la nature,
Parménide développe sa théorie. En effet, pour lui, I'Etre est
unique, immuable, et éternel. De plus, il demeure si bien que

o



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

tout changement ou mouvement n'est qu'une illusion de sens.
Il y admet la voie de la vérité (alétheia). Cette voie repose
sur la raison et donne de comprendre que seul IEtre existe
réellement. Cet Etre na ni naissance nhi destruction. II
n'implique ni changement ni pluralité. En ce sens, reprenant
Parménide, Poublanc écrit : « L'Etre est, et le Non-Etre n'est
pas » (2004 : 30). Ainsi, pour lui, il est donc impossible de
parler de quelque chose qui n'est pas, faisant ainsi référence
auNon-Etre. Cette pensée conduit d une conclusion radicale :
tout ce qui semble changer ou disparditre n'est qu'une
illusion.

Dans le contexte antique, la métaphysique témoigne d'une
structuration ontologique de la pensée. Pour Aristote,
disciple de Platon, cette science étudie I'Etre en tant qu'éfr‘e
et les attributs qui lui appartiennent selon sa nature. Par
ailleurs, le disciple de Platon, Aristote, cherche a
comprendre ce que signifie « Etre » et arrive & montrer que
« I'Etre est un et se dit de plusieurs manieres » (1991, T,
livre IV). Il admet dix catégories (10) a savoir : 'essence, la
substance, la quantité, la qualité, le lieu, le temps, la position,
l'avoir, l'action et la passion. Mais pour Aristote, c'est
I'essence qui atteint la dignité de ['Etre. L'ontologie
aristotélicienne est « une science qui étudie I'Etre en tant
qu‘é‘rr‘e et les attributs qui lui appartiennent essentiellement
» (Tricot, 1983 : 73).

L'ontologie a aussi ses traces dans la cosmologie de
I'égyp‘re antique avec le « Nun» qui est un concept
fondamental. En outre, « Nun» est |'océan primordial (sans
fin, sans temps, sans fond) dans lequel résidaient toutes les
potentialités de I'univers ou I'état de chaos originel
préexistant a la création du monde. Aussi, est-il dit dans le



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

Texte des Pyramides: « & Atoum-Khepri, lorsque tu t'es
élevé en tant butte élevée, tu t'es élevé en tant que benben
dans le temple phénix a Héliopolis » (Bickel, 1994 : 68). C'est
de lui que « Atum » (le créateur du monde) émerge pour
créer le monde. Ceci est justifié en ces termes : « Je suis
celui qui s'est créé lui-méme, dans le Noun, quand rien n'était
encore » (Barguet, 1967 : 153)

Au cours de la période médiévale, I'Etre est pergu d'un
point de vue religieux. La philosophie de cette période est la
scolastique. Pour Thomas d'Aquin, I'Etre est le Bien, qu'il
qualifie de « Dieu ». Ce Bien est l'objet d'une démonstration
rationnelle. Il en donne les cinq (5) preuves de son existence.
La premiere preuve est la nécessité de parvenir au premier
Moteur immobile de I'univers pour parvenir a expliquer le
mouvement. Ensuite, la deuxiéme cause est efficiente : Dieu
est la cause premiére rendue nécessaire parce qu'on peut
remonter a l'infini dans la série des causes efficientes. La
troisieme est le recours a Dieu comme &tre nécessaire.
Quant a la quatriéme preuve est I'affirmation de I'existence
de Dieu a partir de la perfection. Enfin, la cinquieme preuve
s'appuie sur la finalité de ['univers, dont Dieu est
I'ordonnateur. Il conclut sa pensée en ces termes : « Ainsi,
I'intelligence, dit-il, a travers ces cinq voies, va s'incliner et
reconnditre comme nhécessaire l'existence de Dieu »,
rapporte Russ (2011 : 97).

Dans la tradition philosophique, la question de I'unité de
I'Etre traverse les sicles. Si Aristote affirme que « ['Etre
se dit en plusieurs sens » ou « I'Etre se dit de plusieurs
manieres » (1991, T, livre IV), Descartes, quant a lui, propose
une ontologie fondée sur la distinction entre deux
substances - la pensée et I'étendue - tout en maintenant



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

l'unité de I'Etre comme principe fondamental. Ainsi, selon
Descartes, Etre peut &tre appréhendé sous différentes
modalités tout en demeurant Un, car il repose sur une
existence garantie par Dieu, source de toute vérité et de
toute réalité. Cette tfension entre diversité des
manifestations et unité ontologique constitue l'un des
fondements de la métaphysique cartésienne, ol la clarté et
la distinction des idées permettent de saisir I'essence de
I'Etre dans sa multiplicité sans renoncer a son unité. Par
ailleurs, pour Descartes, I'on ne peut pas affirmer que I'Etre
se dit de plusieurs maniéres en écartant celui qui I'affirme.
Celui qui l'affirme le fait a partir de la réflexion. Ainsi,
Descartes montre que dans l'ordre logique, 'acte de penser
précede I'Etre. En ce sens, la certitude de I'Etre part du moi
pensant. C'est pourquoi il affirme : « Je pense donc je suis »
(Descartes, 1992 : 66). Nous voyons avec Descartes pour la
premiere fois le caractére particulier de I'Etre en I'homme
sous le couvert de la pensée. L'Etre est donc chez lui en tant
que raison, et capacité de réflexion.

Apres ce bref parcours historique, qui nhous a donné de
saisir la conception de IEtre de I'Antiquité & époque
médiévale, il convient dans les lignes qui suivent de porter le
regard sur l'ontologie heideggérienne. Que renferme cette
ontologie, mieux, quelle est sa particularité ?

A propos, Gaston Bachelard affirmait: «Il arrive
toujours une heure ol l'on a plus intérét a rechercher le
nouveau sur les traces de l'ancien. » (2000 : 138). Cette
pensée éclaire la démarche de Martin Heidegger, qui en
étant profondément enraciné dans son époque, n'hésite pas
d emboiter le pas de ses prédécesseurs dans la quéte
ontologique. Mais loin de se com‘en;er d'une simple reprise,



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

Heidegger engage une véritable rupture: il interroge les
fondements mémes de la métaphysique occidentale, revisite
les concepts hérités, et propose une nouvelle maniére de
penser ['Etre - non plus comme simple présence ou substance
- mais comme dévoilement, comme ce qui se manifeste dans
le temps et I'existence humaine. Ainsi, son ontologie ne se
construit pas en opposition a la tradition, mais dans un
dialogue critique avec elle, fidéle a I'esprit bachelardien de
renouvellement sur les traces du passé.

Cest dans cette dynamique de renouvellement
philosophique, sur les traces de la tradition, que Heidegger
inscrit sa réflexion. Dans son ceuvre fondamentale Etre et
Temps, il aborde la question du sens de I'Etre, et nous révéle
aussi son ontologie singuliére : I'Etre y est congu comme la
source de toutes choses et des étants, tout en se distinguant
radicalement d'eux, car I'Etre n'est rien d'étant. Cest
précisément dans cette volonté de dépasser les approches
traditionnelles que Heidegger radicalise la question
ontologique, en soulignant les limites de toute ontologie qui
ne s'interroge pas sur la vérité de I'Etre lui-méme. Aussi,
affirme-t-il : « L'ontologie ne pose jamais que I'étant dans
son €tre. Or, aussi longtemps que la vérité de I'Etre n'est pas
pensée, toute ontologie est sans fondement » (1992 : 145).
Heidegger différencie les choses qui meublent le monde de
I'hnomme. A partir de I'expérience humaine (la quotidienneté,
I'angoisse, I'étre-pour-la-mort, la temporalité), Heidegger
cherche a comprendre ce que signifie « Etre». Dans sa
philosophie, il qualifie 'homme, I'étant, qui a en propre de
poser la question de I'é’rr‘e, de « Dasein ». Littéralement,
cette expression signifie « tre-la». Ce Dasein pose la
problématique de l'existentialité. L'Etre est en relation, mais



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

a aussi un potentiel qui lui donne de s'affirmer et connditre
son statut premier. C'est le Dasein qui rend présent I'Etre
dans le monde par son ouverture a I'Etre. En effet, dans le
philosopher heideggérien, 'homme doit vivre de maniere
authentique en acceptant la réalité de la mort, et en vivant
selon ses propres valeurs plutot que de se conformer aux
attentes sociales. Par contre, il y a inauthenticité quand le
Dasein se conforme aux réalités et aux régles sociales. En
outre, Heidegger lie I'Etre au temps & travers I'existence du
Dasein. Le Dasein par sa présence au monde est lié a la
finitude et tend résolument vers la mort. Le Dasein est un
« &tre-pour-la-mort » (Heidegger, 1986 : 46).

Dans l'ontologie heideggérienne, l'accent est surtout mis
sur I'oubli de I'Etre, un oubli que la tradition philosophique a
perpétué, en privilégiant I'étude des étants au détriment de
la question fondamentale de [Etre. Heidegger cherche ainsi
a revaloriser cette question, a la rendre visible d nouveau,
notamment par la présence du Dasein au monde. Cest
pourquoi dés les premiéres lignes de son ouvrage majeur Etre
et Temps, il affirme avec force : « La question de I'Etre est
aujourd'hui tombée dans I'oubli » (1986 : 25). Or, dans le
temps contemporain, cet oubli prend une forme nouvelle et
plus insidieuse : il se manifeste a travers le rapport que le
Dasein entretient avec la technique. En effet, l'usage
moderne de la technique ne se contente pas de transformer
le monde - il voile, en réduisant I'Etre & un simple stock
exploitable, un « fonds » disponible. Ce voilement technique
constitue une nouvelle modalité de I'oubli de I'Etre. Aussi,
avant d'avant plus loin dans notre étude, il convient de
mettre en lumiére la conception heideggérienne de la
technique. En ce sens, comment ”Heidegger' congoit-il la



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

technique, et en quoi celle-ci participe-t-elle au retrait de
['Etre ?

Dans sa conférence intitulée La question de la technique,
Martin Heidegger remet en question les approches
traditionnelles de la technique, souvent réduites a une simple
fonction instrumentale - c'est-a-dire un moyen au service
des fins humaines - ou d une activité spécifiquement
humaine, selon une perspective anthropologique. Plutgt que
de s'en tenir a ces conceptions, Heidegger oriente son
analyse vers l'essence de la technique, en interrogeant son
role ontologique et son influence sur le rapport de I'étre
humain au monde. Il propose ainsi de comprendre la
technique comme une modalité particuliere de dévoilement
du réel, une maniére singuliere d'entrer en relation avec
IEtre. Cette approche se cristallise dans le concept de
Gestel, traduit par «arraisonnement », qui désigne le
processus par lequel la technique moderne met le monde en
demeure de se rendre possible, en le réduisant d un ensemble
de ressources exploitables. La nature, tout comme I|'étre
humain, se trouve ainsi transformée en « fonds» - en
réserve disponible - dans une logique de mise en disponibilité
généralisée.

Or, dans la philosophie heideggérienne, c'est précisément
le Dasein - I'€tre humain en tant qu'il est capable de se
rapporter a ['Etre - qui rend ['Etre présent au monde. Mais
lorsque la technique réduit la nature et 'homme a de simples
ressources, elle efface la distinction ontologique entre le
Dasein et les autres étants. L'usage non réfléchi de la
technique plonge alors I'Etre dans l'oubli. Car la technique est
confondue avec I'Etre lui-méme. Ce voilement constitue l'un
des enjeux majeurs de la pensée h%‘deggér‘ienne ; retrouver



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

un rapport authentique a ['Etre, dégagé de l'emprise du
Gestell.

La technique moderne, en réduisant la nature a une simple
réserve de matiéres premiéres, transforme I'homme lui-
méme en un rouage fonctionnel d'un systéme productiviste.
Loin d'étre mditre, il devient un instrument, soumis aux
exigences d'un dispositif qui le dépasse. Cette dérive appelle
d une mise en garde éthique que Rabelais formule avec force
« science sans conscience n'est que ruine de I'ame ». (1993 :
173). Il ne suffit donc pas de maditriser les savoirs
techniques ; encore faut-il les inscrire dans une démarche
guidée par la sagesse et la vertu. La science, et par extension
la technique, doit servir I'hnumain, et non l'assujettir ni le
détruire. Dans cette optique, Heidegger rappelle que «
l'essence de la technique n'est absolument rien de
technique » (1958 : 9), soulignant que la technique ne se
réduit pas a ses instruments ou d ses applications, mais
qu'elle constitue une maniere particuliere de dévoiler le
monde. Elle est mode d'étre, une forme de rapport a I'Etre -
mais elle ne saurait &tre confondue avec 'Etre lui-méme.

C'est a proprement parler cette confusion que Heidegger
dénonce : la technique, lorsqu'elle est utilisée de maniere
abusive et non éclairée par le Dasein, provoque un voilement
de I'Etre, en le réduisant & ce qui est immédiatement
disponible et exploitable. Or, si ['Etre est appelé a se
dévoiler, malgré cette occultation, une question
fondamentale se pose : par quel moyen I'Etre peut-il encore
se révéler a nous dans un monde dominé par le Gestell ?
Cette question nous situe dans la deuxieme phase
argumentative de cet article.

o



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

2. Le Dasein comme lieu privilégié de révélabilité de I'Etre

Afin de mieux comprendre le réle du Dasein dans le
dévoilement de I'Etre, il importe au préalable de s'interroger
sur les raisons profondes qui ont conduit a son occultation
dans la tradition philosophique occidentale. En effet, avant
que IEtre puisse se manifester a fravers l'existence
humaine, encore faut-il reconnditre les mécanismes qui ont
favorisé son voilement. Cette étape est essentielle, car elle
permet de situer la pensée heideggérienne dans une
dynamique de rupture avec l'histoire de la métaphysique,
laquelle a trop souvent confondu I'Etre avec l'étant. Cest
donc l'analyse des causes de ce voilement que nous
consacrons ces quelques lignes.

Pour Heidegger, la technique telle qu'elle s'est présentée
a I'époque moderne, et se manifeste encore contemporaine
est la cause l'oubli de I'Etre. En effet, la technique moderne
touche presque tous les secteurs de la vie humaine, et
apporte des réponses plus ou moins satisfaisantes aux
interrogations des hommes. C'est ainsi que, grdace a elle, nous
voyons l|'espérance de vie augmentée, les productions
alimentaires se multiplier, ['évolution dans plusieurs
domaines de la science, les avancées technologiques
fulgurantes, les possibilités de découvrir d'autres planétes,
etc. En analysant bien les choses, nous pouvons fonder la
technique moderne et contemporaine dans un principe
philosophique. En effet, elle émane du principe de raison
suffisante tel que congu par Leibniz, car toute science
objective est guidée par un systéme de cause a effet. La
technique moderne et con’rempor‘”aine en répondant aux



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

besoins humains renvoie & I'Etre. Elle est donc un mode d'étre
de l'é‘rr‘e, et non de I'Etre lui-méme. Aussi, la technique
existe dans le monde pour répondre aux besoins concrets
des hommes. Or, [Etre n'est créé ni conditionné par rien.
Mieux, c'est lui qui donne vie et subsistance a toutes choses,
car il « est». (Poublanc, 2004 : 30). C'est ce qui fait que
Heidegger s'oppose au principe de la raison suffisante de
Leibniz, et a la compréhension de la technique qui en découle.
En effet, il y voit la principale cause de I'oubli de I'Etre.
Ainsi, pour Heidegger, on commence & oublier I'Etre
lorsqu'on ne le congoit plus comme un étant subsistant et
permanent dans la métaphysique, mais lorsqu'on s'attache a
ses conséquences dans les domaines de la science et de la
technique. A ses yeux, 'usage démesuré et non critique de la
technique par le Dasein en fait un vecteur d'incubation de
I'Etre. La technique, qui tire son origine de la raison
suffisante, constitue dés lors une cause de voilement ou de
I'oubli de I’éTre, au lieu de se présenter comme un mode
d'existence de I'Etre. Or, avec la technique, la relation
gu'entretient 'homme avec I'Etre est de type sujet-objet, ot
I'Etre nest pris en compte qu'en raison de son utilité et son
apport d I'homme, et non pour lui-méme. Cette relation
« sujet-objet » dans laquelle 'homme s'approche des choses
qui I'entourent comme mditre et dominateur au moyen de la
technique fait tomber I'Etre dans l'oubli. Car, IEtre a été
confondu a I'étant sous le mode du calculable, de la raison
suffisante, ou encore de la technique. Cet oubli de I'Etre
occasionné par l'utilisation non avisée de la technique crée en
méme temps son voilement, car « I'Etre se voile si on le
confond a l'étant» (1966 : 88). Le voilement de I'Etre
provient de |'utilisation que le Daseigfai‘r de la technique, en



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

ne la considérant pas comme un mode d'étre, mais en
lidentifiant & [Etre. Cette confusion ontologique entrdine
une perte du sens originel de I'Etre et contribue & son
occultation dans le monde contemporain. Toutefois,
Heidegger ne s'arréte pas a ce constat critique : il propose
une reconquéte du sens de I'Etre & travers le rapport
singulier que le Dasein entretient avec les autres étants.

C'est dans cette éventualité que s'inscrit la suite de notre
réflexion, centrée sur le réle du Dasein comme lieu privilégié
du dévoilement de I'Etre. Celle-ci vise & présenter le Dasein
comme celui qui rend présent 'Etre au monde et le révéle &
travers sa relation avec les étants qui meublent son
environnement, et la temporalité a laquelle il est soumis.

Le monde, dans le penser heideggérien, est cet ouvert qui
accueille le Dasein. En effet, celui-ci est projeté dans un
monde. Cet ouvert comme monde dans lequel séjourne le
Dasein fait de lui un étre-au-monde. Le Dasein est donc un
€tre-au monde. Le Dasein en tant qu'étre-au-monde fait
I'expérience quotidienne d'€tre concerné par son propre
€tre, de l'angoisse, du temps, de sa propre finitude comme
€tre-pour-la-mort. Ainsi, la quotidienneté, I'angoisse, |'€tre-
pour-la-mort sont des modalités comme expérience de
I'existence dans le temps, qui donne au Dasein d'étre le site
originaire de révélabilité, de manifestation de ['Etre en sa
vérité. L'Etre se donne & voir dans la figure du Dasein. Il est
le miroir dans lequel se réfléchit I'Etre. Dés lors, le Dasein
se présente comme un vecteur de monstration, de
dévoilement de I'Etre. Pour parvenir a cette manifestation,
monstration de I'é‘rr‘e, I'étre-au-monde se présente comme la
premiere modalité de ce processus. Au fait, IEtre ne se
dévoile qu'avec l'ouverture du monde. L'Etre contemple sa



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

propre lumiere qu'a travers le Dasein projeté dans le monde.
Ce qui signifierait que le Dasein est donc le vecteur, celui par
qui, [Etre se révéle.

Pour Heidegger, le Dasein est essentiel dans sa pensée
parce qu'il se distingue par sa capacité a interroger son
propre €tre et a se situer dans le monde. Cette aptitude
réflexive confére au Dasein une dignhité ontologique
singuliere, car il est le seul étant a pouvoir poser la question
de I'Etre. Heidegger précise en ce sens : « Cet étant que nous
sommes chaque fois nous-mémes et qui a, enfre autres
possibilités dEtre, celle de se questionner, nous lui faisons
place dans notre terminologie sous le nom de Dasein» (1986 :
31). Le Dasein ne saurait tre considéré comme un simple
objet parmi les autres étants dans le monde. Il constitue, au
contraire, le lieu privilégié du dévoilement de I'éfre, en tant
qu'il est capable de vivre son existence, de se questionner et
de s'ouvrir au sens. Sur le plan ontologiquement, I'Etre ne
peut Etre pensé qu'a partir du Dasein, car c'est lui qui, par sa
capacité a répondre a l'appel de ['Etre, permet a ce dernier
dentrer dans [l'histoire. Heidegger le formule ainsi:
« L'homme répond par sa pensée a l'appel de [Etre, pour que,
dans cette réponse et par elle, I'Etre accéde & l'histoire »
(1992 : 104). Cette affirmation souligne que 'homme, en tant
qu'étre situé dans le monde et dans le temps est le médiateur
du dévoilement ontologique. C'est donc a travers le Dasein
que I'Etre se rend présent et devient perceptible dans le
monde. Heidegger a explicité cette idée en affirmant :
« 'Etre se trouve dans le fait d'étre comme dans I'étre tel,
il se trouve dans la réalité, dans I'étre-la-devant, dans le
fonds subsistant, dans la valeur, dans I'existentia (Dasein),
dans le " il y a" » (1986 : 30). Au’rr‘egen‘r dit, le Dasein est la



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

condition méme de l'accés au sens de I'é‘rr‘e, car il est
toujours déja engagé dans un rapport au monde, aux choses
et aux autres étants. Ainsi, il est impossible de penser ['Etre
en dehors du Dasein, qui, par son &tre-au-monde constitue
une structure fondamentale de I'existence. Comme le
soulighe Heidegger, « |'€tre-au-monde est une constitution
d'étre de I'entité qui existe et qui, en son €tre, a a étre ce
quelle est» (Ibid,: 104). Le Dasein, en tant quétre
concerné par son propre &tre, rend I'Etre présent dans le
monde et en éclaire le sens.

Dans le prolongement de cette capacité a dévoiler ['Etre,
il convient d'examiner le rapport fondamental que le Dasein
entretient avec le temps, dimension essentielle de son
existence.

Dans l'ouvrage intitulé La mort, nous apprenons qu'« a
partir de Séneque, la philosophie prend la conscience de la
valeur du temps et ne dédaigne plus d'en régler I'économie et
le bon usage » (Worms et Jankélévitch, 2017 : 147). Parler
donc de Dasein et de sa présence dans le monde revient aussi
intrinsequement a parler du temps, car I'homme est soumis a
la fois au temps et a I'espace. La question du temps chez
Martin Heidegger est donc étroitement liée a I'existence
humaine, car le Dasein ne peut s'en détacher. Il dépend
intégralement de lui. Il importe de noter que dans ses
travaux sur le temps, Heidegger souligne que : « De Galilée
a Einstein, le temps ne fut considéré que comme mesure »
(Dastur, 2011 : 13). Avec lui, la conception du temps est bien
différente : « Il faudrait donc privilégier une approche
phénoménologique, qui examine les données telles qu'elles
apparaissent » (Idem). De fait, Heidegger ne congoit pas le
temps comme une simple succession”de moments, mais plutot



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

comme le lieu du déploiement de I'existence humaine. C'est
ainsi qu'en plus de concevoir le temps a partir de ses trois
moments (passé, présent et futur comme une continuité
servant de lieu de déploiement au Dasein), Heidegger opére
une distinction fondamentale entre deux formes de temps :
le femps objectif et le temps subjectif.

Le Dasein en tant qu'étre concerné par sonh propre étre,
vit le femps comme une succession d'instants, mais comme un
rapport dynamique entre ce qui a été, ce qui est et ce qui
advient. Dans cefte conjoncture, le temps devient une
structure fondamentale de Iexistence. Toutefois, la
temporalité, la temporellité et la temporéité. La temporalité
désigne la structure globale du temps vécu, ol passé, présent
et futur ne sont pas isolés, mais coexistent dans l'unité de
I'existence. La temporellité renvoie aux modalités concrétes
par lesquelles le Dasein actualise cette temporalité dans son
quotidien. Quant a la temporéité, elle exprime le fondement
de la temporalité elle-méme, en tant qu'elle est constitutive
de I'étre du Dasein. Cette triple distinction permet a
Heidegger de penser le temps non comme une donnée
extérieure, mais comme une dimension originaire de I'etre
humain, a partir de laquelle I'Etre peut se dévoiler.

Le temps n'est donc pas un simple cadre dans lequel les
événements se succedent : il est constitutif de I'€tre du
Dasein, qui se rapporte lui-méme a travers les trois extases
temporelles que sont le passé, le présent et le futur.
Contrairement a une conception linéaire et objective du
temps, la temporalité heideggérienne repose sur une
structure unitaire dynamique ol passé, présent et futur ne
sont pas des instants séparés, mais des dimensions
existentielles qui s'inTerpénéTrenT.”Ces trois dimensions - le



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

futur comme projection, le passé comme héritage et le
présent comme actualisation - s'unissent pour former ce que
Heidegger nomme I'« extase temporelle ». Il affirme en ce
sens : « C'est pourquoi nous nommons les phénomenes ainsi
caractérisés de l'avenir, de I'Etre-été et du présent les
ekstases de la tfemporellité» (1986,: 389). Cette
formulation souligne que le Dasein vit dans un temps
abstrait, mais dans une temporalité concrete, marquée par
une tension constante entre ce qui a été, ce qui est et ce qui
advient. Ainsi, la temporalité est une maniere dont I'étre
humain existe dans le temps tout en étant tendu vers le
futur, influencé par son passé et engagé dans son présent.
Elle constitue une ouverture a l‘éTr‘e, une condition de
possibilité de dévoilement ontologique, et une structure
essentielle de I'existence authentique.

En résumé, le Dasein ne se contente pas d'étre dans le
temps comme un simple objet soumis a la chronologie : il est
le temps, en ce sens qu'il n'est pas extérieur a lui, mais
constitue l'une des dimensions fondamentales de son
existence. Ainsi, la temporalité inhérente au Dasein ne
saurait étre dissociée de son étre-avec, car l'existence
humaine s'inscrit toujours dans une dynamique relationnelle
au sein d'un monde partagé.

En effet, I'existence humaine ne se déploie jamais dans
I'isolement : elle est toujours co-existante, inscrite dans un
monde peuplé d'autres €tres. Comme le rappelle Aristote :
« 'homme est un animal politique » (2015 : B), c'est-a-dire un
€tre en relation. Le Dasein, en tant qu'étre-au-monde, ne
peut tre compris indépendamment de son lien ontologique
avec les autres étants. Cest dans cette interaction

o



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

constante que se joue le dévoilement de I'Etre, & travers la
relation « Dasein-étant ».

Dans sa quotidienneté, le Dasein est un « &tre-au-
monde » (Heidegger, 1986 : 115). Le monde comme englobant
le Dasein nous met en relation avec I'étant disponible, mais
aussi avec le Dasein qui constitue autrui dans sa coexistence
avec le Mitsein. Dans cet élan, Heidegger mentionne : « En
tant qu'étre-avec-autrui, I'étre-la "est” donc essentiellement
en vue d'autrui : cette affirmation est a comprendre comme
un énonce existential relatif a l'essence de I'2tre-lda».
(Ibid., : 155). Ceci donne d'entrevoir le Dasein comme jeté
dans le monde ou il croise un étant qui lui est disponible, et
par-la aussi s'ouvre a la coexistence avec autrui. Dés lors, le
Dasein ne peut se comprendre pleinement et totalement que
dans sa relation avec autrui, « la connaissance mutuelle se
fonde  sur un étre-avec-autrui originellement
compréhensif » (Ibid.,,: 158). Cette coappartenance
ontologique réveéle que l'existence humaine est
fondamentalement relationnelle, et que le sens de I'Etre se
dévoile aussi dans l'interaction avec les autres étants.

Pour terminer, 'analyse du dévoilement de I'Etre a travers
les structures existentielles du Dasein révéle la profondeur
de la pensée heideggérienne. Le Dasein, en tant qu'étre
concerné par son propre €tre, ne dévoile pas I'Etre par un
acte intellectuel, mais par sa maniére d'étre-au-monde. La
quotidienneté, I'angoisse, la finitude et la temporalité sont
autant de modalités par lesquelles le Dasein s'ouvre a la
vérité de I'éfr‘e, comprise comme aléthéia, c'est-a-dire
dévoilement. In fine, cette analyse montre que le
dévoilement n'est pas une abstraction, mais une expérience
vécue, une disposition ontologique %i engage le Dasein dans



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

une compréhension du monde. Et la temporalité, en
particulier, appardit comme la condition de sens, le cadre
dans lequel I'Etre peut se manifester. En somme, cette
étude met en lumiére le réle fondamental du Dasein dans la
révélation de I'Etre, et prépare une ouverture vers les
implications éthiques et politiques de cette ontologie, qui ne
peut rester confinée a la seule sphére de la pensée. C'est ce
que nous allons explorer dans la troisieme phase
argumentative de cet article.

3. Approche critique des enjeux éthiques et politiques liés
au Dasein comme miroir par lequel I'Etre se réflechit

La pensée heideggérienne, centrée sur le Dasein, comme
lieu privilégié du dévoilement de IEtre, a profondément
renouvelé la philosophie du XXI® siécle. Dans Sein und Zeit,
Heidegger propose une analyse du Dasein - I'€tre humain en
qu'étre-au-monde - en mettant I'accent sur la temporalité, la
finitude, et l'authenticité. Pourtant cette ontologie ne
s'accompagne pas d'une éthique explicite ni d'une théorie
politique normative. Ce silence a suscité de nombreuses
critiques et fentatives de prolongement, notamment par
Emmanuel Levinas, Hannah Arendt ou Paul Ricceur.

La question centrale qui motive la présente étude s'énonce
comme suit: dans un monde confronté A des crises
écologiques, sociales et politiques, la pensée heideggérienne
peut-elle offrir des ressources pour penser les enjeux
éthiques et politiques ? En d'autres termes, comment une
ontologie centrée sur |'existence humaine individuelle peut-
elle Etre prolongée vers une éthique de co-existence et une

olitique du soin ?
politique du soin .



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

Dans les lignes qui suivent, nous verrons auparavant
comment la pensée du Dasein peut fonder une éthique
discrete, relationnelle et existentielle, avant d'explorer ses
implications politiques, notamment a travers les concepts de
communauté, de technique et de vulnérabilité.

Pour comprendre les fondements d'une éthique chez
Heidegger, il convient au préalable d'interroger le silence
apparent de son ontologie fondamentale, qui semble reléguer
la question du rapport a autrui au second plan. Ce qui revient
a dire que la oui le silence de I'ontologie semble laisser I'autre
dans I'ombre la sollicitude émerge comme une lumiére fragile,
mais tenace, révélant, une éthique du soin, de la présence, et
du respect silencieux.

Dans Sein und Zeit, Heidegger ne propose pas une
éthique au sens classique du terme. Il ne développe pas
explicitement une éthique. Il s'intéresse a la structure
ontologique du Dasein, a sa temporalité, a son étre-pour-la-
mort, mais laisse en marge la question du rapport a autrui.
Emmanuel Levinas (1961), dans Totalité et infini, critique
cette posture: pour lui I'€thique précede l'ontologie. Le
visage de l'autre constifue une injonction morale
irréductible, qui m'arrache a@ mon étre-pour-la-mort et
m'oblige a répondre. Autrement dit, il reproche a Heidegger
de ne pas penser l'altérité comme irréductible. En ce sens,
I'ontologie heideggérienne serait insuffisante pour fonder
une responsabilité éthique. Cette critique ouvre un débat
fondamental : peut-on fonder une éthique sur une ontologie
qui ne reconndit pas pleinement l'altérité ?

Jean-Luc Nancy, dans Etre singulier pluriel, tente de
prolonger Heidegger vers une éthique de la singularité
plurielle, en instant sur le Mitsein - I'€tre-avec - comme



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

structure constitutive du Dasein. En effet, le Dasein n'est
jamais seul : il est toujours déja avec les autres (Mitsein),
dans une co-existence qui peut &tre pensée comme le
fondement d'une éthique relationnelle. L'authenticité ne
serait alors pas un repli sur soi, mais une ouverture a |'étre-
avec. Par ailleurs, dans les sociétés africaines, ou la relation
a autrui est au coeur des pratiques communautaires et des
systemes de valeurs, le silence éthique de I'ontologie
heideggérienne interroge : comment penser I'€tre-avec sans
reconnditre en fotalité la dimension morale de la co-
existence ?

Si l'ontologie fondamentale de Heidegger semble faire
I'impasse sur une éthique explicite, certaines dimensions
implicites de sa pensée, nhotamment la notion de sollicitude,
permettent d'entrevoir les prémices d'une éthique discrete
fondée sur la relation a autrui.

Soulignons au passage que Heidegger distingue deux
rapports ; la préoccupation (Besorgen) envers les choses, et
la sollicitude (Fiirsorge) envers les humains. Cette derniére
peut &tre dominatrice (prendre en charge l'autre) ou
libératrice (laisser l'autre étre lui-méme). Cette distinction
ouvre la voie a une éthique discréte, fondée sur le respect
de I'autonomie d'autrui. Dans cet élan, le Dasein authentique
ne se ferme pas a l'autre ; il ne se replie pas sur lui-méme,
mais s'ouvre a |'étre-avec, le reconndit comme un étre
également concerné par son propre étre. L'éthique
heideggérienne serait alors une éthique de la co-existence,
de la reconnaissance mutuelle, de la responsabilité partagée.
Au fait, la reconnaissance devient chez Heidegger le
fondement d'une responsabilité partagée. Dés lors, I'¢thique
heideggérienne ne repose pas sur ges principes universels,



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

mais sur une compréhension existentielle de la condition
humaine.

Si la sollicitude esquissée par Heidegger constitue une
ouverture discréte a I'éthique, c'est dans I'acceptation lucide
de la finitude que le Dasein trouve les conditions d'une
responsabilité authentique, laquelle s'exprime pleinement
dans le langage, entendu comme le lieu originaire du
dévoilement de I'Etre.

L'étre-pour-la-mort, loin d'étre une fuite vers le néant,
peut &étre interprété comme le fondement d'une
responsabilité éthique. En assumant sa finitude, le Dasein
prend conscience de la précarité de l'existence, de la
nécessité de choisir, dagir, de répondre. Cette
responsabilité n'est pas imposée de |'extérieur, mais surgit
de l'intérieur de I'existence. De cette conscience de soi de la
finitude ndt une responsabilité silencieuse, intime, que Paul
Ricceur vient éclaire en tissant les fils du soi et de l'autre
dans une éthique du soin et de la parole partagée. Dans Soi-
méme comme un autre (1990), il propose une articulation
entre I'herméneutique du soi et I'éthique de la sollicitude,
insistant sur la médiation entre le soi et I'autre. Il reconndit
I'apport de Martin Heidegger dans la compréhension de la
temporalité et de la finitude, tout en attirant I'attention sur
la nécessité d'une médiation éthique. Le Dasein, en tant
qu'étre temporel est appelé a répondre de ses actes, a
assumer ses choix, d se projeter dans un avenir commun.

En revanche, dans les sociétés africaines, ou la solidarité
communautaire et le respect des anciens structurent les
rapports sociaux, la sollicitude heideggérienne trouve un
écho dans les pratiques traditionnelles du soin et de
I'attention a autrui, souvent Tr‘ansmges par les proverbes et



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

les rites. Ainsi, dans les sociétés africaines ou la parole est
vectrice de mémoire, de sagesse et de lien social, la
sollicitude ne se déploie qu'a travers le langage, qui devient
non seulement le support de la transmission des valeurs, mais
aussi le lieu ol se noue la responsabilité existentielle, comme
I'affirme Heidegger dans sa célebre formule : « Le langage
est la maison de 'Etre. » (1976 : 13). Autrement dit, tandis
que le Dasein se projette dans le temps et assume le poids
de ses actes, c'est par le langage - souffle de I'Etre - qu'il
donne forme a sa responsabilité, en tissant les mots qui
relient les consciences.

Heidegger accorde une place centrale au langage, qu'il
considére comme la maison de I'Etre. Le langage n'est pas un
simple outil de communication, mais le berceau silencieux ol
I'Etre prend forme ou le vecteur par lequel I'Etre devient
accessible a la compréhension humaine ou encore le cadre
ontologique dans lequel [Etre se révéle. Cette conception a
des implications éthiques: parler, c'est dévoiler; c'est
prendre soin du sens ; c'est respecter la parole d'autrui. Dans
une société saturée de discours techniques, commerciaux,
idéologiques, Heidegger invite d retrouver un langage
originaire, poétique, capable de dire ['Etre. Cette éthique du
langage rejoint les préoccupations de la philosophie du
dialogue, de la littérature, de la spiritualité. Elle propose une
maniere d'€tre-au-monde fondée sur I'écoute, la parole juste
et la résonance. D'ailleurs, dans les traditions africaines, la
conscience de la finitude humaine s'inscrit dans une
temporalité cyclique, ol la parole - transmise par les anciens
- devient vectrice de mémoire collective et de la
responsabilité intergénérationnelle.

o



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

Si la pensée heideggérienne permet d'esquisser une
éthique fondée sur la sollicitude, la finitude et le langage,
elle ouvre également sur les implications politiques majeures,
en invitant d repenser notre maniére d'habiter le monde, de
co-exister et de préserver I'Etre dans sa vulnérabilité.

Heidegger introduit le concept de Mitsein pour désigner
le fait que le Dasein est toujours en relation avec autrui.
Cette structure n'est pas secondaire, mais constitutive de
I'étre-au-monde. Toutefois, Martin Heidegger ne développe
pas les implications politiques de cette co-existence. Hannah
Arendt, dans son ouvrage The Human Condition (1958),
reproche a la pensée heideggérienne de ne pas penser la
pluralité humaine, la capacité d'agir ensemble, de créer un
monde commun. Pourtant le Mitsein peut &tre interprété
comme le fondement d'une communauté ontologique, ol les
€tres humains partagent une ouverture a [Etre. Cette
communauté ne serait pas fondée sur des normes
extérieures, mais une reconnaissance mutuelle de la finitude.
Le Dasein, en assumant son &tre-pour-la-mort, peut
reconnditre la vulnérabilité d'autrui, et ainsi, fonder une
éthique de la sollicitude (Fiirsorge). Pour le reste, dans les
sociétés africaines, la communauté précéde l'individu: le
Mitsein heideggérien trouve dés lors un écho dans les
concepts traditionnels de I'2tre-ensemble, ol l'identité se
construit dans la relation, la solidarité et I'interdépendance.

Si le Mitsein permet de penser une communauté fondée
sur la co-exisetnce et la vulnérabilité, la critique
heideggérienne de la technique révéle les menaces que fait
peser une vision utilitariste du monde sur cette communauté,
en appelant a une configuration écologique du rapport a
['Etre.

)



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

Dans La question de la technigue (1958), Heidegger
analyse la technique moderne comme un mode de dévoilement
qui transforme la nature en « fonds », en stock exploitable.
Cette vision conduit d un arraisonnement du monde, o I'Etre
est réduit a I'utilité. Le Dasein en tant que révélateur de
I'Etre, peut résister a cette tendance en adoptant une
attitude méditative, respectueuse du mystére de [Etre.
Cette critique a des implications politiques majeures : elle
invite d repenser le rapport entre I'nomme et la nature, a
promouvoir des modes d'habitation fondées sur le soin, la
lenteur, la contemplation. Elle rejoint les préoccupations
écologiques contemporaines, en proposant une ontologie de
la préservation plutot que de I'exploitation.

En outre, dans de nombreuses sociétés africaines, la
modernité technique importée s'est souvent imposée au
détriment des savoirs écologiques traditionnels, aggravant la
déforestation, la pollution, la rupture des équilibres
ancestraux entre I'homme et la nature. Face a cette rupture
écologique provoquée par une modernité technique en
général déconnecté des réalités locales, il devient urgent de
repenser les modalités d'habitation du monde a partir des
savoirs endogeénes, en intégrant la vulnérabilité comme
principe structurant d'une politique du soin et de la
cohabitation durable.

Heidegger parle de I'homme comme « |'€tre qui habite »
(1958 : 228). Habiter, ce n'est pas seulement occuper un
espace, mais entretenir un rapport respectueux avec ['Etre.
Cette conception ouvre la voie d une politique de I'habitation ;
ou les institutions, les lois, les pratiques sociales seraient
orientées vers la préservation de I'écologie.

o



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

La pensée du Dasein peut &tre prolongée vers une
ontologie politique de la vulnérabilité. En effet, le Dasein est
un &tre exposé, affecté, concerné par son propre étre. En
assumant sa propre vulnérabilité, le Dasein peut accueillir
celle d'autrui. Cette reconnaissance fonde une communauté
de soin, de la solidarité, de la responsabilité partagée.
L'ontologie politique qui en découle ne repose pas sur des
idéologies, mais sur une reconnaissance de la condition
humaine. Elle invite a penser les institutions comme des
espaces d'accueil, les lois comme des médiations du vivre-
ensemble, les politiques comme les pratiques de soin du
monde. Elle rejoint les préoccupations contemporaines en
matiere de justice sociale, d'écologie, de démocratie
participative. égalemenf, dans les sociétés africaines,
I'habitation ne se réduit pas a l'occupation matérielle d'un
espace, mais s'inscrit dans une cosmologie ol la terre, les
ancétres et les vivants coexistent dans une relation de soin
et de respect. Cette vision holistique invite a penser une
politique enracinée dans la vulnérabilité partagée et la
préservation des équilibres communautaires.

En somme, la pensée heideggérienne, bien qu'elle ne
propose hi éthique ni théorie politique explicite, offre des
ressources  précieuses pour penser les enjeux
contemporains. En partant de l'ontologie du Dasein, il est
possible de fonder une éthique discrete, relationnelle,
fondée sur la sollicitude, la finitude et le langage. De méme,
les concepts de Mitsein, de technique et d'habitation
permettent de penser une politique de soin, de vulnérabilité
et de préservation et de sauvegarde. Ces prolongements ne
cherchent pas a combler un manque, mais a révéler les
potentialités d'une ontologie qui, en se centrant sur

@



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

I'existence humaine, ouvre a une responsabilité partagée et
a une co-existence respectueuse. Dans un monde en crise, la
pensée heideggérienne peut ainsi contribuer a une éthique
et une politique de I'habitation, de la reconnaissance et du
soin du monde. En outre, dans les sociétés africaines, ot la
parole, la mémoire et le lien communautaire structurent
I'existence, les intuitions heideggériennes sur le Mitsein et
I'habitation résonne avec les traditions du soin partagé et de
la cohabitation respectueuse avec le vivant. C'est pourquoi,
loin d'imposer une grille normative, la pensée heideggérienne
peut dialoguer avec les cosmologies africaines pour penser
une éthique de la vulnérabilité et une politique de
préservation, fondées sur la reconnaissance mutuelle et la
responsabilité intergénérationnelle.

Conclusion

Au terme de cette étude, le Dasein se présente comme
essentiel dans le penser heideggérien. Dans l'optique
d'explorer son rdle privilégié dans la monstration, le
dévoilement de I'é‘rr‘e, la question centrale de cette
recherche était la suivante : comment le Dasein, en tant
qu'étre concerné par son propre é&tre, permet-il le
dévoilement de [Etre, et en quoi cette révélation
transforme-t-elle notre rapport au monde et nous-mémes ?
En mobilisant l'analytique et I'herméneutique, nous avons
montré que le Dasein est le lieu originaire de révélabilité de
I'Etre. Il a en propre la possibilité de poser la question de
I'Etre. Il devient ainsi le lieu du dévoilement, le site ol ['Etre
peut se manifester dans sa vérité. La pensée heideggérienne
révele que lorsque le voile du monde se dissipe, ['Etre s'éléve,



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

nu dans sa lumiére, et laisse éclore sa vérité comme une fleur
au matin. Ce dévoilement n'est pas le fruit d'un regard
objectif, mais I'événement méme par lequel I'homme, en son
€tre-au-monde, est appelé d se tenir dans la clairiére de
I'E‘rr'e, ol la vérité advient comme non-cachée.

L'analyse ontologique de I'Etre & travers les structures
existentielles du Dasein a révélé la profondeur de pensée
heideggérienne. Cette analyse a mis en lumiére le fait que le
dévoilement n'est pas une abstraction, mais une expérience
vécue, une disposition ontologique. L'étude a aussi montré
que le Dasein, par sa maniére d'étre, ouvre un espace de
vérité (aléthéia) ou IEtre donne sens & l'existence et la
temporalité constitue le cadre du sens. La fonction
essentielle du Dasein dans le dévoilement de 'Etre ouvre la
voie d des prolongements éthiques et politiques, dépassant
le cadre strictement spéculatif de la pensée philosophique.
Bien que Heidegger ne développe pas une éthique explicite,
la structure du Dasein permet de penser une éthique de la
sollicitude, fondée sur le respect de lautre et la
reconnaissance de la co-existence (Mitsein). La critique de
la technique moderne, qui transforme la nature en « fonds »,
invite d une politique de I'habitation, fondée sur la protection
et la sauvegarde de [lenvironnement. L'ontologie
heideggérienne, loin d'@tre abstraite, peut nourrir une
pensée du vivre-ensemble, du soin, de la justice et de la
préservation du monde. Elle ouvre également la voie a une
philosophie engagée, capable de répondre aux enjeux
contemporains.

La portée socio-utilitaire de I'étude sur Le Dasein comme
révélateur de I'Etre réside dans sa capacité a éclairer les
enjeux contemporains liés a l'existence humaine, a la



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

technique et a la responsabilité éthique. En mobilisant le
concept de Dasein, cette recherche offre les outils
conceptuels pour repenser notre rapport au monde, a autrui
et a nous-mémes, dans une époque marque par la crise du
sens et la fragmentation des repéres. Elle permet
d'interroger les fondements de la subjectivité, de valoriser
I'expérience vécue comme lieu de dévoilement de I'é‘rr‘e, et
d'ouvrir des pistes pour une éthique du souci, du dialogue et
de I'engagement. Ainsi, sur le plan éthique, elle éclaire la
responsabilité existentielle, valorise l'altérité et instaure
une dynamique de sollicitude, de I'échange et de I'implication
dans le monde. Sur le plan politique, elle invité a concevoir
I'existence comme espace de transformation, ol la pensée
ontologique devient praxis. Enfin, cette étude contribue a
enrichir les pratiques éducatives, philosophiques, et sociales
en proposant une ontologie incarnée, capable de dialoguer
avec les savoirs endogénes et de nourrir une pensée critique
et contextualisée.

Par ailleurs, il sied de souligner que ['ontologie
fondamentale de Heidegger, centrée sur le Dasein comme
révélateur de I'@’rre, a marqué un tournant dans la
philosophie contemporaine. Toutefois, comparée a des
approches contemporaines comme celle de Levinas (1961),
cette étude ontologique montre ses limites. Levinas
reprochait a Heidegger de négliger [altérité et la
responsabilité éthique, en centra la pensée sur le rapport du
Dasein a lui-méme. Annah Arendt (1958) critique I'absence
de pensée politique chez Heidegger, la ot elle valorise la
pluralité et l'action collective. Derrida (1994) reproche a
Heidegger une ontologie de ['Etre qui évacue l'altérité
radicale, ignore la pluralité des 4oix, et compromet les



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

fondements d'une responsabilité éthique et politiques envers
autrui. In fine, I'ontologie heideggérienne néglige l'altériteé,
la justice et les implications éthico-politiques découlant du
devoir moral envers I'autre. En revanche, Paul Ricoeur (1990),
Michel Foucault (2001), Jean-Luc Nancy (1996), Michel
Henry (1963) prolongent la pensée du Dasein vers une
éthique de soi, une ontologie du partage ou une
phénoménologie de la vie. Dans le fond, ces penseurs
critiques ont estimé que I'approche heideggérienne du Dasein
comme dévoilement de I’é‘rre, bien qu'innovante, restait
incompléte, notamment sur les plans éthique, politique,
anthropologique. Leurs contributions permettent de
prolonger, corriger ou réorienter la pensée heideggérienne
vers une philosophie plus ouverte a l'altérité, a la corporéité
et a la responsabilité. Elles constituent une base féconde
pour un dialogue entre ontologie fondamentale et philosophie
du vivre-ensemble.

Comme recommandations, il importe, d'abord, d'intégrer
les savoirs endogenes a la pensée du Dasein dans les curricula
en sciences humaines et sociales pour favoriser des
trajectoires alternatives de penser de sorte a décoloniser
les savoirs dominants hérités de la colonisation ; ensuite, de
promouvoir une lecture contextualisée de Martin Heidegger
adaptée aux réalités africaines pour enrichir les débats
ontologiques locaux ; enfin, encourager I'éthique africaine du
Dasein dans les politiques publiques, en valorisant les
ressources et les cosmologies locales.

Pour clore, notre étude sur le Dasein comme révélateur
de I'Etre dans le penser heideggérien s'inscrit dans une
ontologie fondamentale qui rompt avec la métaphysique
classique. Heidegger y propose une ‘;econfigur'aﬁon du sujet



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

philosophique : le Dasein, en tant qu'étre concerné par son
propre €tre, devient le lieu originaire du dévoilement de
['Etre. Cette approche se distingue de la pensée cartésienne,
ol le sujet est défini par la conscience, et de la tradition
kantienne, centrée sur les conditions de possibilité du savoir.
Contrairement a ces visions, le Dasein est défini par son
€tre-au-monde, sa temporalité, sa finitude et sa capacité de
se dévoiler dans I'expérience vécue. Toutefois, cette étude
reste théorique et gagnerait A approfondir I'aspect
contextualisation dans les réalités africaines. Malgré ces
limites, I'étude est pertinente, car elle éclaire la crise de
sens contemporaine, valorise |'authenticité existentielle et
propose une base ontologique pour repenser les enjeux
éducatifs, sociaux et politiques actuels.

En ouverture, I'étude du Dasein comme révélateur dans la
pensée heideggérienne met en lumiére une ontologie ot
I'existence humaine devient le lieu privilégié de la
monstration, la manifestation de I'Etre. En assumant sa
finitude, son étre-au-monde et sa capacité a se projeter, le
Dasein ne se contente pas d'exister: il rend possible la
compréhension de I'Etre lui-méme. Penser le Dasein, c'est
penser I'homme dans sa responsabilité d'étre, dans son
rapport au monde et sa capacité a transformer ce monde a
partir de la vérité de ['Etre. De plus, dans les traditions
africaines, ou I'étre humain est pergu comme médiateur
entre les vivants, les ancétres et la terre, penser le Dasein
revient d reconnditre cette responsabilité ontologique de
préserver ['équilibre du monde et d'agir selon la vérité
transmise par les paroles héritées et les pratiques rituelles.

o



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

Références bibliographiques

ARISTOTE, 1991. Métaphysique, tome II, Paris, Vrin
BACHELARD Gaston, 2000. La Formation de lesprit
scientifigue, Paris, Vrin

BARGUET Paul, 1967. Le livre des Morts des anciens
Egyptiens, Paris, Cerf

BICKEL Suzanne, 1994. La cosmologie égyptienne, Zurich,
Université de Zurich

DASTUR Frangoise, 2011. Heidegger et la question du
temps, Paris, PUF

DESCARTES René,1992. Discours de la méthode, Paris,
Flammarion

HEIDEGGER Martin, 1992. Lettre sur I'humanisme, Paris,
Aubier

HEIDEGGER Martin, 1986. Etre et Temps, Paris, Gallimard
HEIDEGGER Martin, 1976. Acheminement vers la parole,
Paris, Gallimard

HEIDEGGER Martin, 1968. Questions I et II, Paris,
Gallimard

HEIDEGGER Martin, 1966/1976. Questions III et IV,
Paris, Gallimard

HEIDEGGER Martin, 1958. Essais et conférences, Paris,
Gallimard

POUBLANC Franck, 2024. Etre et Non—EAtre, Nantes, Pleins
Feux

RABELAIS Francois, 1993. Pantagruel, Paris, Flammarion
RUSS Jacqueline, 2011. Panorama des idées philosophiques,
Paris, Armand Colin

o



Revue Fulbright- Afrique Décembre 2025

TRICOT Jean, 1983. La métaphysique d'Aristote, Paris,
Vrin

WORMS Frédéric et JANKELEVITCH Vladmir, 2017. La
mort, Paris, Flammarion



