La Doctrine Trinitaire a ’Epreuve du Judaisme et de
I’Islam

Mlan Kouakou Pierre ANZIAN

Maitre-Assistant

UCAO-UUA /Institut Saint Thomas d’Aquin a Yamoussoukro
anzian2009@yahoo.com

Résumé

Cet article examine les défis posés au dogme chrétien de la Trinité par les
monothéismes du judaisme et de l’islam, en soulignant leur opposition fondamentale
a tout concept de Dieu en plusieurs personnes, qui est pergue comme une forme de
polythéisme ou une remise en question de | 'unicité divine. L 'interrogation au ceeur de
la présente recherche théorique et fondamentale est la suivante : comment le principe
de ['unicité absolue de Dieu dans le judaisme et ['islam (I 'unicité de Dieu) se heurte-
t-il a la doctrine chrétienne de la Trinité, et quelles sont les conséquences de ce conflit
théologique sur la compréhension de Dieu, de Jésus-Christ et la reconnaissance des
autres monothéismes ? En mobilisant [’approche comparative comme méthodologie,
nous avons analysé en quoi la Trinité est percue comme un défi direct a la notion de
Dieu en tant qu’unité indivisible, une foi commune aux trois grandes religions
monothéistes. Le judaisme et l'islam, qui sont des monothéismes stricts, affirment
['unicité radicale de Dieu (Dieu = Adonai en hébreu, Tawhid en islam). Pour ces
religions, le concept trinitaire, ou le Dieu unique est manifesté en trois personnes
distinctes (Pere, Fils, et Saint-Esprit), est une déviation inacceptable de ['unicité
divine d’ou leur irrecevabilité et rejet de la Trinité. Au demeurant, [’article met en
évidence que 1’épreuve n’est pas une condamnation globale, mais un échange
théologique centré sur l'unicité de Dieu. Cette confrontation favorise une meilleure
connaissance et un fécond dialogue interreligieux, aidant ainsi a prévenir les conflits
et a promouvoir la coexistence pacifique entre les différentes confessions religieuses.

Mots-clés : Christianisme, Dialogue interreligieux, Judaisme, Islam, Trinité.

Abstract

This article examines the challenges posed to the Christian dogma of the Trinity
by the monotheistic religions of Judaism and Islam, highlighting their fundamental
opposition to any concept of God in multiple persons, which is perceived as a form of
polytheism or a questioning of divine uniqueness. The question at the heart of this
theoretical and fundamental research is as follows: how does the principle of the
absolute uniqueness of God in Judaism and Islam (the oneness of God) clash with the
Christian doctrine of the Trinity, and what are the consequences of this theological
conflict on the understanding of God, Jesus Christ, and the recognition of other
monotheistic religions ? Using a comparative approach as our methodology, we

191




analyzed how the Trinity is perceived as a direct challenge to the notion of God as an
indivisible unity, a belief shared by the three major monotheistic religions. Judaism
and Islam, which are strict monotheistic religions, affirm the radical uniqueness of
God (God = Adonai in Hebrew, Tawhid in Islam). For these religions, the Trinitarian
concept, in which the one God is manifested in three distinct persons (Father, Son,
and Holy Spirit), is an unacceptable deviation from divine unity, hence their rejection
of the Trinity. However, the article highlights that the challenge is not a blanket
condemnation but a theological exchange focused on the oneness of God. This
confrontation promotes greater understanding and fruitful interfaith dialogue,
thereby helping to prevent conflict and promote peaceful coexistence between
different religious denominations.

Keywords : Christianity, Interfaith Dialogue, Judaism, Islam, Trinity.

Introduction

Le concept de « Dieu » est une question controversée en théologie
des religions. Le théologien Claude Geffré (1985a : 141) affirme que
«le mot ‘“ Dieu”” désigne la réalité mystérieuse que les hommes
cherchent a tatons depuis les origines.» Dans cette quéte, «le
monothéisme désigne la forme de religion selon laquelle il n’existe
qu’un Dieu unique » laisse-t-il entendre (1985b : 576). Selon I’histoire
des religions, le polythéisme se présente comme I’ancétre du
monothéisme. Il est donc la religion primitive. Cependant, le passage
du polythéisme, qui reconnait plusieurs dieux, au monothéisme, qui
croit en un seul dieu, n’est pas une évolution linéaire naturelle, mais
une révolution religieuse initiée en particulier par le peuple hébreu
sous Moise qui regoit au Buisson ardent la Révélation du nom de Dieu,
le tétragramme YHWH (Ex 3, 15) et qui a posé les bases des religions
du judaisme, du christianisme et de 1’islam. Le passage du polythéisme
au monothéisme est un processus complexe et long, marqué par le
développement du judaisme, puis du christianisme et de I’islam, qui
ont tous émergé dans un contexte de croyances polythéistes. Cette
transition s’est caractérisée par I’affirmation d’un dieu unique, tout-
puissant et créateur, s’opposant aux dieux multiples et spécifiques du
polythéisme du Moyen-Orient, il y a environ plus de 2000 avant J.-C.
Abraham, considéré comme le pére du monothéisme a joué un réle
crucial dans cette transition. L’histoire des religions montre que ce
passage, loin d’étre un événement soudain, fut un processus graduel,
parfois violent, de négation des dieux antérieurs et d’instauration

192




d’une croyance exclusive en un seul dieu, comme illustré par les
réformes d’Akhenaton en Egypte ou celles menées par les prophétes
d’Israél.

Par ailleurs, Jean-Louis Vieillard-Baron (2017 : 369) rapporte
que « le monothéisme et le polythéisme ont en commun de s’opposer
au panthéisme. » Pour Henri Bergson (2013: 211),
« le polythéisme proprement dit, avec sa mythologie, implique  un
monothéisme latent, ou les divinités multiples n’existent que
secondairement, comme représentatives du divin. » Frangois Schmidt
(1985 : 88) fait remarquer que « des exégetes protestants comme
Wellhausen, Reuss ou Gunkel inscrivaient le passage du polythéisme
au monothéisme au cceur du Livre révélé ». Ce passage représente un
refus du culte des dieux multiples, une affirmation de la souveraineté
d’un Dieu unique et tout-puissant. Le judaisme, le christianisme et
I’islam sont les principales religions qui en sont issues et se sont
développées sur une base de rejet du polythéisme environnant.

Toutefois, il importe de souligner que le judaisme, le christianisme
et I’islam sont les trois religions abrahamiques qui partagent la foi en
un Dieu Unique, mais des compréhensions radicalement différentes de
Sa nature. La tradition juive est la premiére religion monothéiste. Le
christianisme et I’islam sont les deux autres religions monothéistes qui
ont suivi, enracinant la croyance au Dieu Unique dans la culture et
I’histoire de leurs peuples. Ces trois religions n’ont pas la méme
maniére de se rapporter au divin, pas les mémes rites, pas les mémes
textes de références, pas la méme révélation. Le judaisme fonde sa
croyance sur le monothéisme strict, exprimé dans la priére du Shema
Israél (Dt 6, 4)!, qui affirme I’unicité absolue de Dieu. Quant au
christianisme, il affirme la foi en un seul Dieu en trois personnes : le
Pere, le Fils (Jésus Christ) et le Saint-Esprit, une doctrine qui inclut
I’incarnation de Dieu en Jésus. Cette foi est dite « trinitaire ». Ce qui
revient a dire que le christianisme confesse la foi en la Trinité, ¢’est-
a-dire un Dieu Un et Trine. En d’autres termes, la Trinité se présente
comme le pilier de la foi chrétienne et sa singularité par rapport au
judaisme et I’islam. Concernant la religion islamique, elle professe
I’unicité absolue de Dieu (Allah) avec le concept de Tawhid, qui

! Ecoute, Israél : le Seigneur notre Dieu est I'Unique. Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cceur, de
toute ton 4me et de toute ta force.

193




rejette toute association a Dieu (Shirk), une conception qui inclut
naturellement le refus de la Trinite chrétienne.

Pour le judaisme, la foi en Dieu trinitaire est une forme de
polythéisme ou de trithéisme qui contredit le principe de respect de
I’unicit¢ de Dieu, et donc en opposition frontale avec leur
monothéisme strict et I’indivisibilité de Dieu. En ce sens, Peter Ochs
(2003 : 133) rapporte : « Pour les théologiens juifs médiévaux, de
Maimonide a Crescas, la doctrine chrétienne du Dieu trinitaire
transgresse le monothéisme rabbinique, car elle implique une doctrine
de Shituf, association d’autres étres a la divinité de Dieu). Louis Gardet
souligne qu’en Dieu, il n’y a point de « creux ». Il est « sans mélange
d’aucune sorte, sans possibilité de divisions en partie », mentionne-t-
il. (1970 : 56). A la question de savoir si I’on a affaire au méme Dieu
dans la Bible et le Coran, Kenneth Cragg (1964 : 35) propose de
distinguer entre le sujet et le prédicat dans la comparaison. Pour lui, il
s’agit du méme Dieu-Sujet, mais pas le méme « contenu » puisque le
Dieu du Coran n’est pas « Dieu et Pere de notre Seigneur Jésus-
Christ (Ep 1, 3) » de la foi chrétienne. De nombreux textes du Coran
affirment que Dieu n’a pas de lien « familial » avec les humains (Q
19. 88. 92 ; etc.).

Il ressort de tout ce qui précéde que la foi trinitaire, en tant que
fondement du christianisme, pose un défi théologique fondamental
aux monothéismes du judaisme et de 1’islam. Ce qui veut dire qu’aux
yeux des juifs et des musulmans, I’affirmation de la pluralité des
personnes divines dans le christianisme, qualifiées de “Trinité”,
risquent de contredire le monothéisme radical qu’ils professent et qui
est central a leur identité religieuse. Deés lors, I’objectif de cette étude
est d’appréhender comment ces religions pergoivent la Trinité. Quant
a I’objectif spécifique, il voudrait saisir comment la conception méme
d’un Dieu en trois personnes (et I’incarnation du Fils) remet en cause
leurs croyances fondamentales sur ’unicité et 1’indivisibilité de Dieu,
créant un fossé théologique qui impacte la relation entre ces religions
et la reconnaissance mutuelle.

Au regard de ces objectifs, la question qui oriente et guide la
présente recherche théorique et fondamentale s’énonce comme suit :
comment le principe de I’unicité absolue de Dieu dans le judaisme et
I’islam (I’unicité de Dieu) se heurte-t-il a la doctrine chrétienne de la
Trinité, et quelles sont les conséquences de ce conflit théologique sur

194




la compréhension de Dieu, de Jésus-Christ et la reconnaissance des
autres monothéismes ?

Pour résoudre cette problématique, nous recourons a une approche
comparative rigoureuse, centrée sur [’analyse des doctrines
fondamentales comme le monothéisme et la nature de Dieu en utilisant
des cadres conceptuels pour comprendre leurs divergences
théologiques et éviter le syncrétisme. Cette méthode nécessite une
distinction entre les croyances de chaque religion et une exploration
des points de contact ou de confrontation, comme la position de Jésus,
pour mieux cerner les enjeux de leur dialogue interreligieux.

Le présent article scientifique, structuré en quatre parties, explore
la maniére dont la différence théologique fondamentale influence les
relations interreligieuses, la question de la révélation et le réle de
Jésus. La premiére partie établit les fondements théologiques de la
Trinité et son caractere distinctif. La deuxiéme partie présente le
dogme trinitaire comme une incompatibilité avec la foi juive. La
troisieme partie expose le rejet de la doctrine trinitaire par le Coran et
la théologie islamique. La quatriéme partie met en lumiére les
perspectives d’un dialogue théologique fécond entre Juifs, Chrétiens
et Musulmans.

Aprés cette annonce du plan de notre argumentation, il sied
d’aborder le premier axe de notre article dans les lignes qui suivent.

1. Le fondement théologique de la Trinité et son caractere
distinctif

Bien que I’Ancien Testament ne contienne pas le terme ““Trinité’,
il établit les bases du monothéisme strict et de la présence active de
Dieu. Le livre de la Genése affirme un Dieu Unique, transcendant et
créateur de tout I’univers. La formule « Faisons I’homme a notre
image (Gn 1, 26-27) » est considérée comme une indication de la
pluralit¢ divine au sein d’un seul Dieu. L’Ancien Testament
mentionne aussi la Parole de Dieu (logos) et I’Esprit de Dieu agissant
dans la création (Gn 1, 2) et dans la vie du peuple. Dieu est présenté
comme le Pére de son peuple, établi dans I’alliance avec Abraham (Gn
12, 1-4) et Moise (Ex 24, 8 ; Ex 34, 27-28). Le terme ‘Pére’’ est une
image de sa souveraineté et de sa relation avec son peuple (Dt 14, 2 ;
Jos 24,24 ; Ps 29,11 ; Ps 39 ; Ps 43, 4 ; Ps 149).

195




Le Nouveau Testament révéle la pleine manifestation du Fils,
Jésus-Christ, comme Dieu venu parmi les hommes (Jn 1, 14). La
naissance virginale (Lc 1, 26-34), les miracles (Lc 8, 40-56 ; Jn 2, 1-
11; Jn 11, 1-44) les enseignements (Lc 9, 18-22; Jn 3, 14) et la
résurrection de Jésus (Jn 11, 25-26) sont considérés comme des
preuves de sa nature divine, de son union avec le Pére. Jésus se
présente comme le Fils unique du Pére (Mt 11, 27 : Jn 1, 18 : Jn 14,
9), témoignant de son égalité divine et de sa mission de salut pour
I’humanité. Les paroles de Jésus dans I’Evangile de Jean, comme
« Moi et le Pére sommes UN » (Jn 10, 30), sont cruciales pour
comprendre I’unité de nature entre le Fils et le Pére. Le Nouveau
Testament met aussi en lumiére le rdle du Saint-Esprit, agent de Dieu
dans le monde et dans la vie des croyants. L’Esprit est mentionné lors
du baptéme de Jésus, ou il descend sur lui comme une colombe (Mt 3,
16), indiquant la relation entre le Fils et I’Esprit. Jésus promet
d’envoyer I’Esprit Saint, le ‘“Paraclet’” (ou Consolateur), aprés son
ascension (Jn 14, 16-17), comme un guide pour les disciples.
L’événement de la Pentecdte marque I’effusion de I’Esprit sur les
Apotres, leur donnant force et révélation pour la mission de I’Eglise
(Ac1,8;2, 1-47).

Concernant I’élaboration du dogme trinitaire, il convient de noter
gue la doctrine de la Trinité n’est pas une invention, mais une réponse
progressive a la Révélation de Dieu dans son histoire comme Pére a la
création, Fils a I’Incarnation et Esprit Saint a la Pentec6te. Le terme «
Trinité » vient du latin Trinitas et a été utilisé pour la premieére fois par
le théologien Tertullien vers le I1° siécle. Le mot Trinité n’est pas dans
la Bible. Ainsi, le concept de Trinité est extrabiblique, mais la réalité
est biblique. Par ailleurs, la doctrine trinitaire s’est formée au fil des
siécles grace aux écrits des Péres de I’Eglise pour expliquer la nature
de Dieu. Des formules comme celles présentes dans le Credo de Nicée
(325) affirment la divinité du Fils et I’unité de Dieu, cherchant a
concilier la foi en un Dieu unique avec I’expérience de Jésus-Christ et
de I’Esprit Saint. La doctrine trinitaire souligne qu’il y a un seul Dieu,
une seule nature divine, mais qui se manifeste en trois personnes
distinctes et inséparables : le Pére, le Fils (Jésus) et le Saint-Esprit.
Pour le christianisme, la Trinité est considérée comme un « mystére
de la foi », une vérité qui dépasse la seule compréhension de la raison
humaine.

196




En somme, la doctrine de la Trinité professant I’existence d’un seul
Dieu en trois personnes — le Pére, le Fils et le Saint-Esprit — est le coeur
de la foi chrétienne, bien que le mot ““Trinité’” n’apparaisse pas dans
la Bible. Son élaboration est progressive, s’appuyant sur des
fondements bibliques tirés de I’ Ancien et du Nouveau Testaments, ol
Dieu se révéle de plus en plus pleinement, culminant dans la personne
de Jésus-Christ comme incarnation de Dieu et du don et I’action de
I’Esprit Saint comme prolongement de 1’ceuvre salvifique. Des
passages comme la création (Gn 1, 2 ; Gn 1, 26-27), les alliances avec
Abraham (Gn 12-22), le baptéme de Jésus (Mt 3, 13-17), et les
enseignements de Jésus sur sa relation avec le Pére (Jn 1, 1-14 ; Jn 10,
30; Jn 16, 28) et I’envoi de I’Esprit (Jn 14, 15-26), ont permis aux
premiers chrétiens de comprendre et de formuler cette foi en un Dieu
Unique en trois personnes. La foi en la Trinité repose sur I’idée que la
Bible révéle progressivement un Dieu Unique qui est a la fois Pére,
Fils et Saint-Esprit. L’élaboration de cette doctrine est le résultat d’une
longue réflexion théologique pour articuler la fagon dont ce Dieu
Unique se révele et agit a travers le monde. In fine, Dieu Trinité se
décline a la fois comme Pére, Fils et Saint-Esprit. L’Incarnation du
Fils en Jésus-Christ est un acte divin unique. Et la Trinité est le pilier
de la foi chrétienne et sa singularité par rapport a d’autres
monothéismes repose dans I’affirmation d’un Dieu Un et Trine,
expression de 1’unicité et de la pluralité en Dieu. Quel regard porte la
foi juive sur ce Dieu Un et Trine du christianisme ?

Dans les lignes qui suivent, nous exposerons la position du
judaisme sur la question. Celle-ci constitue le deuxiéme axe de notre
article.

2. Le dogme trinitaire : une incompatibilité avec la foi juive

Le Messie Crucifié est un scandale pour les Juifs selon 1 Co 1, 23,
mais, plus encore, est la confession de foi en Dieu Trinité. Grosso
modo, trois raisons fondamentales semblent militer en faveur de la
doctrine trinitaire comme étant incompatible, scandaleux et objet de
rejet pour la théologie juive. Il s’agit de la divinité de Jésus,
I’indivisibilité en Dieu et la messianité de Jésus.

Le premier point d’achoppement entre la foi juive et Ie
christianisme est I’identité de Jésus. La foi chrétienne affirme

197




clairement que Jésus est de nature divine. Par conséquent, il est Dieu
au méme titre que le Pére. Mais cette croyance en la divinité de Jésus
est incompatible, selon la théologie hébraique, avec la Torah. En effet,
le judaisme rejette la divinité de Jésus en ce sens qu’elle est contraire
au monothéisme. Il enseigne qu’il est hérétique pour un homme de se
proclamer Dieu, ou partie de Dieu, ou le fils réel de Dieu. Le Talmud
de Jérusalem (Taanit 2 :1) I’indique explicitement : « Si un homme te
dit - ““Je suis Dieu ”’, il ment.» Pour Thierry Murica (2014 : 614-615),
ce passage Vvise justement la proclamation chrétienne de Dieu Trinité.

Dans son ceuvre Une histoire des Juifs, I’historien Paul Johnson
décrit le schisme entre les Juifs et les chrétiens, causé par une
divergence sur ce principe : « A la question, Jésus est-il Dieu ou un
homme ?, les chrétiens répondent : les deux. Aprés l'an 70, leur
réponse a toujours été unanimement et de plus en plus emphatique.
Ceci a conduit inévitablement a une rupture avec le judaisme.» (1989 :
367). Dire que Dieu prend une forme humaine en la personne de Jésus,
c¢’est un scandale pour la foi juive. Car Dieu est incorporel. Il n’assume
aucune forme. Dieu est éternel, donc il serait au-dessus du temps.
Aussi, est-il infini, donc il serait au-dela de I’espace. La transcendance
ne peut habiter un corps humain. Ce qui voudrait dire que Dieu, le Trés
haut, ne peut s’incarner, naitre et mourir. Comme le dit la Torah,
« Dieu n’est pas un mortel.» (Nb 23, 19)

Pour la théologie juive, donner a Dieu une forme humaine, c’est
réduire, diminuer a la fois son unité et sa divinité. Dans le fond, le
judaisme rejette 1’Incarnation du Verbe de Dieu. En fait, dans la
pensée juive, il est impossible a Dieu de devenir un homme. Aussi
rejette-t-elle I’idée chrétienne d’une naissance par la Vierge Marie. En
effet, celle-ci serait dérivée du verset 14 du chapitre 7 du livre du
prophéte Isaie, qui parle d’une «alma» enceinte, qui donnera
naissance a un fils. Le mot « alma » a toujours été traduit par jeune
femme, mais les théologiens chrétiens vinrent des siécles plus tard, et
le traduisirent par le terme de « Vierge ». De ce fait, la naissance de
Jésus pouvait alors étre conforme aux idées paiennes du premier
siécle, qui pensaient que les mortels pouvaient étre fécondés par des
dieux.

L’autre point d’achoppement entre le judaisme et la foi chrétienne
est I’indivisibilité en Dieu. Le monothéisme juif postule 1’unicité de

198




Dieu dont le Shema Israél est I’expression de la confession. La Torah,
qui est le fondement de ce monothéisme strict, exclut un Dieu
trinitaire. Le Shema Israél, « Ecoute Israél, le Seigneur notre Dieu est
[’Unique » (Dt 6, 4), se révéle comme la plus parfaite illustration. Or,
le christianisme confesse a la fois une unicité et une tri-unité de Dieu.
Pour la théologie juive, la confession de la tri-unité de Dieu est
irrecevable parce qu’elle introduit en Dieu la multiplicité, la pluralité.
En effet, le Dieu d’Israél, YHWH, se caractérise fondamentalement
par son unicité d’étre. Ainsi, il n’est nullement divisé. Donc, il ne peut
y avoir en lui la fragmentation, ¢’est-a-dire la multiplicité. En ce sens,
la confession de la tri-unité de Dieu équivaudrait, selon la théologie
juive, a une idolatrie dans le plein sens du terme. Il ressortirait dés lors
qu’il n’est nullement possible pour la foi juive d’accepter la pluralité
en Dieu, sans trahir la Torah. En tant que principe indivisible, Dieu ne
peut se décliner en trois Personnes : le Pére, le Fils et I’Esprit Saint.
Au demeurant, la confession de foi en la Trinité de Dieu est
incompatible avec la foi juive, donc irrecevable comme doctrine.
L’idée de Dieu comme une Trinité serait hérétique, c’est-a-dire en
opposition frontale avec le monothéisme strict, et donc assimilée a du
polythéisme. La doctrine trinitaire serait donc contraire a la foi
monothéiste. Enfin, le dernier point d’achoppement entre la foi juive
et la théologie chrétienne est la messianité de Jésus. En effet, la
théologie juive rejette Jésus comme étant le Messie parce qu’il n’a pas
non seulement accompli les prophéties messianiques, mais encore
moins rempli les critéres attribués au Messie. En outre, les versets
bibliques se référant a Jésus seraient des erreurs de traduction. Et en
dernier ressort, la croyance juive se fonde sur une révélation nationale.

Dans le fond, I’irrecevabilité de la messianité de Jésus par la
théologie juive vient du fait que I’idée du Messie juif est différente du
Jésus chrétien. Car les Juifs pensent que Jésus ne correspondrait pas
aux prophéties messianiques énoncées dans 1’Ancien Testament, qui
établissent les criteres pour la venue du Messie. Selon les maitres du
Talmud, il n’existe aucune preuve que Jésus a été effectivement le
Messie attendu par Israél. La promesse messianique inclut des
bienfaits comme la paix parfaite et I’unité entre les hommes, I’amour
et la vérité, la connaissance universelle et un bonheur absolu, mais
Jésus n’a réalisé aucune de ces prophéties. Il apparait donc que 1’un
des motifs du rejet de Jésus-Christ par les Juifs fut la non-réalisation

199




des prophéties messianiques. De plus, la présentation du Messie
comme étant « le Fils de Dieu » apparait scandaleux et totalement
inacceptable par la foi juive. Les Juifs refusent également de voir que
YHWH, le Dieu d’Israél, a rejeté le peuple, les Hébreux par d’autres
enseignements, et que la Torah a été remplacée par une nouvelle Loi
ou un Nouveau Testament. Du reste, les textes autorisés du judaisme
rejettent Jésus-Christ en tant que Dieu, étre divin, intermédiaire entre
les hommes et Dieu ou Messie. Au fond, les Juifs voient dans la
théologie chrétienne une trahison du christianisme par rapport a la
pensée biblique. C’est d’ailleurs ce que tente de souligner
I’universitaire américaine Susannah Heschel (2005 : 187) dans cette
affirmation :

Pendant deux mille ans, les Juifs ont rejeté les
affirmations selon lesquelles Jésus correspond aux
prophéties messianiques de la Bible hébraique, ainsi
que les affirmations dogmatiques le concernant émises
par les péres de I’Eglise, ¢’est-a-dire qu’il est né d’une
vierge, qu’il est le fils de Dieu, qu’il fait partie d’une
Trinité divine et qu’il est ressuscité aprés sa mort....
Pendant deux mille ans, un veeu central du christianisme
a été d’étre un objet de désir de la part des Juifs, dont la
conversion aurait montré leur acceptation du fait que
Jésus remplit leur propre prophétie biblique.

Dans la méme veine, le Rabbin Stephen Wylen se montre trés
incisif dans son regard sur la foi chrétienne. Pour lui, le christianisme,
doctrine émanant de Jésus, est sans aucun lien avec la foi juive. Dans
cette perspective, il a écrit : « ...la doctrine de Jésus était et restera
étrangere a la pensée religieuse juive.» (2000 : 75). Quant au Rabbin
Aryeh Kaplan, il estime que la théologie chrétienne est une
modification radicale des concepts fondamentaux du judaisme a
I’exception de 1’idée de Messie qu’elle rattache a Jésus-Christ. Nous
pouvons lire dans son ceuvre intitulée Anthologie : « A part sa
croyance en Jésus comme le Messie, la chrétienté a modifié de
nombreux concepts parmi les plus fondamentaux du judaisme.»
(1991 : 264)

200




En somme, au regard de la théologie juive, la croyance en la
divinité de Jésus et a son statut de prophéte de Dieu, a la messianité
du Christ et a la Trinité de Dieu, est incompatible avec les principes
traditionnels juifs. Pour la foi juive, le Shitouf (le fait d’associer a
Dieu) équivaut a une idolatrie dans le plein sens du terme. Il n’est pas
possible pour un Juif d’accepter Jésus comme la figure du Dieu fait
homme, sans trahir le judaisme. Au demeurant, comme I’affirme le
Rabbin John Rayner (1998 : 187), « la christologie du christianisme,
[’ensemble des doctrines concernant le Fils de Dieu qui €St mort sur
la croix pour sauver I’humanité du péché et de la mort, sont
incompatibles avec le judaisme, et en rupture avec /’hébraisme qui
précédait.»

A ces diverses accusations, la foi chrétienne rétorque que
I’incarnation est une réalité qui s’est réalisée dans la personne de
Jésus, le Verbe divin, I’Emmanuel. Sorti du sein du Dieu créateur,
Jésus est Dieu comme le Pére. Car il est la parfaite manifestation du
Pére. Cette auto-communication de Dieu éclaire, en effet, ’homme sur
lui-méme, sur Dieu et le cosmos.

Par ailleurs, la foi chrétienne soutient que Jésus-Christ est le
plérdme de la Révélation. De ce fait, la théologie chrétienne reconnait,
a la rigueur, la place, la fonction et la légitimité du judaisme d’avant
Jésus-Christ, a titre de préparation et d’annonce du christianisme. En
revanche, elle a du mal a définir le réle du judaisme apres 1’événement
incarnationnel de Jésus dans le réel Palestinien. Et toutes les relations
d’amitié judéo-chrétiennes, qui se manifestent aujourd’hui,
n’empéchent pas que le christianisme considére que le judaisme
d’aprés Jésus est aveugle puisqu’il n’a pas voulu reconnaitre Jésus-
Christ.

Le regard du judaisme sur la foi trinitaire a mis en lumiére les
points doctrinaux du christianisme qui entrent en conflit avec la
théologie juive. Le dogme de la Trinité et I’affirmation que Jésus est
Dieu sont des éléments fondamentaux qui distinguent le christianisme
et le judaisme. Celui-ci insiste sur 1’unicité absolue de Dieu, le
monothéisme strict, tel que révélé dans 1’Ancien Testament.
Cependant, certains courants du judaisme antique ont nuancé cette
opposition, explorant des notions d’une nature divine complexe ou de
la présence de plusieurs personnes divines, comme [’atteste
I’interprétation de certains passages de la Bible hébraique. Au-dela de

201




ces divergences, Juifs et chrétiens se réclament de la foi monothéiste
comme les musulmans. C’est un point de contact qui ouvre sur le
dialogue des religions. Ce qui revient a dire que malgré les
divergences théologiques, la reconnaissance de cette filiation
commune et le respect des croyances de I’autre peuvent constituer un
terrain fertile pour un dialogue interreligieux. En outre, les deux
religions sont abrahamiques et partagent la Bible hébraique (I’ Ancien
Testament) comme fondement de leur foi, ce qui crée un lien
historique et spirituel.

La confrontation entre le judaisme et la doctrine de la Trinité est
un terrain fertile pour comprendre le monothéisme islamique. Quelle
est la pensée de la foi musulmane concernant la Trinité ? En d’autres
termes, qu’est-ce que disent le Coran et la théologie islamique au sujet
de la doctrine de la Trinité ?

Dans les lignes qui suivent, nous exposerons la position de 1’islam
sur la question. Celle-ci constitue le troisieme axe de notre article.

3. Le rejet de la doctrine trinitaire par le Coran et la théologie
islamique

L’islam critique séverement la foi chrétienne en la Trinité et
présente deux rejets majeurs de la confession de foi en la Trinité :
I’affirmation « Trois » et la filiation divine du Christ condamnées
comme deux formes d’associations par le Coran.

La confession de foi au Dieu Trinité que le christianisme reconnait
comme étant un seul Dieu en Trois Personnes distinctes, le Pére, le
Fils et I’Esprit Saint est rejetée par 1’islam qui reproche aux chrétiens
de pratiquer le péché de I’association. Celle-ci consiste a associer a
Allah une autre entité, une autre personne, une autre chose. Le Coran
considéere les chrétiens comme des associateurs. Pour
I’islam, 1’association est le plus grand crime pour le musulman, c¢’est
méme d’aprés la sunna un des péchés irrémissibles. « Allah ne
pardonne pas qu’on lui associe [d’autres dieux] » Q (S 4, V 48). En
clair, le Coran récuse I’affirmation « Trois » (Thalatha) par rapport a
Dieu. Pour la théologie islamique, la Trinité est 1’équivalent d’une
forme de polythéisme, une sorte de trithéisme de fait : « Ne dites pas
“Trois *". Cessez ! Ce sera meilleur pour vous. Allah n’est qu’un
Dieu unique. Il est trop glorieux pour avoir un enfant... » Q (S 4,

202




V171). Du reste, la Trinité, ensemble de trois « éléments », est un
mélange hétérogéne composé de Dieu d’une part, mais donc aussi de
deux autres étres, qui pourraient étre des humains.

La foi musulmane rejette cette conception de Dieu comme « Trois
en un » en disant : « (Rappelle) le moment ou Allah dira : ““ O “Isd, fils
de Maryam, est-ce toi qui as dit aux gens : Prenez-moi, ainsi que ma
mere, pour deux divinités en dehors d’Allah ? >>» Q (S 5, V116). La
Shah&dah qui proclame L& iléha illa Allah (il n’y a point de divinité
en dehors d’Allah) fonde 1’accusation des chrétiens d’associer a
’unique divinité de pseudo-divinités que seraient ‘Isd et Maryam. A
la question de savoir si Dieu serait le troisieme d’une triade, le Coran
répond : « sont également mécréants ceux qui disent : “‘Allah est la
troisieme personne de la Trinité *’ alors qu’il n’y a qu'un seul Dieu »
Q (S 4, V73). Le Tawhid (I’unicité) est en contradiction avec la
Trinité.

Concernant la f
iliation divine de Jésus, la théologie islamique la condamne également
comme étant une association. Le rejet par le Coran de la filiation
divine du Christ est maintes fois répété dans 1’affirmation : « Dieu
n’engendre pas et n’a pas été engendré.» Q (S 112, V3) Le Coran ne
reconnait en Dieu aucun fils et rejette 1’idée ou la mention d’une
présence autre que celle de Dieu dans 1’acte de création. « Dieu n’a
aupres de Lui aucun fils, et n’a aucune divinité a Ses cétés sinon,
chaque divinité aurait pris avec elle ce qu elle avait crée, et certaines
d’entre elles se seraient élevées au-dessus des autres.» Q (S 23, V91).
Pour la théologie islamique, «sont mécréants ceux qui disent :
Allah, c’est le Messie, fils de Marie !”” » Q (S 5, V17). Ainsi, il en
découle que la foi en la Trinité consisterait a élever un homme au rang
de Dieu. Dés lors, les chrétiens auraient déifié le Messie, fils de Marie.
A T’opposé, la confession trinitaire consisterait a rabaisser Dieu au
rang des hommes. En ce sens, pour les chrétiens, Dieu est le Messie,
fils de Marie.

Par ailleurs, la théologie musulmane estime que 1’amalgame
hétérogene des « Trois » serait d’autant plus impie que les chrétiens
¢tablissent un rapport entre 1’idée d’une filiation et la Trinité elle-
méme. Il devient impossible de ne pas comprendre que Dieu aurait

203




engendré un fils avec 1’un des trois de la Trinité. Mais il serait un
véritable scandale, pour la foi islamique, d’affirmer que Dieu a eu un
fils étant donné qu’il n’a pas eu de compagne. Le Coran affirme :
« Allah n’est qu’un Dieu unique. Il est trop glorieux pour avoir un
enfant» Q (S 4, V171). Ainsi, la foi islamique s’inscrit dans
I’impossibilité pour Dieu d’avoir un fils.

De ce qui précéde, il ressort que ¢’est 1’unicité et la transcendance
de Dieu, qui sont ici fondamentalement contestées dans la doctrine
chrétienne, puisque Dieu n’est plus Un, mais Trois, et de plus,
entierement confondues dans 1’humanité, jusque et y compris dans
I’engendrement. C’est pourquoi le Coran n’a de cesse d’affirmer que
Dieu est Unique, sans associé, qu’il n’engendre pas, et qu’il n’est pas
engendré. Dans le fond, 1I’islam reproche au christianisme de
dissimuler la vérité qui consisterait a occulter 1’unicité et la
transcendance mémes de Dieu en lui associant des étres qui, par eux-
mémes, ne sont pas Dieu.

Drailleurs, le christianisme et I’islam professent clairement un
Dieu Unique. Toutefois, alors que la Bible témoigne d’un Dieu UN et
de trois personnes divines (Pére, Fils et Esprit Saint), I’islam ne fait
aucune place a la diversité au sein de la divinité. Le Tawhid professe :
1. Il est Allah Un (ahad). 2. Allah, I’indivisible (samad).

Pour la foi chrétienne, les critiques de la foi islamique a I’encontre
de la doctrine trinitaire ne semblent pas fondées. Car la Trinité des
chrétiens n’est pas celle a laquelle leur reproche de croire le Coran. En
effet, dans le Coran (S 5, V116 ; S 6, V100-102 ; S 9, V31)), la Trinité
est constituée de Dieu, Jésus et Marie. Or, la Trinité chrétienne est la
révélation de Dieu comme Pére, Fils et Esprit Saint. La confession de
foi trinitaire dans le christianisme n’est pas la triade Allah, Jésus et
Marie. La référence a Allah comme personne divine de la Trinité
chrétienne telle que mise en lumiére dans le Coran est un
anachronisme grave parce que la doctrine trinitaire fut élaborée avant
la naissance de I’islam (en I’an 632 apres Jésus-Christ) dont la
référence absolue est Allah. Plus encore, Marie n’est pas Dieu selon
la foi chrétienne. Elle est mére de I'unique sauveur Jésus.

Au sujet de Jésus comme Fils de Dieu, la foi islamique est
prisonniére d’une conception purement charnelle et physique de

204




I’engendrement. Dans la pensée islamique, si Jésus est le Fils de
Maryam et qu’il a pour Pére Dieu alors, Jésus serait le fruit de I’union
charnelle et physique de Dieu avec Maryam. Cette doctrine est erronée
et elle nous montre que le Coran est tres loin de la Trinité chrétienne
telle que 1’a révélée le Christ dans le Nouveau Testament. De
nombreuses interrogations comme points d’ombres du Coran méritent
un éclairage de la part des théologiens musulmans actuels. Le prophete
Mahomet aurait-il ét¢ mal informé de la doctrine chrétienne de la
divine Trinité ? Pourguoi une telle confusion dans le Coran, pourtant
livre saint selon les musulmans, parole d’Allah, sans trace d’erreur,
qui attribue, a tort, aux chrétiens une croyance qu’eux-mémes n’ont
jamais proclamée ? Si le livre parfait se trompe en présentant la foi
trinitaire des chrétiens comme la communion d’Allah, Jésus et Marie,
n’est-ce pas la une remise en cause du dogme sacro-saint de
I’infaillibilité absolue du Coran ? Au-dela de toutes ces interrogations,
se profile, en filigrane, la délicate question de I’authenticité du Coran.
Nous nous garderons de débattre dans cet article. Par contre, il
convient de retenir, selon certains théologiens, que I’islam, comme
toutes les religions du monde, reste marqué par quelques
incohérences, signes de I’humain dans I’ceuvre de la Révélation
divine.

La divergence entre I’islam et le christianisme concernant la
doctrine trinitaire a ouvert le chemin du dialogue interreligieux au
point que I’Eglise catholique éprouve une grande estime pour les
musulmans. Ceux-ci sont estimés par le catholicisme, d’aprés la
Déclaration Nostra Aetate, en raison de leur adoration en un seul Dieu,
qui a parlé aux hommes de leur attente du jour du jugement, de leur
aumone et de leur priére :

L’Eglise regarde aussi avec estime les musulmans, qui
adorent le Dieu unique, vivant et subsistant,
miséricordieux et tout-puissant, créateur du ciel et de la
terre, qui a parlé aux hommes. Ils cherchent a se soumettre
de toute leur ame aux décrets de Dieu, méme s’ils sont
cachés, comme s’est soumis a Dieu Abraham, auquel la foi
islamique se référe volontiers. (1965 : n° 4-5).

205




Outre I’estime, la Déclaration Nostra Aetate postule qu’Allah est
le méme Dieu que le Dieu d’ Abraham dans 1’ Ancien Testament. Ainsi,
les chrétiens et les musulmans partagent la foi abrahamique.
Toutefois, les nombreuses dissensions et inimitiés manifestées entre
les chrétiens et les musulmans sont I’expression de I’affirmation de la
suprématie du Dieu de chaque confession religieuse. Peut-on affirmer
qu’elles pourraient étre des signes que les religions monothéistes sont
violentes ? De nos jours, la prolifération de la barbarie, a travers le
terrorisme et le phénomene du djihad, constitue de la matiere a
réflexion.

L’islam comme le judaisme est en désaccord avec la doctrine
chrétienne de la Trinité, la considérant comme une forme de
polythéisme contraire au monothéisme strict des trois religions
abrahamiques. L’islam réfute la divinité de Jésus et la nature trinitaire
de Dieu dans le Coran (S 112), en le définissant comme samad, c’est-
a-dire infrangible et indivisible, ce qui crée une confrontation
théologique directe avec le christianisme, mais aussi une base de
dialogue et de réflexion pour comprendre I’islam dans un contexte
plus large.

Apres cette mise en lumiere de ce qui éloigne Juif, Chrétien et
musulman, il convient, a présent, de faire ressortir ce qui les
rapproche. Il s’agit principalement du fondement des trois principales
religions et de celui de la reconnaissance du statut des autres traditions
religieuses. En clair, il revient de dégager les perspectives d’un
dialogue théologique fécond entre Juifs, Chrétiens et Musulmans.
Cette étude nous situe dans le quatriéme axe de notre article.

4. Les perspectives d’un dialogue théologique fécond entre Juifs,
Chrétiens et Musulmans

Avant d’aborder la question du dialogue théologique entre le
judaisme, le christianisme et I’islam, il importe de noter que la
confrontation du Dieu Trinité chrétien avec les représentations de
Dieu dans les autres religions monothéistes a permis de desceller un
patrimoine spirituel et éthique commun entre Juifs, Chrétiens et
Musulmans. Qu’en est-il exactement ?

Bien vrai que le dialogue soit conflictuel entre Juifs, Chrétiens et
Musulmans, il n’en demeure pas moins qu’ils ont en commun un

206




patrimoine spirituel et éthique. Celui-ci se résume en trois points.
D’abord, dans chacune de ces religions, Dieu est unique et créateur.
L’unicité de Dieu est confessée par chacune des trois religions. De
plus, ’homme vient de Dieu et retourne a Dieu. Ensuite, Abraham est
I’ancétre commun, et Dieu aime celui qui pratique la justice. Abraham
est la figure fondatrice des trois religions. Par ailleurs, la miséricorde
et le pardon sont présents dans le Coran, le Talmud et la Bible. Enfin,
la mort est un passage, non un terme. 11y a donc dans les trois religions
une véritable espérance en la vie éternelle.

Ce patrimoine spirituel et éthique se présente comme un véritable
cadre pour réaliser le dialogue théologique entre le judaisme, le
christianisme et I’islam puisque les trois religions monothéistes
partagent Abraham comme figure commune, bien qu’interprétée
différemment. Cette filiation permet donc de relier les trois croyances.

Pour une fécondité du dialogue, il convient de rappeler que le
judaisme est la religion de 1’ Alliance entre YHWH et Israél. Celle-ci
est consignée dans la Bible hébraique, qui est divisée en trois parties :
1. Torah ou I’instruction ou la Loi. 2. Nebiim ou les Prophétes. 3.
Ketoubim ou les Ecrits. Pour le judaisme, la Torah est le pilier de la
foi juive parce qu’elle est la Loi écrite, qui se rattache 2 Moise. A coté
d’elle fut mise progressivement en place une loi orale a partir des
commentaires qu’en firent les rabbins juifs : Nebiim et Ketoubim.
Quant au christianisme, il est la religion de la Parole vivante. Celle-ci
se fait chair en Jésus-Christ. Selon la Constitution dogmatique Dei
verbum (1965 : n°® 11), pour le christianisme, Dieu est 1’auteur des
livres sacrés, tout en agissant en des hommes et par eux, qui écrivent
en vrais auteurs. Celui-ci garda, dans sa Bible, I’ensemble de la Bible
hébraique et y ajouta tous les livres qui portaient le témoignage de
Jésus comme Christ et Seigneur. Cet ensemble est appelé «le
Nouveau Testament ». Par contre, le Coran est une religion du livre.
Par 1’ange Gibril, Allah aurait dicté sa parole a Mahomet qui ne fit que
transmettre littéralement et fidelement la révélation coranique.

De ce qui précede, il ressort que la chrétienté est une religion de la
Parole et non de I’écrit comme 1’islam ou de 1’Alliance comme le
judaisme. En outre, on ne peut pas parler des « religions du Livre »
puisque la Bible hébraique, le Coran et le Nouveau Testament sont
trois livres différents. Le bouddhisme, avec les quinze mille pages de
Triple Corbeille (Tripitaka), est une religion du Livre. Selon David

207




Vauclair (2010 : 11), I’expression « religion du Livre » ne cadrerait
donc pas avec les trois principales traditions monothéistes. Ainsi, elle
est impropre au dialogue théologique.

Concernant la Iégitimité des autres traditions religieuses, nous
touchons a une question polémique. Certes, Juif, chrétien et musulman
ont le méme Pére (le Dieu d’ Abraham). Mais cette consanguinité, bien
loin de les rapprocher et de les unir, les met en situation de rivalité.
Chacune prétend détenir seule larévélation. Le christianisme
reconnait le judaisme puisqu’il a maintenu le livre des Juifs (la Torah,
I’ Ancien Testament) dans le corpus de ses livres saints. De la méme
maniére, 1’islam reconnait la place des « gens du Livre » (les juifs et
les chrétiens) et reprend a son compte la prophétologie judéo-
chrétienne. Mais il considére que le judéo-christianisme a défiguré la
vérité et il prétend prendre la place de ceux dont il est 1I’héritier.

La théologie des religions nous enseigne que si I’on veut gque
chacune des confessions monothéistes reconnaisse les deux autres, il
ne sert a rien de mettre en valeur ce qu’elles ont en commun puisque
cela ne fait que conforter leur rivalité. Il faut, au contraire, tenter de
fonder théologiquement leur différence, leur spécificité et leur
complémentarité. La compétition fratricide entre les trois
monothéismes ne peut étre évitée que si I’on démontre que chacune
des trois religions, dans sa spécificité propre, est l1égitime, véridique et
indispensable aux deux autres. Ainsi, il faut fonder la place, la fonction
et la légitimité du christianisme et de I’islam dans le cadre d’une
théologie juive ; et aussi la place, la fonction et la légitimité du
judaisme et de I’islam dans le cadre de la théologie chrétienne ; et
enfin la place, la fonction et la Iégitimité du judaisme et du
christianisme dans le cadre d’une théologie musulmane.

De facon concréte, ce dialogue interreligieux doit s’appuyer sur la
base commune que les trois religions partagent, a savoir, la croyance
en un seul Dieu créateur, la tradition d’Abraham, et I’importance des
commandements d’amour. Il sied de dépasser les stéréotypes
permettant ainsi une meilleure connaissance et une sortie de peur. Il
faudra s’inscrire non seulement dans la direction empruntée par les
figures comme Louis Massignon, Mohamed Abd-el-Jalil et les
institutions telles que 1’Institut du monde arabe et 1’Institut Pontifical
d’Etudes Arabes et d’Islamologic (PISAI) qui sont des acteurs
importants ce dialogue, mais aussi dans les initiatives pour la paix

208




comme celle d’Assise en 1996 qui a renforcé la mission des religions
a travailler a la paix et a la réconciliation dans le monde. Ce dialogue
interreligieux exige une collaboration quotidienne qui se traduit par
des rencontres et des actions communes au niveau des populations,
ainsi que par une réflexion académique et théologique entre
intellectuels des différentes religions. L’objectif de ce dialogue est de
construire une relation de respect et de compréhension mutuelle, en
reconnaissant les points de convergence tout en abordant avec
humilité les différences doctrinales fondamentales, dans le but
d’ceuvrer ensemble a la paix et a une meilleure compréhension de la
volonté de Dieu. Dés lors, le dialogue interreligieux se présente
comme un efficace et pertinent outil de paix, de réconciliation, de
vivre-ensemble et de la révélation de Dieu. Il permet donc de passer
de la conflictualité a la fraternité. Dieu n’est-il pas amour selon 1 Jn 4,
16 ? Révélé par la théologie johannique comme amour, Dieu Trinité
est dialogue, communion. En ce sens, le théologien Claude Geffré
(2015: 88) écrit: «Quoi qu’il en soit du polythéisme ou le
monothéisme, I’homme, pour apaiser son besoin religieux, réclame un
Dieu qui soit un Toi et avec lequel il puisse entrer en échange
d’amour ».

Conclusion

L’histoire comparée des religions montre que la révélation
vétérotestamentaire nous met pour la premiére fois en présence d’un
monothéisme d’un type unique, incomparable en tout cas avec le
monothéisme de certaines religions paiennes qui plagaient un Etre
supréme au sommet de leur panthéon de dieux. Non seulement il n’y
a qu’un Dieu, mais ce Dieu est Unique : « Yahve, le Seigneur notre
Dieu, est le seul Seigneur » (Dt, 6, 4). Dans I’histoire de I’idée de Dieu,
le monothéisme juif représente le dépassement de tout polythéisme,
de tout dualisme, de toute idolatrie. Il culminera dans le christianisme
avec la révélation du Dieu-Pére en Jésus-Christ. La doctrine trinitaire,
élaborée par les Péres de I’Eglise a la lumiére de la Révélation de Dieu
Pere (dans I’ Ancien Testament), Fils et Esprit Saint (dans le Nouveau
Testament), et des crises théologique, christologique,
pneumatologique, est un mystere de foi que ne partagent pas le
judaisme et I’islam, les deux religions monothéistes. Car elle remet en

209




cause leurs croyances fondamentales sur 1’unicité et 1’indivisibilité de
Dieu, créant un fossé théologique qui impacte la relation entre ces
religions et la reconnaissance mutuelle.

La question qui a orienté et guidé la présente recherche théorique
et fondamentale s’énonce comme suit: Comment le principe de
I’unicité absolue de Dieu dans le judaisme et I’islam (I’unicité de
Dieu) se heurte-t-il a la doctrine chrétienne de la Trinité, et quelles
sont les conséquences de ce conflit théologique sur la compréhension
de Dieu, de Jésus-Christ et la reconnaissance des autres
monothéismes ?

Pour résoudre cette problématique, nous avons mobilisé une
approche comparative. Cette méthode a ’insigne avantage de mettre
en évidence le conflit théologique, & savoir, I’unicité de Dieu comme
le probléme de fond de la confrontation de la Trinité avec le judaisme
et I’islam. En mobilisant I’approche comparative, le conflit
théologique apparait fondamental, car la Trinité chrétienne, qui
affirme un seul Dieu en trois personnes distinctes (le Pére, le Fils et
I’Esprit Saint), est percue par le judaisme et I’islam comme une
négation de ’unicité divine. Pour eux, Dieu est un et unique, en une
seule personne, et non en une entité divisée en trois personnes.

Comme résultats, 1’étude du dogme chrétien de la Trinité a
I’épreuve du judaisme et de I’islam révéle un conflit théologique, une
contradiction fondamentale entre le monothéisme strict de ces deux
religions et le dogme trinitaire chrétien, soulevant la question de la
compréhension du divin et de I’idolatrie. Le judaisme et I’islam
rejettent le dogme chrétien de la Trinité, considérant le concept de
““trois en un’> comme une forme de polythéisme incompatible avec le
monothéisme strict qui fonde ces religions. Le Coran, bien que
critiquant certaines interprétations jugées hérétiques de la Trinité,
cherche en réalité un terrain d’entente spirituel avec le christianisme,
plutdt qu’une rupture totale. Les deux religions rejettent I’idée d’un
Dieu incarné, comme le Fils, ou d’un Dieu s’exprimant a travers des
manifestations multiples. Pour la foi juive, le judaisme est une religion
strictement monothéiste, qui insiste sur I’unité absolue de Dieu. Le
concept de la Trinité est vu comme une dérogation a cette unicité
divine, et donc incompatible avec la foi juive. Pour la foi musulmane,
I’islam est également une religion monothéiste, qui préne le Tawhid
(Punicite de Dieu). Le Coran condamne explicitement I’association de

210




partenaires a Dieu (le shirk), et la Trinité est comprise comme une
forme de shirk. Bien que le Coran s’oppose a la divinisation de Jésus
et a des interprétations trinitaires, il ne cherche pas a rompre
radicalement avec le christianisme, mais plutdt a établir un terrain
d’entente basé sur une foi commune en Dieu. En somme, pour le
judaisme et I’islam, la Trinité chrétienne constitue une approche
hérétique du divin, car elle semble contredire le principe d’un Dieu
Unique, indivisible et sans pareil. Ces traditions s’appuient sur une
conception du divin plus abstraite et non incarnée, en opposition a la
Révélation chrétienne du Dieu Pere, Fils et Esprit Saint.

L’étude de la doctrine trinitaire a I’épreuve du judaisme et de
I’islam réveéle des dimensions sociales et utilitaires profondes,
guestionnant la pertinence de la confrontation entre foi juive,
chrétienne et musulmane. La portée socio-utilitaire de cette étude se
décline en quatre points : le dépassement des incompréhensions, la
promotion du dialogue interreligieux, la contribution a la paix sociale
et, a DI’éducation et formation. A propos du dépassement des
incompréhensions, 1’étude des divergences théologiques permet aux
croyants des différentes traditions de mieux comprendre les
fondements doctrinaux d’autrui, réduisant ainsi les préjugés et les
malentendus. Au sujet de la promotion du dialogue interreligieux, la
reconnaissance du caractére sacré de la Trinité chrétienne, et la
conception de Dieu comme créateur et Tout-Puissant dans le judaisme
et I’islam, rend possible la construction de ponts pour un dialogue plus
respectueux et inclusif. Concernant la contribution a la paix, la
compréhension des spécificités de chaque foi abrahamique peut aider
a prévenir les conflits et & promouvoir la coexistence pacifique, car
elle offre un cadre pour aborder les différences théologiques de
maniere constructive. Quant a 1’éducation et la formation, 1’étude de
la compréhension des points de divergence théologique entre les
religions abrahamiques peut étre intégrée dans des programmes
éducatifs de chaque religion visant a former des citoyens capables de
vivre ensemble dans un monde de plus en plus diversifié, en
promouvant la tolérance et I’empathie.

En définitive, la portée socio-utilitaire de cette étude réside dans sa
capacité a analyser et a comprendre les points de friction théologiques
entre ces religions abrahamiques, et a favoriser une meilleure
connaissance et un fécond dialogue interreligieux, aidant ainsi a

211




prévenir les conflits et a promouvoir la coexistence pacifique. Ce qui
dénote clairement que la théologie est au service de la paix et capable
de répondre aux défis contemporains de justice, de paix et de
réconciliation. Ainsi, la théologie se présente comme un outil au
service de la vie, de ’homme, de la société et de I’Eglise.

Par ailleurs, I’étude sur la doctrine trinitaire & 1’épreuve du
judaisme et de I’islam révele des tensions théologiques entre le
monothéisme strict (Tawhid, Shema) et la conception chrétienne d’un
Dieu trinitaire. Contrairement a Laurent Guillet (2025:
https://evandis.com/actualites/la-trinité-chretienne-et-le-tawhid-
islamique-perspectuves-/), qui souligne 1’amour relationnel au cours
de la Trinité, Alajami (2018 : Alajami.fr) insiste sur la critique
coranique du trithéisme. Aisha Brown (2011 : IslamReligion.com,)
retrace 1’origine historique de la Trinité, pergue comme une dérive
doctrinale. Ces études convergent vers une incompréhension mutuelle,
mais divergent sur la possibilit¢ d’un dialogue interreligieux. Elles
illustrent la complexité du concept trinitaire dans les traditions
abrahamiques.

Comme recommandations, il importe, d’abord, d’encourager un
dialogue interreligieux fondé sur la clarification des concepts
théologiques ; ensuite, recontextualiser la Trinité comme expression
de I'unité divine dans la relation ; enfin, promouvoir une pédagogie
théologique inclusive, respectucuse des sensibilités monothéistes,
pour dépasser les malentendus historiques et ouvrir des voies de
compréhension mutuelle.

Pour clore, 1’étude propose une analyse doctrinale claire et
accessible de la Trinité chrétienne face au Shema juive et au Tawhid
islamique. Elle valorise la dimension relationnelle a Dieu tout en
soulignant les défis du dialogue interreligieux. Bien que 1’approche
reste confessionnelle, elle stimule la réflexion théologique
contemporaine. In fine, I’étude est pertinente et bien structurée et se
distingue par son souci d’adapter la foi chrétienne aux enjeux de la
modernité religieuse, mais gagnerait en neutralité académique et en
intégration plus approfondie et en profondeur comparative avec les
perspectives juives et musulmanes.

En ouverture, cette recherche montre que la conception de Dieu
constitue un point de divergence fondamental entre judaisme,
christianisme et islam, influencant profondément la spiritualite, la

212




théologie du salut et le dialogue interreligieux dans un monde en
mutation. Bien que les religions soient des « cibles de conflits », il
convient qu’elles développent leur capacité a étre des « catalyseurs de
paix ». En outre, il est crucial de reconnaitre et de renforcer leur
potentiel constructif pour le bien-étre des communautés et la
promotion de la paix dans le monde. Qu’est-ce qu’un monde sans
paix ?

Références bibliographiques

AL ANDIJI, 2018. Les trinités selon le Coran et I'Islam, URL :
Alajami.fr, consulté le 01 octobre 20205

BERGSON Henri, 2013. Les deux sources de la morale et de la
religion, Paris, PUF

BROWN AISHA, 2011. Qui inventa la Trinit¢ ?, URL :
IslamReligion.com, consulté le 01 octobre 20205

CRAGG Kenneth, 1964. The Call of The Minaret, New-York,
Oxford University Press : Galawy Books

GARDET Louis,1970. L islam, Religion, et communauté, Paris,
Desclée de Brouwer

GEFFRE Claude, 19853, « Dieu. L’affirmation de Dieu », in
Encyclopaedia universlis, Vol. 6, Paris, PUF, pp. 141-145

GEFFRE Claude, 1985b, «Le monothéisme », in
Encyclopaedia universlis, Vol. 12, Paris, PUF, pp. 576-577

GUILLET Laurent, 2025. La Trinité chrétienne et le Tawhid
islamique, Evandis, URL: https://evandis.com/actualites/la-trinité-
chretienne-et-le-tawhid-islamique-perspectuves-/  consulté le 01
octobre 20205

HESCHEL Susannah, 2005. « Jewish Views of Jesus », In :
Jesus In The World’s Faiths : Leading Thinkers From Five Faiths
Reflect On His Meaning, G. BARKER, pp. 149-160, Maryknoll, Orbis
Books

JOHNSON Paul, 1989. Une histoire des Juifs, Paris, Jean-
Claude Lattes

KAPLAN Aryeh, 1991. The Aryeh Kaplan Anthology :
Hlluminating Expositions on Jewish Thought and Practice, Volume 1,
Brooklyn, Mesorah Publication

LA BIBLE DE JERUSALEM, 2001. Paris, Cerf

213




LE SAINT CORAN, 2010. Paris, Albourag

LE TALMUD DE JERUSALEM V10 (1888), 2010. Whitefish,
Kessinger Publishing MURCIA Thierry, 2014. Jésus dans le Talmud
et la littérature rabbinique ancienne, Turnhout, Brepols Publishers

OCHS Peter, 2003, « Le Shitufet le Dieu trinitaire du
Christianisme », in Pardés, Vol 2, n° 35, pp. 133-148

PAUL VI, 1965, « Constitution dogmatique sur la Révélation
divine, Dei Verbum », in CONCILE (ECUMENIQUE VATICAN II :
Constitutions, décrets, déclarations, messages, Abidjan, Pauline, pp.
109-130

PAUL VI, 1965, « Déclaration sur les relations de I’Eglise avec
les religions non chrétiennes, Nostra Aetate », in CONCILE
(ECUMENIQUE VATICAN 1I : Constitutions, décrets, déclarations,
messages, Abidjan, Pauline, pp. 605-614

RAYNER John, 1998. 4 Jewish Understanding of the World,
Berghahn Books.

SCHMIDT Francois, 1985. « Naissance des polythéismes
(1624-1757) », in Archives des sciences sociales des Religions, 59-1,
pp. 77-90

VAUCLAIR David, 2010. Les religions d’Abraham. Judaisme,
Christianisme, islam, Paris, Eyrolles

VIEILLARD-BARON Jean-Louis, 2017. « Hegel et le passage
du polythéisme au monothéisme », in Archives de philosophie, Vol. 2,
Tome 80, pp. 369-384

WYLEN Stephen, 2000. Settings of Silver : An Introduction to
Judaism, Mahwah, Paulist Press

214




