
 

191 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

La Doctrine Trinitaire à l’Epreuve du Judaïsme et de 

l’Islam 
 

Mlan Kouakou Pierre ANZIAN 
Maître-Assistant 

UCAO-UUA /Institut Saint Thomas d’Aquin à Yamoussoukro 

anzian2009@yahoo.com 

                                                        

Résumé 

 
Cet article examine les défis posés au dogme chrétien de la Trinité par les 

monothéismes du judaïsme et de l’islam, en soulignant leur opposition fondamentale 

à tout concept de Dieu en plusieurs personnes, qui est perçue comme une forme de 

polythéisme ou une remise en question de l’unicité divine. L’interrogation au cœur de 

la présente recherche théorique et fondamentale est la suivante : comment le principe 

de l’unicité absolue de Dieu dans le judaïsme et l’islam (l’unicité de Dieu) se heurte-

t-il à la doctrine chrétienne de la Trinité, et quelles sont les conséquences de ce conflit 

théologique sur la compréhension de Dieu, de Jésus-Christ et la reconnaissance des 

autres monothéismes ? En mobilisant l’approche comparative comme méthodologie, 

nous avons analysé en quoi la Trinité est perçue comme un défi direct à la notion de 

Dieu en tant qu’unité indivisible, une foi commune aux trois grandes religions 

monothéistes. Le judaïsme et l’islam, qui sont des monothéismes stricts, affirment 

l’unicité radicale de Dieu (Dieu = Adonaï en hébreu, Tawhid en islam). Pour ces 

religions, le concept trinitaire, où le Dieu unique est manifesté en trois personnes 

distinctes (Père, Fils, et Saint-Esprit), est une déviation inacceptable de l’unicité 

divine d’où leur irrecevabilité et rejet de la Trinité. Au demeurant, l’article met en 

évidence que l’épreuve n’est pas une condamnation globale, mais un échange 

théologique centré sur l’unicité de Dieu. Cette confrontation favorise une meilleure 

connaissance et un fécond dialogue interreligieux, aidant ainsi à prévenir les conflits 

et à promouvoir la coexistence pacifique entre les différentes confessions religieuses.   

 

Mots-clés : Christianisme, Dialogue interreligieux, Judaïsme, Islam, Trinité.  
 

 

Abstract 

 
 This article examines the challenges posed to the Christian dogma of the Trinity 

by the monotheistic religions of Judaism and Islam, highlighting their fundamental 

opposition to any concept of God in multiple persons, which is perceived as a form of 

polytheism or a questioning of divine uniqueness. The question at the heart of this 

theoretical and fundamental research is as follows: how does the principle of the 

absolute uniqueness of God in Judaism and Islam (the oneness of God) clash with the 

Christian doctrine of the Trinity, and what are the consequences of this theological 

conflict on the understanding of God, Jesus Christ, and the recognition of other 

monotheistic religions ? Using a comparative approach as our methodology, we 



 

192 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

analyzed how the Trinity is perceived as a direct challenge to the notion of God as an 

indivisible unity, a belief shared by the three major monotheistic religions. Judaism 

and Islam, which are strict monotheistic religions, affirm the radical uniqueness of 

God (God = Adonai in Hebrew, Tawhid in Islam). For these religions, the Trinitarian 

concept, in which the one God is manifested in three distinct persons (Father, Son, 

and Holy Spirit), is an unacceptable deviation from divine unity, hence their rejection 

of the Trinity. However, the article highlights that the challenge is not a blanket 

condemnation but a theological exchange focused on the oneness of God. This 

confrontation promotes greater understanding and fruitful interfaith dialogue, 

thereby helping to prevent conflict and promote peaceful coexistence between 

different religious denominations. 

 

Keywords : Christianity, Interfaith Dialogue, Judaism, Islam, Trinity.  
 

 

Introduction    

  

 Le concept de « Dieu » est une question controversée en théologie 

des religions. Le théologien Claude Geffré (1985a : 141) affirme que 

« le mot ‘‘ Dieu’’ désigne la réalité mystérieuse que les hommes 

cherchent à tâtons depuis les origines.» Dans cette quête, « le 

monothéisme désigne la forme de religion selon laquelle il n’existe 

qu’un Dieu unique » laisse-t-il entendre (1985b : 576). Selon l’histoire 

des religions, le polythéisme se présente comme l’ancêtre du 

monothéisme. Il est donc la religion primitive. Cependant, le passage 

du polythéisme, qui reconnaît plusieurs dieux, au monothéisme, qui 

croit en un seul dieu, n’est pas une évolution linéaire naturelle, mais 

une révolution religieuse initiée en particulier par le peuple hébreu 

sous Moïse qui reçoit au Buisson ardent la Révélation du nom de Dieu, 

le tétragramme YHWH (Ex 3, 15) et qui a posé les bases des religions 

du judaïsme, du christianisme et de l’islam. Le passage du polythéisme 

au monothéisme est un processus complexe et long, marqué par le 

développement du judaïsme, puis du christianisme et de l’islam, qui 

ont tous émergé dans un contexte de croyances polythéistes. Cette 

transition s’est caractérisée par l’affirmation d’un dieu unique, tout-

puissant et créateur, s’opposant aux dieux multiples et spécifiques du 

polythéisme du Moyen-Orient, il y a environ plus de 2000 avant J.-C. 

Abraham, considéré comme le père du monothéisme a joué un rôle 

crucial dans cette transition. L’histoire des religions montre que ce 

passage, loin d’être un événement soudain, fut un processus graduel, 

parfois violent, de négation des dieux antérieurs et d’instauration 



 

193 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

d’une croyance exclusive en un seul dieu, comme illustré par les 

réformes d’Akhenaton en Égypte ou celles menées par les prophètes 

d’Israël.     

 Par ailleurs, Jean-Louis Vieillard-Baron (2017 : 369) rapporte 

que « le monothéisme et le polythéisme ont en commun de s’opposer 

au panthéisme. » Pour Henri Bergson (2013 : 211), 

« le polythéisme proprement dit, avec sa mythologie, implique un 

monothéisme latent, où les divinités multiples n’existent que 

secondairement, comme représentatives du divin. » François Schmidt 

(1985 : 88) fait remarquer que « des exégètes protestants comme 

Wellhausen, Reuss ou Gunkel inscrivaient le passage du polythéisme 

au monothéisme au cœur du Livre révélé ». Ce passage représente un 

refus du culte des dieux multiples, une affirmation de la souveraineté 

d’un Dieu unique et tout-puissant. Le judaïsme, le christianisme et 

l’islam sont les principales religions qui en sont issues et se sont 

développées sur une base de rejet du polythéisme environnant.  

 Toutefois, il importe de souligner que le judaïsme, le christianisme 

et l’islam sont les trois religions abrahamiques qui partagent la foi en 

un Dieu Unique, mais des compréhensions radicalement différentes de 

Sa nature. La tradition juive est la première religion monothéiste. Le 

christianisme et l’islam sont les deux autres religions monothéistes qui 

ont suivi, enracinant la croyance au Dieu Unique dans la culture et 

l’histoire de leurs peuples. Ces trois religions n’ont pas la même 

manière de se rapporter au divin, pas les mêmes rites, pas les mêmes 

textes de références, pas la même révélation. Le judaïsme fonde sa 

croyance sur le monothéisme strict, exprimé dans la prière du Shema 

Israël (Dt 6, 4)1, qui affirme l’unicité absolue de Dieu. Quant au 

christianisme, il affirme la foi en un seul Dieu en trois personnes : le 

Père, le Fils (Jésus Christ) et le Saint-Esprit, une doctrine qui inclut 

l’incarnation de Dieu en Jésus. Cette foi est dite « trinitaire ». Ce qui 

revient à dire que le christianisme confesse la foi en la Trinité, c’est-

à-dire un Dieu Un et Trine. En d’autres termes, la Trinité se présente 

comme le pilier de la foi chrétienne et sa singularité par rapport au 

judaïsme et l’islam. Concernant la religion islamique, elle professe 

l’unicité absolue de Dieu (Allah) avec le concept de Tawhid, qui 

                                                 
1 Écoute, Israël : le Seigneur notre Dieu est l’Unique. Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de 

toute ton âme et de toute ta force.  



 

194 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

rejette toute association à Dieu (Shirk), une conception qui inclut 

naturellement le refus de la Trinité chrétienne.  

 Pour le judaïsme, la foi en Dieu trinitaire est une forme de 

polythéisme ou de trithéisme qui contredit le principe de respect de 

l’unicité de Dieu, et donc en opposition frontale avec leur 

monothéisme strict et l’indivisibilité de Dieu. En ce sens, Peter Ochs 

(2003 : 133) rapporte : « Pour les théologiens juifs médiévaux, de 

Maimonide à Crescas, la doctrine chrétienne du Dieu trinitaire 

transgresse le monothéisme rabbinique, car elle implique une doctrine 

de Shituf, association d’autres êtres à la divinité de Dieu). Louis Gardet 

souligne qu’en Dieu, il n’y a point de « creux ». Il est « sans mélange 

d’aucune sorte, sans possibilité de divisions en partie », mentionne-t-

il. (1970 : 56).  À la question de savoir si l’on a affaire au même Dieu 

dans la Bible et le Coran, Kenneth Cragg (1964 : 35) propose de 

distinguer entre le sujet et le prédicat dans la comparaison. Pour lui, il 

s’agit du même Dieu-Sujet, mais pas le même « contenu » puisque le 

Dieu du Coran n’est pas « Dieu et Père de notre Seigneur Jésus-

Christ (Ep 1, 3) » de la foi chrétienne. De nombreux textes du Coran 

affirment que Dieu n’a pas de lien « familial » avec les humains (Q 

19. 88. 92 ; etc.).   

 Il ressort de tout ce qui précède que la foi trinitaire, en tant que 

fondement du christianisme, pose un défi théologique fondamental 

aux monothéismes du judaïsme et de l’islam. Ce qui veut dire qu’aux 

yeux des juifs et des musulmans, l’affirmation de la pluralité des 

personnes divines dans le christianisme, qualifiées de ‘‘Trinité’’, 

risquent de contredire le monothéisme radical qu’ils professent et qui 

est central à leur identité religieuse. Dès lors, l’objectif de cette étude 

est d’appréhender comment ces religions perçoivent la Trinité. Quant 

à l’objectif spécifique, il voudrait saisir comment la conception même 

d’un Dieu en trois personnes (et l’incarnation du Fils) remet en cause 

leurs croyances fondamentales sur l’unicité et l’indivisibilité de Dieu, 

créant un fossé théologique qui impacte la relation entre ces religions 

et la reconnaissance mutuelle.  

 Au regard de ces objectifs, la question qui oriente et guide la 

présente recherche théorique et fondamentale s’énonce comme suit : 

comment le principe de l’unicité absolue de Dieu dans le judaïsme et 

l’islam (l’unicité de Dieu) se heurte-t-il à la doctrine chrétienne de la 

Trinité, et quelles sont les conséquences de ce conflit théologique sur 



 

195 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

la compréhension de Dieu, de Jésus-Christ et la reconnaissance des 

autres monothéismes ? 

 Pour résoudre cette problématique, nous recourons à une approche 

comparative rigoureuse, centrée sur l’analyse des doctrines 

fondamentales comme le monothéisme et la nature de Dieu en utilisant 

des cadres conceptuels pour comprendre leurs divergences 

théologiques et éviter le syncrétisme. Cette méthode nécessite une 

distinction entre les croyances de chaque religion et une exploration 

des points de contact ou de confrontation, comme la position de Jésus, 

pour mieux cerner les enjeux de leur dialogue interreligieux.  

 Le présent article scientifique, structuré en quatre parties, explore 

la manière dont la différence théologique fondamentale influence les 

relations interreligieuses, la question de la révélation et le rôle de 

Jésus. La première partie établit les fondements théologiques de la 

Trinité et son caractère distinctif. La deuxième partie présente le 

dogme trinitaire comme une incompatibilité avec la foi juive. La 

troisième partie expose le rejet de la doctrine trinitaire par le Coran et 

la théologie islamique. La quatrième partie met en lumière les 

perspectives d’un dialogue théologique fécond entre Juifs, Chrétiens 

et Musulmans.  

 Après cette annonce du plan de notre argumentation, il sied 

d’aborder le premier axe de notre article dans les lignes qui suivent.        

       

1. Le fondement théologique de la Trinité et son caractère 

distinctif  

 

 Bien que l’Ancien Testament ne contienne pas le terme ‘‘Trinité’’, 

il établit les bases du monothéisme strict et de la présence active de 

Dieu. Le livre de la Genèse affirme un Dieu Unique, transcendant et 

créateur de tout l’univers. La formule « Faisons l’homme à notre 

image (Gn 1, 26-27) » est considérée comme une indication de la 

pluralité divine au sein d’un seul Dieu. L’Ancien Testament 

mentionne aussi la Parole de Dieu (logos) et l’Esprit de Dieu agissant 

dans la création (Gn 1, 2) et dans la vie du peuple. Dieu est présenté 

comme le Père de son peuple, établi dans l’alliance avec Abraham (Gn 

12, 1-4) et Moïse (Ex 24, 8 ; Ex 34, 27-28). Le terme ‘‘Père’’ est une 

image de sa souveraineté et de sa relation avec son peuple (Dt 14, 2 ; 

Jos 24, 24 ; Ps 29, 11 ; Ps 39 ; Ps 43, 4 ; Ps 149). 



 

196 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

 Le Nouveau Testament révèle la pleine manifestation du Fils, 

Jésus-Christ, comme Dieu venu parmi les hommes (Jn 1, 14). La 

naissance virginale (Lc 1, 26-34), les miracles (Lc 8, 40-56 ; Jn 2, 1-

11 ; Jn 11, 1-44) les enseignements (Lc 9, 18-22 ; Jn 3, 14) et la 

résurrection de Jésus (Jn 11, 25-26) sont considérés comme des 

preuves de sa nature divine, de son union avec le Père. Jésus se 

présente comme le Fils unique du Père (Mt 11, 27 : Jn 1, 18 : Jn 14, 

9), témoignant de son égalité divine et de sa mission de salut pour 

l’humanité. Les paroles de Jésus dans l’Évangile de Jean, comme 

« Moi et le Père sommes UN » (Jn 10, 30), sont cruciales pour 

comprendre l’unité de nature entre le Fils et le Père. Le Nouveau 

Testament met aussi en lumière le rôle du Saint-Esprit, agent de Dieu 

dans le monde et dans la vie des croyants. L’Esprit est mentionné lors 

du baptême de Jésus, où il descend sur lui comme une colombe (Mt 3, 

16), indiquant la relation entre le Fils et l’Esprit. Jésus promet 

d’envoyer l’Esprit Saint, le ‘‘Paraclet’’ (ou Consolateur), après son 

ascension (Jn 14, 16-17), comme un guide pour les disciples. 

L’événement de la Pentecôte marque l’effusion de l’Esprit sur les 

Apôtres, leur donnant force et révélation pour la mission de l’Église 

(Ac 1, 8 ; 2, 1-47). 

 Concernant l’élaboration du dogme trinitaire, il convient de noter 

que la doctrine de la Trinité n’est pas une invention, mais une réponse 

progressive à la Révélation de Dieu dans son histoire comme Père à la 

création, Fils à l’Incarnation et Esprit Saint à la Pentecôte. Le terme « 

Trinité » vient du latin Trinitas et a été utilisé pour la première fois par 

le théologien Tertullien vers le IIe siècle. Le mot Trinité n’est pas dans 

la Bible. Ainsi, le concept de Trinité est extrabiblique, mais la réalité 

est biblique. Par ailleurs, la doctrine trinitaire s’est formée au fil des 

siècles grâce aux écrits des Pères de l’Église pour expliquer la nature 

de Dieu. Des formules comme celles présentes dans le Credo de Nicée 

(325) affirment la divinité du Fils et l’unité de Dieu, cherchant à 

concilier la foi en un Dieu unique avec l’expérience de Jésus-Christ et 

de l’Esprit Saint. La doctrine trinitaire souligne qu’il y a un seul Dieu, 

une seule nature divine, mais qui se manifeste en trois personnes 

distinctes et inséparables : le Père, le Fils (Jésus) et le Saint-Esprit. 

Pour le christianisme, la Trinité est considérée comme un « mystère 

de la foi », une vérité qui dépasse la seule compréhension de la raison 

humaine. 



 

197 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

 En somme, la doctrine de la Trinité professant l’existence d’un seul 

Dieu en trois personnes – le Père, le Fils et le Saint-Esprit – est le cœur 

de la foi chrétienne, bien que le mot ‘‘Trinité’’ n’apparaisse pas dans 

la Bible.  Son élaboration est progressive, s’appuyant sur des 

fondements bibliques tirés de l’Ancien et du Nouveau Testaments, où 

Dieu se révèle de plus en plus pleinement, culminant dans la personne 

de Jésus-Christ comme incarnation de Dieu et du don et l’action de 

l’Esprit Saint comme prolongement de l’œuvre salvifique. Des 

passages comme la création (Gn 1, 2 ; Gn 1, 26-27), les alliances avec 

Abraham (Gn 12-22), le baptême de Jésus (Mt 3, 13-17), et les 

enseignements de Jésus sur sa relation avec le Père (Jn 1, 1-14 ; Jn 10, 

30 ; Jn 16, 28) et l’envoi de l’Esprit (Jn 14, 15-26), ont permis aux 

premiers chrétiens de comprendre et de formuler cette foi en un Dieu 

Unique en trois personnes. La foi en la Trinité repose sur l’idée que la 

Bible révèle progressivement un Dieu Unique qui est à la fois Père, 

Fils et Saint-Esprit. L’élaboration de cette doctrine est le résultat d’une 

longue réflexion théologique pour articuler la façon dont ce Dieu 

Unique se révèle et agit à travers le monde. In fine, Dieu Trinité se 

décline à la fois comme Père, Fils et Saint-Esprit. L’Incarnation du 

Fils en Jésus-Christ est un acte divin unique. Et la Trinité est le pilier 

de la foi chrétienne et sa singularité par rapport à d’autres 

monothéismes repose dans l’affirmation d’un Dieu Un et Trine, 

expression de l’unicité et de la pluralité en Dieu. Quel regard porte la 

foi juive sur ce Dieu Un et Trine du christianisme ? 

 Dans les lignes qui suivent, nous exposerons la position du 

judaïsme sur la question. Celle-ci constitue le deuxième axe de notre 

article.     

 

2. Le dogme trinitaire : une incompatibilité avec la foi juive 

  

    Le Messie Crucifié est un scandale pour les Juifs selon 1 Co 1, 23, 

mais, plus encore, est la confession de foi en Dieu Trinité. Grosso 

modo, trois raisons fondamentales semblent militer en faveur de la 

doctrine trinitaire comme étant incompatible, scandaleux et objet de 

rejet pour la théologie juive. Il s’agit de la divinité de Jésus, 

l’indivisibilité en Dieu et la messianité de Jésus.   

 Le premier point d’achoppement entre la foi juive et le 

christianisme est l’identité de Jésus. La foi chrétienne affirme 



 

198 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

clairement que Jésus est de nature divine. Par conséquent, il est Dieu 

au même titre que le Père. Mais cette croyance en la divinité de Jésus 

est incompatible, selon la théologie hébraïque, avec la Torah. En effet, 

le judaïsme rejette la divinité de Jésus en ce sens qu’elle est contraire 

au monothéisme. Il enseigne qu’il est hérétique pour un homme de se 

proclamer Dieu, ou partie de Dieu, ou le fils réel de Dieu. Le Talmud 

de Jérusalem (Taanit 2 :1) l’indique explicitement : « Si un homme te 

dit : ‘‘ Je suis Dieu ’’, il ment.» Pour Thierry Murica (2014 : 614-615), 

ce passage vise justement la proclamation chrétienne de Dieu Trinité.  

 Dans son œuvre Une histoire des Juifs, l’historien Paul Johnson 

décrit le schisme entre les Juifs et les chrétiens, causé par une 

divergence sur ce principe : « À la question, Jésus est-il Dieu ou un 

homme ?, les chrétiens répondent : les deux. Après l’an 70, leur 

réponse a toujours été unanimement et de plus en plus emphatique. 

Ceci a conduit inévitablement à une rupture avec le judaïsme.» (1989 : 

367). Dire que Dieu prend une forme humaine en la personne de Jésus, 

c’est un scandale pour la foi juive. Car Dieu est incorporel. Il n’assume 

aucune forme. Dieu est éternel, donc il serait au-dessus du temps. 

Aussi, est-il infini, donc il serait au-delà de l’espace. La transcendance 

ne peut habiter un corps humain. Ce qui voudrait dire que Dieu, le Très 

haut, ne peut s’incarner, naître et mourir. Comme le dit la Torah, 

« Dieu n’est pas un mortel.» (Nb 23, 19)  

 

 Pour la théologie juive, donner à Dieu une forme humaine, c’est 

réduire, diminuer à la fois son unité et sa divinité. Dans le fond, le 

judaïsme rejette l’Incarnation du Verbe de Dieu. En fait, dans la 

pensée juive, il est impossible à Dieu de devenir un homme. Aussi 

rejette-t-elle l’idée chrétienne d’une naissance par la Vierge Marie. En 

effet, celle-ci serait dérivée du verset 14 du chapitre 7 du livre du 

prophète Isaïe, qui parle d’une « alma » enceinte, qui donnera 

naissance à un fils. Le mot « alma » a toujours été traduit par jeune 

femme, mais les théologiens chrétiens vinrent des siècles plus tard, et 

le traduisirent par le terme de « Vierge ». De ce fait, la naissance de 

Jésus pouvait alors être conforme aux idées païennes du premier 

siècle, qui pensaient que les mortels pouvaient être fécondés par des 

dieux.   

 L’autre point d’achoppement entre le judaïsme et la foi chrétienne 

est l’indivisibilité en Dieu. Le monothéisme juif postule l’unicité de 



 

199 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

Dieu dont le Shema Israël est l’expression de la confession. La Torah, 

qui est le fondement de ce monothéisme strict, exclut un Dieu 

trinitaire. Le Shema Israël, « Écoute Israël, le Seigneur notre Dieu est 

l’Unique » (Dt 6, 4), se révèle comme la plus parfaite illustration. Or, 

le christianisme confesse à la fois une unicité et une tri-unité de Dieu. 

Pour la théologie juive, la confession de la tri-unité de Dieu est 

irrecevable parce qu’elle introduit en Dieu la multiplicité, la pluralité. 

En effet, le Dieu d’Israël, YHWH, se caractérise fondamentalement 

par son unicité d’être. Ainsi, il n’est nullement divisé. Donc, il ne peut 

y avoir en lui la fragmentation, c’est-à-dire la multiplicité. En ce sens, 

la confession de la tri-unité de Dieu équivaudrait, selon la théologie 

juive, à une idolâtrie dans le plein sens du terme. Il ressortirait dès lors 

qu’il n’est nullement possible pour la foi juive d’accepter la pluralité 

en Dieu, sans trahir la Torah. En tant que principe indivisible, Dieu ne 

peut se décliner en trois Personnes : le Père, le Fils et l’Esprit Saint. 

Au demeurant, la confession de foi en la Trinité de Dieu est 

incompatible avec la foi juive, donc irrecevable comme doctrine. 

L’idée de Dieu comme une Trinité serait hérétique, c’est-à-dire en 

opposition frontale avec le monothéisme strict, et donc assimilée à du 

polythéisme. La doctrine trinitaire serait donc contraire à la foi 

monothéiste. Enfin, le dernier point d’achoppement entre la foi juive 

et la théologie chrétienne est la messianité de Jésus. En effet, la 

théologie juive rejette Jésus comme étant le Messie parce qu’il n’a pas 

non seulement accompli les prophéties messianiques, mais encore 

moins rempli les critères attribués au Messie. En outre, les versets 

bibliques se référant à Jésus seraient des erreurs de traduction. Et en 

dernier ressort, la croyance juive se fonde sur une révélation nationale. 

  Dans le fond, l’irrecevabilité de la messianité de Jésus par la 

théologie juive vient du fait que l’idée du Messie juif est différente du 

Jésus chrétien. Car les Juifs pensent que Jésus ne correspondrait pas 

aux prophéties messianiques énoncées dans l’Ancien Testament, qui 

établissent les critères pour la venue du Messie. Selon les maîtres du 

Talmud, il n’existe aucune preuve que Jésus a été effectivement le 

Messie attendu par Israël. La promesse messianique inclut des 

bienfaits comme la paix parfaite et l’unité entre les hommes, l’amour 

et la vérité, la connaissance universelle et un bonheur absolu, mais 

Jésus n’a réalisé aucune de ces prophéties. Il apparaît donc que l’un 

des motifs du rejet de Jésus-Christ par les Juifs fut la non-réalisation 



 

200 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

des prophéties messianiques. De plus, la présentation du Messie 

comme étant « le Fils de Dieu » apparaît scandaleux et totalement 

inacceptable par la foi juive. Les Juifs refusent également de voir que 

YHWH, le Dieu d’Israël, a rejeté le peuple, les Hébreux par d’autres 

enseignements, et que la Torah a été remplacée par une nouvelle Loi 

ou un Nouveau Testament. Du reste, les textes autorisés du judaïsme 

rejettent Jésus-Christ en tant que Dieu, être divin, intermédiaire entre 

les hommes et Dieu ou Messie. Au fond, les Juifs voient dans la 

théologie chrétienne une trahison du christianisme par rapport à la 

pensée biblique. C’est d’ailleurs ce que tente de souligner 

l’universitaire américaine Susannah Heschel (2005 : 187) dans cette 

affirmation : 

 

Pendant deux mille ans, les Juifs ont rejeté les 

affirmations selon lesquelles Jésus correspond aux 

prophéties messianiques de la Bible hébraïque, ainsi 

que les affirmations dogmatiques le concernant émises 

par les pères de l’Église, c’est-à-dire qu’il est né d’une 

vierge, qu’il est le fils de Dieu, qu’il fait partie d’une 

Trinité divine et qu’il est ressuscité après sa mort…. 

Pendant deux mille ans, un vœu central du christianisme 

a été d’être un objet de désir de la part des Juifs, dont la 

conversion aurait montré leur acceptation du fait que 

Jésus remplit leur propre prophétie biblique. 

 

 Dans la même veine, le Rabbin Stephen Wylen se montre très 

incisif dans son regard sur la foi chrétienne. Pour lui, le christianisme, 

doctrine émanant de Jésus, est sans aucun lien avec la foi juive. Dans 

cette perspective, il a écrit : « …la doctrine de Jésus était et restera 

étrangère à la pensée religieuse juive.» (2000 : 75). Quant au Rabbin 

Aryeh Kaplan, il estime que la théologie chrétienne est une 

modification radicale des concepts fondamentaux du judaïsme à 

l’exception de l’idée de Messie qu’elle rattache à Jésus-Christ. Nous 

pouvons lire dans son œuvre intitulée Anthologie : « À part sa 

croyance en Jésus comme le Messie, la chrétienté a modifié de 

nombreux concepts parmi les plus fondamentaux du judaïsme.» 

(1991 : 264) 



 

201 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

 En somme, au regard de la théologie juive, la croyance en la 

divinité de Jésus et à son statut de prophète de Dieu, à la messianité 

du Christ et à la Trinité de Dieu, est incompatible avec les principes 

traditionnels juifs. Pour la foi juive, le Shitouf (le fait d’associer à 

Dieu) équivaut à une idolâtrie dans le plein sens du terme. Il n’est pas 

possible pour un Juif d’accepter Jésus comme la figure du Dieu fait 

homme, sans trahir le judaïsme. Au demeurant, comme l’affirme le 

Rabbin John Rayner (1998 : 187), « la christologie du christianisme, 

l’ensemble des doctrines concernant le Fils de Dieu qui est mort sur 

la croix pour sauver l’humanité du péché et de la mort, sont 

incompatibles avec le judaïsme, et en rupture avec l’hébraïsme qui 

précédait.» 

 À ces diverses accusations, la foi chrétienne rétorque que 

l’incarnation est une réalité qui s’est réalisée dans la personne de 

Jésus, le Verbe divin, l’Emmanuel. Sorti du sein du Dieu créateur, 

Jésus est Dieu comme le Père. Car il est la parfaite manifestation du 

Père. Cette auto-communication de Dieu éclaire, en effet, l’homme sur 

lui-même, sur Dieu et le cosmos. 

 Par ailleurs, la foi chrétienne soutient que Jésus-Christ est le 

plérôme de la Révélation. De ce fait, la théologie chrétienne reconnaît, 

à la rigueur, la place, la fonction et la légitimité du judaïsme d’avant 

Jésus-Christ, à titre de préparation et d’annonce du christianisme. En 

revanche, elle a du mal à définir le rôle du judaïsme après l’événement 

incarnationnel de Jésus dans le réel Palestinien. Et toutes les relations 

d’amitié judéo-chrétiennes, qui se manifestent aujourd’hui, 

n’empêchent pas que le christianisme considère que le judaïsme 

d’après Jésus est aveugle puisqu’il n’a pas voulu reconnaître Jésus-

Christ. 

 Le regard du judaïsme sur la foi trinitaire a mis en lumière les 

points doctrinaux du christianisme qui entrent en conflit avec la 

théologie juive. Le dogme de la Trinité et l’affirmation que Jésus est 

Dieu sont des éléments fondamentaux qui distinguent le christianisme 

et le judaïsme. Celui-ci insiste sur l’unicité absolue de Dieu, le 

monothéisme strict, tel que révélé dans l’Ancien Testament. 

Cependant, certains courants du judaïsme antique ont nuancé cette 

opposition, explorant des notions d’une nature divine complexe ou de 

la présence de plusieurs personnes divines, comme l’atteste 

l’interprétation de certains passages de la Bible hébraïque. Au-delà de 



 

202 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

ces divergences, Juifs et chrétiens se réclament de la foi monothéiste 

comme les musulmans. C’est un point de contact qui ouvre sur le 

dialogue des religions. Ce qui revient à dire que malgré les 

divergences théologiques, la reconnaissance de cette filiation 

commune et le respect des croyances de l’autre peuvent constituer un 

terrain fertile pour un dialogue interreligieux. En outre, les deux 

religions sont abrahamiques et partagent la Bible hébraïque (l’Ancien 

Testament) comme fondement de leur foi, ce qui crée un lien 

historique et spirituel.  

 La confrontation entre le judaïsme et la doctrine de la Trinité est 

un terrain fertile pour comprendre le monothéisme islamique. Quelle 

est la pensée de la foi musulmane concernant la Trinité ? En d’autres 

termes, qu’est-ce que disent le Coran et la théologie islamique au sujet 

de la doctrine de la Trinité ? 

 Dans les lignes qui suivent, nous exposerons la position de l’islam 

sur la question. Celle-ci constitue le troisième axe de notre article.     

     

3. Le rejet de la doctrine trinitaire par le Coran et la théologie 

islamique 

 

 L’islam critique sévèrement la foi chrétienne en la Trinité et 

présente deux rejets majeurs de la confession de foi en la Trinité : 

l’affirmation « Trois » et la filiation divine du Christ condamnées 

comme deux formes d’associations par le Coran.  

 La confession de foi au Dieu Trinité que le christianisme reconnaît 

comme étant un seul Dieu en Trois Personnes distinctes, le Père, le 

Fils et l’Esprit Saint est rejetée par l’islam qui reproche aux chrétiens 

de pratiquer le péché de l’association. Celle-ci consiste à associer à 

Allah une autre entité, une autre personne, une autre chose. Le Coran 

considère les chrétiens comme des associateurs. Pour 

l’islam, l’association est le plus grand crime pour le musulman, c’est 

même d’après la sunna un des péchés irrémissibles. « Allah ne 

pardonne pas qu’on lui associe [d’autres dieux] » Q (S 4, V 48). En 

clair, le Coran récuse l’affirmation « Trois » (Thalâtha) par rapport à 

Dieu. Pour la théologie islamique, la Trinité est l’équivalent d’une 

forme de polythéisme, une sorte de trithéisme de fait : « Ne dites pas 

‘‘ Trois ’’. Cessez ! Ce sera meilleur pour vous. Allah n’est qu’un 

Dieu unique. Il est trop glorieux pour avoir un enfant… » Q (S 4, 



 

203 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

V171). Du reste, la Trinité, ensemble de trois « éléments », est un 

mélange hétérogène composé de Dieu d’une part, mais donc aussi de 

deux autres êtres, qui pourraient être des humains.  

 

 La foi musulmane rejette cette conception de Dieu comme « Trois 

en un » en disant : « (Rappelle) le moment où Allah dira :‘‘ O ‘Isâ, fils 

de Maryam, est-ce toi qui as dit aux gens : Prenez-moi, ainsi que ma 

mère, pour deux divinités en dehors d’Allah ? ’’» Q (S 5, V116). La 

Shahâdah qui proclame Lâ ilâha illa Allah (il n’y a point de divinité 

en dehors d’Allah) fonde l’accusation des chrétiens d’associer à 

l’unique divinité de pseudo-divinités que seraient ‘Isâ et Maryam. À 

la question de savoir si Dieu serait le troisième d’une triade, le Coran 

répond : « sont également mécréants ceux qui disent : ‘‘Allah est la 

troisième personne de la Trinité ’’ alors qu’il n’y a qu’un seul Dieu » 

Q (S 4, V73). Le Tawhid (l’unicité) est en contradiction avec la 

Trinité.   

 Concernant la f 

iliation divine de Jésus, la théologie islamique la condamne également 

comme étant une association. Le rejet par le Coran de la filiation 

divine du Christ est maintes fois répété dans l’affirmation : « Dieu 

n’engendre pas et n’a pas été engendré.» Q (S 112, V3) Le Coran ne 

reconnaît en Dieu aucun fils et rejette l’idée ou la mention d’une 

présence autre que celle de Dieu dans l’acte de création. « Dieu n’a 

auprès de Lui aucun fils, et n’a aucune divinité à Ses côtés sinon, 

chaque divinité aurait pris avec elle ce qu’elle avait créé, et certaines 

d’entre elles se seraient élevées au-dessus des autres.» Q (S 23, V91). 

Pour la théologie islamique, « sont mécréants ceux qui disent : ‘‘ 

Allah, c’est le Messie, fils de Marie !’’ » Q (S 5, V17). Ainsi, il en 

découle que la foi en la Trinité consisterait à élever un homme au rang 

de Dieu. Dès lors, les chrétiens auraient déifié le Messie, fils de Marie. 

À l’opposé, la confession trinitaire consisterait à rabaisser Dieu au 

rang des hommes. En ce sens, pour les chrétiens, Dieu est le Messie, 

fils de Marie. 

 

 Par ailleurs, la théologie musulmane estime que l’amalgame 

hétérogène des « Trois » serait d’autant plus impie que les chrétiens 

établissent un rapport entre l’idée d’une filiation et la Trinité elle-

même. Il devient impossible de ne pas comprendre que Dieu aurait 



 

204 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

engendré un fils avec l’un des trois de la Trinité. Mais il serait un 

véritable scandale, pour la foi islamique, d’affirmer que Dieu a eu un 

fils étant donné qu’il n’a pas eu de compagne. Le Coran affirme : 

« Allah n’est qu’un Dieu unique. Il est trop glorieux pour avoir un 

enfant.» Q (S 4, V171). Ainsi, la foi islamique s’inscrit dans 

l’impossibilité pour Dieu d’avoir un fils.  

 

 De ce qui précède, il ressort que c’est l’unicité et la transcendance 

de Dieu, qui sont ici fondamentalement contestées dans la doctrine 

chrétienne, puisque Dieu n’est plus Un, mais Trois, et de plus, 

entièrement confondues dans l’humanité, jusque et y compris dans 

l’engendrement. C’est pourquoi le Coran n’a de cesse d’affirmer que 

Dieu est Unique, sans associé, qu’il n’engendre pas, et qu’il n’est pas 

engendré. Dans le fond, l’islam reproche au christianisme de 

dissimuler la vérité qui consisterait à occulter l’unicité et la 

transcendance mêmes de Dieu en lui associant des êtres qui, par eux-

mêmes, ne sont pas Dieu.  

 D’ailleurs, le christianisme et l’islam professent clairement un 

Dieu Unique. Toutefois, alors que la Bible témoigne d’un Dieu UN et 

de trois personnes divines (Père, Fils et Esprit Saint), l’islam ne fait 

aucune place à la diversité au sein de la divinité. Le Tawhid professe : 

1. Il est Allah Un (ahad). 2. Allah, l’indivisible (samad).  

 Pour la foi chrétienne, les critiques de la foi islamique à l’encontre 

de la doctrine trinitaire ne semblent pas fondées. Car la Trinité des 

chrétiens n’est pas celle à laquelle leur reproche de croire le Coran. En 

effet, dans le Coran (S 5, V116 ; S 6, V100-102 ; S 9, V31)), la Trinité 

est constituée de Dieu, Jésus et Marie. Or, la Trinité chrétienne est la 

révélation de Dieu comme Père, Fils et Esprit Saint. La confession de 

foi trinitaire dans le christianisme n’est pas la triade Allah, Jésus et 

Marie. La référence à Allah comme personne divine de la Trinité 

chrétienne telle que mise en lumière dans le Coran est un 

anachronisme grave parce que la doctrine trinitaire fut élaborée avant 

la naissance de l’islam (en l’an 632 après Jésus-Christ) dont la 

référence absolue est Allah. Plus encore, Marie n’est pas Dieu selon 

la foi chrétienne. Elle est mère de l’unique sauveur Jésus. 

 

 Au sujet de Jésus comme Fils de Dieu, la foi islamique est 

prisonnière d’une conception purement charnelle et physique de 



 

205 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

l’engendrement. Dans la pensée islamique, si Jésus est le Fils de 

Maryam et qu’il a pour Père Dieu alors, Jésus serait le fruit de l’union 

charnelle et physique de Dieu avec Maryam. Cette doctrine est erronée 

et elle nous montre que le Coran est très loin de la Trinité chrétienne 

telle que l’a révélée le Christ dans le Nouveau Testament. De 

nombreuses interrogations comme points d’ombres du Coran méritent 

un éclairage de la part des théologiens musulmans actuels. Le prophète 

Mahomet aurait-il été mal informé de la doctrine chrétienne de la 

divine Trinité ? Pourquoi une telle confusion dans le Coran, pourtant 

livre saint selon les musulmans, parole d’Allah, sans trace d’erreur, 

qui attribue, à tort, aux chrétiens une croyance qu’eux-mêmes n’ont 

jamais proclamée ? Si le livre parfait se trompe en présentant la foi 

trinitaire des chrétiens comme la communion d’Allah, Jésus et Marie, 

n’est-ce pas là une remise en cause du dogme sacro-saint de 

l’infaillibilité absolue du Coran ? Au-delà de toutes ces interrogations, 

se profile, en filigrane, la délicate question de l’authenticité du Coran. 

Nous nous garderons de débattre dans cet article. Par contre, il 

convient de retenir, selon certains théologiens, que l’islam, comme 

toutes les religions du monde, reste marqué par quelques 

incohérences, signes de l’humain dans l’œuvre de la Révélation 

divine. 

 

 La divergence entre l’islam et le christianisme concernant la 

doctrine trinitaire a ouvert le chemin du dialogue interreligieux au 

point que l’Église catholique éprouve une grande estime pour les 

musulmans. Ceux-ci sont estimés par le catholicisme, d’après la 

Déclaration Nostra Aetate, en raison de leur adoration en un seul Dieu, 

qui a parlé aux hommes de leur attente du jour du jugement, de leur 

aumône et de leur prière :   

 

L’Église regarde aussi avec estime les musulmans, qui 

adorent le Dieu unique, vivant et subsistant, 

miséricordieux et tout-puissant, créateur du ciel et de la 

terre, qui a parlé aux hommes. Ils cherchent à se soumettre 

de toute leur âme aux décrets de Dieu, même s’ils sont 

cachés, comme s’est soumis à Dieu Abraham, auquel la foi 

islamique se réfère volontiers. (1965 : n° 4-5). 

 



 

206 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

 Outre l’estime, la Déclaration Nostra Aetate postule qu’Allah est 

le même Dieu que le Dieu d’Abraham dans l’Ancien Testament. Ainsi, 

les chrétiens et les musulmans partagent la foi abrahamique. 

Toutefois, les nombreuses dissensions et inimitiés manifestées entre 

les chrétiens et les musulmans sont l’expression de l’affirmation de la 

suprématie du Dieu de chaque confession religieuse. Peut-on affirmer 

qu’elles pourraient être des signes que les religions monothéistes sont 

violentes ? De nos jours, la prolifération de la barbarie, à travers le 

terrorisme et le phénomène du djihad, constitue de la matière à 

réflexion.  

 L’islam comme le judaïsme est en désaccord avec la doctrine 

chrétienne de la Trinité, la considérant comme une forme de 

polythéisme contraire au monothéisme strict des trois religions 

abrahamiques. L’islam réfute la divinité de Jésus et la nature trinitaire 

de Dieu dans le Coran (S 112), en le définissant comme samad, c’est-

à-dire infrangible et indivisible, ce qui crée une confrontation 

théologique directe avec le christianisme, mais aussi une base de 

dialogue et de réflexion pour comprendre l’islam dans un contexte 

plus large.  

 Après cette mise en lumière de ce qui éloigne Juif, Chrétien et 

musulman, il convient, à présent, de faire ressortir ce qui les 

rapproche. Il s’agit principalement du fondement des trois principales 

religions et de celui de la reconnaissance du statut des autres traditions 

religieuses. En clair, il revient de dégager les perspectives d’un 

dialogue théologique fécond entre Juifs, Chrétiens et Musulmans. 

Cette étude nous situe dans le quatrième axe de notre article.     

 

4. Les perspectives d’un dialogue théologique fécond entre Juifs, 

Chrétiens et Musulmans 

 

 Avant d’aborder la question du dialogue théologique entre le 

judaïsme, le christianisme et l’islam, il importe de noter que la 

confrontation du Dieu Trinité chrétien avec les représentations de 

Dieu dans les autres religions monothéistes a permis de desceller un 

patrimoine spirituel et éthique commun entre Juifs, Chrétiens et 

Musulmans. Qu’en est-il exactement ?  

   Bien vrai que le dialogue soit conflictuel entre Juifs, Chrétiens et 

Musulmans, il n’en demeure pas moins qu’ils ont en commun un 



 

207 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

patrimoine spirituel et éthique. Celui-ci se résume en trois points. 

D’abord, dans chacune de ces religions, Dieu est unique et créateur. 

L’unicité de Dieu est confessée par chacune des trois religions. De 

plus, l’homme vient de Dieu et retourne à Dieu. Ensuite, Abraham est 

l’ancêtre commun, et Dieu aime celui qui pratique la justice. Abraham 

est la figure fondatrice des trois religions. Par ailleurs, la miséricorde 

et le pardon sont présents dans le Coran, le Talmud et la Bible. Enfin, 

la mort est un passage, non un terme. Il y a donc dans les trois religions 

une véritable espérance en la vie éternelle. 

 Ce patrimoine spirituel et éthique se présente comme un véritable 

cadre pour réaliser le dialogue théologique entre le judaïsme, le 

christianisme et l’islam puisque les trois religions monothéistes 

partagent Abraham comme figure commune, bien qu’interprétée 

différemment. Cette filiation permet donc de relier les trois croyances.  

 Pour une fécondité du dialogue, il convient de rappeler que le 

judaïsme est la religion de l’Alliance entre YHWH et Israël. Celle-ci 

est consignée dans la Bible hébraïque, qui est divisée en trois parties : 

1. Torah ou l’instruction ou la Loi. 2.  Nebiim ou les Prophètes. 3. 

Ketoubim ou les Écrits. Pour le judaïsme, la Torah est le pilier de la 

foi juive parce qu’elle est la Loi écrite, qui se rattache à Moïse. À côté 

d’elle fut mise progressivement en place une loi orale à partir des 

commentaires qu’en firent les rabbins juifs : Nebiim et Ketoubim. 

Quant au christianisme, il est la religion de la Parole vivante. Celle-ci 

se fait chair en Jésus-Christ. Selon la Constitution dogmatique Dei 

verbum (1965 : n° 11), pour le christianisme, Dieu est l’auteur des 

livres sacrés, tout en agissant en des hommes et par eux, qui écrivent 

en vrais auteurs. Celui-ci garda, dans sa Bible, l’ensemble de la Bible 

hébraïque et y ajouta tous les livres qui portaient le témoignage de 

Jésus comme Christ et Seigneur. Cet ensemble est appelé « le 

Nouveau Testament ». Par contre, le Coran est une religion du livre. 

Par l’ange Gibril, Allah aurait dicté sa parole à Mahomet qui ne fit que 

transmettre littéralement et fidèlement la révélation coranique.  

 De ce qui précède, il ressort que la chrétienté est une religion de la 

Parole et non de l’écrit comme l’islam ou de l’Alliance comme le 

judaïsme. En outre, on ne peut pas parler des « religions du Livre » 

puisque la Bible hébraïque, le Coran et le Nouveau Testament sont 

trois livres différents. Le bouddhisme, avec les quinze mille pages de 

Triple Corbeille (Tripitaka), est une religion du Livre. Selon David 



 

208 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

Vauclair (2010 : 11), l’expression « religion du Livre » ne cadrerait 

donc pas avec les trois principales traditions monothéistes. Ainsi, elle 

est impropre au dialogue théologique.  

 Concernant la légitimité des autres traditions religieuses, nous 

touchons à une question polémique. Certes, Juif, chrétien et musulman 

ont le même Père (le Dieu d’Abraham). Mais cette consanguinité, bien 

loin de les rapprocher et de les unir, les met en situation de rivalité. 

Chacune prétend détenir seule la révélation. Le christianisme 

reconnaît le judaïsme puisqu’il a maintenu le livre des Juifs (la Torah, 

l’Ancien Testament) dans le corpus de ses livres saints. De la même 

manière, l’islam reconnaît la place des « gens du Livre » (les juifs et 

les chrétiens) et reprend à son compte la prophétologie judéo-

chrétienne. Mais il considère que le judéo-christianisme a défiguré la 

vérité et il prétend prendre la place de ceux dont il est l’héritier.  

 La théologie des religions nous enseigne que si l’on veut que 

chacune des confessions monothéistes reconnaisse les deux autres, il 

ne sert à rien de mettre en valeur ce qu’elles ont en commun puisque 

cela ne fait que conforter leur rivalité. Il faut, au contraire, tenter de 

fonder théologiquement leur différence, leur spécificité et leur 

complémentarité. La compétition fratricide entre les trois 

monothéismes ne peut être évitée que si l’on démontre que chacune 

des trois religions, dans sa spécificité propre, est légitime, véridique et 

indispensable aux deux autres. Ainsi, il faut fonder la place, la fonction 

et la légitimité du christianisme et de l’islam dans le cadre d’une 

théologie juive ; et aussi la place, la fonction et la légitimité du 

judaïsme et de l’islam dans le cadre de la théologie chrétienne ; et 

enfin la place, la fonction et la légitimité du judaïsme et du 

christianisme dans le cadre d’une théologie musulmane.  

 De façon concrète, ce dialogue interreligieux doit s’appuyer sur la 

base commune que les trois religions partagent, à savoir, la croyance 

en un seul Dieu créateur, la tradition d’Abraham, et l’importance des 

commandements d’amour. Il sied de dépasser les stéréotypes 

permettant ainsi une meilleure connaissance et une sortie de peur. Il 

faudra s’inscrire non seulement dans la direction empruntée par les 

figures comme Louis Massignon, Mohamed Abd-el-Jalil et les 

institutions telles que l’Institut du monde arabe et l’Institut Pontifical 

d’Études Arabes et d’Islamologie (PISAI) qui sont des acteurs 

importants ce dialogue, mais aussi dans les initiatives pour la paix 



 

209 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

comme celle d’Assise en 1996 qui a renforcé la mission des religions 

à travailler à la paix et à la réconciliation dans le monde. Ce dialogue 

interreligieux exige une collaboration quotidienne qui se traduit par 

des rencontres et des actions communes au niveau des populations, 

ainsi que par une réflexion académique et théologique entre 

intellectuels des différentes religions. L’objectif de ce dialogue est de 

construire une relation de respect et de compréhension mutuelle, en 

reconnaissant les points de convergence tout en abordant avec 

humilité les différences doctrinales fondamentales, dans le but 

d’œuvrer ensemble à la paix et à une meilleure compréhension de la 

volonté de Dieu. Dès lors, le dialogue interreligieux se présente 

comme un efficace et pertinent outil de paix, de réconciliation, de 

vivre-ensemble et de la révélation de Dieu. Il permet donc de passer 

de la conflictualité à la fraternité. Dieu n’est-il pas amour selon 1 Jn 4, 

16 ? Révélé par la théologie johannique comme amour, Dieu Trinité 

est dialogue, communion. En ce sens, le théologien Claude Geffré 

(2015 : 88) écrit : « Quoi qu’il en soit du polythéisme ou le 

monothéisme, l’homme, pour apaiser son besoin religieux, réclame un 

Dieu qui soit un Toi et avec lequel il puisse entrer en échange 

d’amour ».  

 

Conclusion 

 

 L’histoire comparée des religions montre que la révélation 

vétérotestamentaire nous met pour la première fois en présence d’un 

monothéisme d’un type unique, incomparable en tout cas avec le 

monothéisme de certaines religions païennes qui plaçaient un Être 

suprême au sommet de leur panthéon de dieux. Non seulement il n’y 

a qu’un Dieu, mais ce Dieu est Unique : « Yahvé, le Seigneur notre 

Dieu, est le seul Seigneur » (Dt, 6, 4). Dans l’histoire de l’idée de Dieu, 

le monothéisme juif représente le dépassement de tout polythéisme, 

de tout dualisme, de toute idolâtrie. Il culminera dans le christianisme 

avec la révélation du Dieu-Père en Jésus-Christ. La doctrine trinitaire, 

élaborée par les Pères de l’Église à la lumière de la Révélation de Dieu 

Père (dans l’Ancien Testament), Fils et Esprit Saint (dans le Nouveau 

Testament), et des crises théologique, christologique, 

pneumatologique, est un mystère de foi que ne partagent pas le 

judaïsme et l’islam, les deux religions monothéistes. Car elle remet en 



 

210 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

cause leurs croyances fondamentales sur l’unicité et l’indivisibilité de 

Dieu, créant un fossé théologique qui impacte la relation entre ces 

religions et la reconnaissance mutuelle.  

 La question qui a orienté et guidé la présente recherche théorique 

et fondamentale s’énonce comme suit : comment le principe de 

l’unicité absolue de Dieu dans le judaïsme et l’islam (l’unicité de 

Dieu) se heurte-t-il à la doctrine chrétienne de la Trinité, et quelles 

sont les conséquences de ce conflit théologique sur la compréhension 

de Dieu, de Jésus-Christ et la reconnaissance des autres  

monothéismes ? 

 Pour résoudre cette problématique, nous avons mobilisé une 

approche comparative. Cette méthode a l’insigne avantage de mettre 

en évidence le conflit théologique, à savoir, l’unicité de Dieu comme 

le problème de fond de la confrontation de la Trinité avec le judaïsme 

et l’islam. En mobilisant l’approche comparative, le conflit 

théologique apparaît fondamental, car la Trinité chrétienne, qui 

affirme un seul Dieu en trois personnes distinctes (le Père, le Fils et 

l’Esprit Saint), est perçue par le judaïsme et l’islam comme une 

négation de l’unicité divine. Pour eux, Dieu est un et unique, en une 

seule personne, et non en une entité divisée en trois personnes.      

 Comme résultats, l’étude du dogme chrétien de la Trinité à 

l’épreuve du judaïsme et de l’islam révèle un conflit théologique, une 

contradiction fondamentale entre le monothéisme strict de ces deux 

religions et le dogme trinitaire chrétien, soulevant la question de la 

compréhension du divin et de l’idolâtrie. Le judaïsme et l’islam 

rejettent le dogme chrétien de la Trinité, considérant le concept de 

‘‘trois en un’’ comme une forme de polythéisme incompatible avec le 

monothéisme strict qui fonde ces religions. Le Coran, bien que 

critiquant certaines interprétations jugées hérétiques de la Trinité, 

cherche en réalité un terrain d’entente spirituel avec le christianisme, 

plutôt qu’une rupture totale. Les deux religions rejettent l’idée d’un 

Dieu incarné, comme le Fils, ou d’un Dieu s’exprimant à travers des 

manifestations multiples. Pour la foi juive, le judaïsme est une religion 

strictement monothéiste, qui insiste sur l’unité absolue de Dieu. Le 

concept de la Trinité est vu comme une dérogation à cette unicité 

divine, et donc incompatible avec la foi juive. Pour la foi musulmane, 

l’islam est également une religion monothéiste, qui prône le Tawhid 

(l’unicité de Dieu). Le Coran condamne explicitement l’association de 



 

211 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

partenaires à Dieu (le shirk), et la Trinité est comprise comme une 

forme de shirk. Bien que le Coran s’oppose à la divinisation de Jésus 

et à des interprétations trinitaires, il ne cherche pas à rompre 

radicalement avec le christianisme, mais plutôt à établir un terrain 

d’entente basé sur une foi commune en Dieu. En somme, pour le 

judaïsme et l’islam, la Trinité chrétienne constitue une approche 

hérétique du divin, car elle semble contredire le principe d’un Dieu 

Unique, indivisible et sans pareil. Ces traditions s’appuient sur une 

conception du divin plus abstraite et non incarnée, en opposition à la 

Révélation chrétienne du Dieu Père, Fils et Esprit Saint.  

 L’étude de la doctrine trinitaire à l’épreuve du judaïsme et de 

l’islam révèle des dimensions sociales et utilitaires profondes, 

questionnant la pertinence de la confrontation entre foi juive, 

chrétienne et musulmane. La portée socio-utilitaire de cette étude se 

décline en quatre points : le dépassement des incompréhensions, la 

promotion du dialogue interreligieux, la contribution à la paix sociale 

et, à l’éducation et formation. À propos du dépassement des 

incompréhensions, l’étude des divergences théologiques permet aux 

croyants des différentes traditions de mieux comprendre les 

fondements doctrinaux d’autrui, réduisant ainsi les préjugés et les 

malentendus. Au sujet de la promotion du dialogue interreligieux, la 

reconnaissance du caractère sacré de la Trinité chrétienne, et la 

conception de Dieu comme créateur et Tout-Puissant dans le judaïsme 

et l’islam, rend possible la construction de ponts pour un dialogue plus 

respectueux et inclusif. Concernant la contribution à la paix, la 

compréhension des spécificités de chaque foi abrahamique peut aider 

à prévenir les conflits et à promouvoir la coexistence pacifique, car 

elle offre un cadre pour aborder les différences théologiques de 

manière constructive. Quant à l’éducation et la formation, l’étude de 

la compréhension des points de divergence théologique entre les 

religions abrahamiques peut être intégrée dans des programmes 

éducatifs de chaque religion visant à former des citoyens capables de 

vivre ensemble dans un monde de plus en plus diversifié, en 

promouvant la tolérance et l’empathie.  

 En définitive, la portée socio-utilitaire de cette étude réside dans sa 

capacité à analyser et à comprendre les points de friction théologiques 

entre ces religions abrahamiques, et à favoriser une meilleure 

connaissance et un fécond dialogue interreligieux, aidant ainsi à 



 

212 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

prévenir les conflits et à promouvoir la coexistence pacifique. Ce qui 

dénote clairement que la théologie est au service de la paix et capable 

de répondre aux défis contemporains de justice, de paix et de 

réconciliation. Ainsi, la théologie se présente comme un outil au 

service de la vie, de l’homme, de la société et de l’Église.  

 Par ailleurs, l’étude sur la doctrine trinitaire à l’épreuve du 

judaïsme et de l’islam révèle des tensions théologiques entre le 

monothéisme strict (Tawhid, Shema) et la conception chrétienne d’un 

Dieu trinitaire. Contrairement à Laurent Guillet (2025 : 

https://evandis.com/actualites/la-trinité-chretienne-et-le-tawhid-

islamique-perspectuves-/), qui souligne l’amour relationnel au cours 

de la Trinité, Alajami (2018 : Alajami.fr) insiste sur la critique 

coranique du trithéisme. Aisha Brown (2011 : IslamReligion.com,) 

retrace l’origine historique de la Trinité, perçue comme une dérive 

doctrinale. Ces études convergent vers une incompréhension mutuelle, 

mais divergent sur la possibilité d’un dialogue interreligieux. Elles 

illustrent la complexité du concept trinitaire dans les traditions 

abrahamiques.  

 Comme recommandations, il importe, d’abord, d’encourager un 

dialogue interreligieux fondé sur la clarification des concepts 

théologiques ; ensuite, recontextualiser la Trinité comme expression 

de l’unité divine dans la relation ; enfin, promouvoir une pédagogie 

théologique inclusive, respectueuse des sensibilités monothéistes, 

pour dépasser les malentendus historiques et ouvrir des voies de 

compréhension mutuelle.  

 Pour clore, l’étude propose une analyse doctrinale claire et 

accessible de la Trinité chrétienne face au Shema juive et au Tawhid 

islamique. Elle valorise la dimension relationnelle à Dieu tout en 

soulignant les défis du dialogue interreligieux. Bien que l’approche 

reste confessionnelle, elle stimule la réflexion théologique 

contemporaine. In fine, l’étude est pertinente et bien structurée et se 

distingue par son souci d’adapter la foi chrétienne aux enjeux de la 

modernité religieuse, mais gagnerait en neutralité académique et en 

intégration plus approfondie et en profondeur comparative avec les 

perspectives juives et musulmanes.  

 En ouverture, cette recherche montre que la conception de Dieu 

constitue un point de divergence fondamental entre judaïsme, 

christianisme et islam, influençant profondément la spiritualité, la 



 

213 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

théologie du salut et le dialogue interreligieux dans un monde en 

mutation. Bien que les religions soient des « cibles de conflits », il 

convient qu’elles développent leur capacité à être des « catalyseurs de 

paix ». En outre, il est crucial de reconnaître et de renforcer leur 

potentiel constructif pour le bien-être des communautés et la 

promotion de la paix dans le monde. Qu’est-ce qu’un monde sans 

paix ?  

 

Références bibliographiques  

 

AL ANDJÎ, 2018. Les trinités selon le Coran et l’Islam, URL : 

Alajami.fr, consulté le 01 octobre 20205  

BERGSON Henri, 2013. Les deux sources de la morale et de la 

religion, Paris, PUF 

BROWN AISHA, 2011. Qui inventa la Trinité ?, URL : 

IslamReligion.com, consulté le 01 octobre 20205  

CRAGG Kenneth, 1964. The Call of The Minaret, New-York, 

Oxford University Press : Galawy Books  

GARDET Louis,1970. L’islam, Religion, et communauté, Paris, 

Desclée de Brouwer  

GEFFRÉ Claude, 1985a, « Dieu. L’affirmation de Dieu », in 

Encyclopaedia universlis, Vol. 6, Paris, PUF, pp. 141-145  

GEFFRÉ Claude, 1985b, « Le monothéisme », in 

Encyclopaedia universlis, Vol. 12, Paris, PUF, pp. 576-577 

GUILLET Laurent, 2025. La Trinité chrétienne et le Tawhid 

islamique, Evandis, URL: https://evandis.com/actualites/la-trinité-

chretienne-et-le-tawhid-islamique-perspectuves-/ consulté le 01 

octobre 20205 

HESCHEL Susannah, 2005. « Jewish Views of Jesus », In : 

Jesus In The World’s Faiths : Leading Thinkers From Five Faiths 

Reflect On His Meaning, G. BARKER, pp. 149-160, Maryknoll, Orbis 

Books  

JOHNSON Paul, 1989. Une histoire des Juifs, Paris, Jean-

Claude Lattès   

KAPLAN Aryeh, 1991. The Aryeh Kaplan Anthology : 

Illuminating Expositions on Jewish Thought and Practice, Volume 1, 

Brooklyn, Mesorah Publication 

LA BIBLE DE JÉRUSALEM, 2001. Paris, Cerf 



 

214 

C  

O  

L  

L  

E  

C  

T  

I  

O  

N  

  

P  

L  

U  

R  

A  

X  

E  

S  

 

/  

M  

O  

N  

D  

E 

LE SAINT CORAN, 2010. Paris, Albouraq 

LE TALMUD DE JÉRUSALEM V10 (1888), 2010. Whitefish, 

Kessinger Publishing MURCIA Thierry, 2014. Jésus dans le Talmud 

et la littérature rabbinique ancienne, Turnhout, Brepols Publishers 

OCHS Peter, 2003, « Le Shituf et le Dieu trinitaire du 

Christianisme », in Pardès, Vol 2, n° 35, pp. 133-148 

PAUL VI, 1965, « Constitution dogmatique sur la Révélation 

divine, Dei Verbum », in CONCILE ŒCUMÉNIQUE VATICAN II : 

Constitutions, décrets, déclarations, messages, Abidjan, Pauline, pp. 

109-130 

PAUL VI, 1965, « Déclaration sur les relations de l’Église avec 

les religions non chrétiennes, Nostra Aetate », in CONCILE 

ŒCUMÉNIQUE VATICAN II : Constitutions, décrets, déclarations, 

messages, Abidjan, Pauline, pp. 605-614 

RAYNER John, 1998. A Jewish Understanding of the World, 

Berghahn Books.  

SCHMIDT François, 1985. « Naissance des polythéismes 

(1624-1757) », in Archives des sciences sociales des Religions, 59-1, 

pp. 77-90 

VAUCLAIR David, 2010. Les religions d’Abraham. Judaïsme, 

Christianisme, islam, Paris, Eyrolles 

VIEILLARD-BARON Jean-Louis, 2017. « Hegel et le passage 

du polythéisme au monothéisme », in Archives de philosophie, Vol. 2, 

Tome 80, pp. 369-384 

WYLEN Stephen, 2000. Settings of Silver : An Introduction to 

Judaism, Mahwah, Paulist Press  

 

 

 

 

 


