
 

31 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

La philosophie marcellienne et les voies de sortie de la crise 

du terrorisme 
 

OUEDRAOGO Arthur Romain 
Doctorant en Philosophie 

Université Libre de Bruxelles 

 
Résumé 

 

La crise sécuritaire qui affecte le Sahel depuis plus d’une décennie ne peut être 

comprise ni traitée exclusivement à partir de réponses militaires ou technico-

politiques. Cet article propose une lecture philosophique de cette crise à partir de la 

pensée de Gabriel Marcel, en montrant que le terrorisme constitue avant tout une 

crise anthropologique marquée par la rupture du lien social, l’érosion de la dignité 

humaine et la perte de la reconnaissance mutuelle. Face à l’impasse des stratégies 

strictement sécuritaires, l’analyse met en lumière quatre axes fondamentaux inspirés 

de la philosophie marcellienne : la négociation, la dignité humaine, le 

développement socioéconomique et la réconciliation. La négociation y apparaît non 

comme une faiblesse, mais comme un acte de résistance morale fondé sur l’écoute, 

le dialogue et la confiance. La dignité humaine est pensée comme réalité incarnée, 

fragilisée par la pauvreté et l’exclusion, souvent exploitées par les groupes 

terroristes. Le développement est envisagé comme un processus intégral orienté vers 

l’épanouissement humain et la justice sociale. Enfin, la réconciliation est présentée 

comme un horizon indispensable pour restaurer durablement le vivre-ensemble. 

L’article montre ainsi que la pensée de Gabriel Marcel offre des ressources 

philosophiques pertinentes pour repenser la lutte contre le terrorisme au Sahel en 

recentrant l’action politique sur l’homme comme être de relation, de disponibilité et 

d’espérance. 

 

Mots-clés Gabriel Marcel ; terrorisme ; Sahel ; dignité humaine ; négociation ; 

développement ; réconciliation ; philosophie africaine ; violence ; éthique politique. 
 

 

Introduction 

 

La crise sécuritaire qui frappe le Sahel depuis plus d’une 

décennie révèle une profonde fragilisation des sociétés, non 

seulement sur les plans militaire et politique, mais aussi dans leurs 

fondements humains et relationnels. La montée du terrorisme, les 

violences armées, la dégradation du tissu social et l’érosion de la 

confiance collective montrent que la réponse à cette situation ne peut 

se limiter à une option strictement sécuritaire. Face à l’impasse des 



 

32 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

stratégies classiques de lutte antiterroriste, un questionnement 

philosophique s’impose : que reste-t-il de la dignité humaine lorsque 

la violence devient structurelle et que la technique s’érige en 

instrument privilégié de domination ? C’est dans cette perspective 

que la pensée de Gabriel Marcel offre un éclairage singulier. 

Philosophe de la disponibilité, du dialogue et de l’espérance 

incarnée, Marcel propose une anthropologie relationnelle qui 

réhabilite l’homme comme être de présence, de reconnaissance 

mutuelle et d’ouverture. À travers sa réflexion sur l’appel, la fidélité, 

le témoignage et la transcendance, il invite à repenser les chemins de 

sortie de crise non seulement en termes d’efficacité technique ou de 

supériorité stratégique, mais surtout en termes d’humanité restaurée. 

L’objectif de cet article est d’examiner ce que la pensée marcellienne 

peut apporter à la compréhension et à la résolution de la violence 

terroriste au Sahel. Nous montrerons que quatre dimensions 

s’imposent comme des voies de transformation possibles : la 

négociation, la dignité humaine, le développement intégral et la 

réconciliation. Ces axes ne se substituent pas aux stratégies 

sécuritaires, mais en constituent le fondement humain et éthique 

indispensable. 

Dès lors, la question centrale que pose cet article est la 

suivante : dans quelle mesure la philosophie de Gabriel Marcel, 

fondée sur une anthropologie relationnelle de la dignité, de la 

disponibilité et de l’espérance, peut-elle offrir des ressources 

conceptuelles et éthiques pertinentes pour repenser la lutte contre le 

terrorisme au Sahel au-delà des approches strictement sécuritaires ? 

Plus précisément, l’analyse montre que le terrorisme relève 

moins d’un simple phénomène militaire que d’une crise 

anthropologique, et que les notions marcelliennes de négociation, de 

dignité humaine, de développement intégral et de réconciliation 

peuvent contribuer à une refondation humaine et sociale des 

politiques de sortie de crise. La démarche adoptée dans cet article est 

essentiellement philosophique et herméneutique. Elle repose, d’une 

part, sur une analyse conceptuelle de la pensée de Gabriel Marcel à 

partir de ses œuvres majeures et, d’autre part, sur une interprétation 

critique de la crise terroriste au Sahel à la lumière de cette 

anthropologie relationnelle. Il ne s’agit pas d’appliquer 

mécaniquement un cadre théorique à une réalité socio-politique, mais 



 

33 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

de mettre en dialogue une philosophie de la dignité incarnée avec un 

contexte marqué par la violence, afin d’en dégager des pistes 

éthiques et politiques de transformation. 

Enfin, l’étude met en évidence comment, dans un contexte 

marqué par la peur, la méfiance et la fragmentation sociale, la 

philosophie de Gabriel Marcel peut contribuer à restaurer la 

disponibilité à l’autre, à réaffirmer la valeur inconditionnelle de la 

personne et à ouvrir des horizons de paix durable. 

 

1. Pour que vienne la paix : négocier courageusement et 

lucidement 

La paix est un bien précieux, mais très fragile. Face aux 

conflits qui déchirent les sociétés, la tentation de la force ou de 

l’inaction peut sembler plus simple que le chemin exigeant du 

dialogue. Pourtant, si la paix doit être véritable et durable, elle ne 

peut se construire sans un effort sincère de négociation. Négocier, 

c’est chercher un terrain d’entente sans renier la vérité ; c’est avancer 

avec courage tout en gardant une lucidité qui protège des illusions. 

Seule une négociation courageuse et lucide peut ouvrir la voie à une 

réconciliation véritable et restaurer l’harmonie au sein des 

communautés. 

    1.1. L’écoute et le dialogue, deux conditions de négociation 

Gabriel Marcel souligne l’importance de la réception 

authentique de l’autre sans hypocrisie. C’est une forme de dialogue 

basée sur la compréhension et l’empathie. La pensée marcellienne 

stipule que « l’écoute est une attitude active et généreuse, où l’on se 

rend disponible pour l’autre. Elle est la condition préalable à toute 

réconciliation véritable. »1 Négocier par l’écoute et le dialogue, c’est 

refuser de prendre le chemin de la violence. Dans toute recherche de 

solution contre un quelconque conflit, les différents acteurs doivent 

privilégier l’écoute et le dialogue vrai et sincère. C’est dans ce sens 

que Gabriel Marcel stipule que « la résolution des conflits exige un 

dialogue où chaque partie s’engage dans une recherche sincère de 

                                                 
1 Gabriel MARCEL, Le Mystère de l’être, Paris : Aubier, 1951, p. 172. 



 

34 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

vérité, en dépassant les limites de l’ego pour atteindre une 

communion authentique »2. 

L’écoute permet de se comprendre et de mieux se connaitre. 

Lorsqu’il s’agit de lutte contre le terrorisme, la négociation, indirecte 

ou directe, doit être faite par étape. C’est un enchaînement de 

rencontres sincères et de prise en compte des réalités de l’autre, qu’il 

s’agisse des griefs politiques, sociaux ou religieux qui alimentent la 

radicalisation. Selon G. Marcel, « dans tout conflit, le danger est la 

fermeture sur soi. Le dialogue est un acte de foi dans l’autre, une 

volonté de dépasser les fractures par une compréhension mutuelle »3. 

La négociation permet ainsi de faire tomber le mythe de l’autre, de 

désamorcer les malentendus et d’ouvrir un espace pour des solutions 

pacifiques. Tous les philosophes nous montrent l’importance du 

dialogue dans la résolution des conflits. Et Gabriel Marcel ne cesse 

d’insister sur cela en ces termes « Dans un monde où la violence 

menace de tout détruire, la négociation est un acte de résistance. Elle 

refuse de succomber au désespoir et cherche à rétablir l’espérance 

dans la relation humaine »4. Nous devons refuser par tous les moyens 

le recours à la violence dans la résolution des conflits. Et dans ce 

sens le dialogue et l’écoute paraissent selon plusieurs auteurs comme 

l’une des solutions. Alors Secrétaire Général de l’ONU, Kofi Annan 

s’exprimait en ces termes : « La meilleure réponse au terrorisme 

n’est pas la répression, mais un dialogue inclusif et respectueux. 

C’est par l’écoute des doléances légitimes que l’on peut prévenir les 

extrémismes »5. Dans les différents conflits comme le terrorisme, les 

différentes parties gagneraient à privilégier l’écoute et le dialogue car 

la violence engendre la violence. Seul un dialogue authentique, qui 

examine les causes profondes et offre une tribune à ceux qui se 

sentent marginalisés, peut enrayer le cycle du terrorisme. La 

philosophie marcellienne prône le dialogue et la réconciliation en 

lieu et place de la violence et cela émane de l’orientation chrétienne 

que Marcel donne à sa conception sur la résistance Cette idée peut 

être appliquée à la lutte contre le terrorisme, où l’usage de la 

                                                 
2 Idem, Homo viator, Paris, Aubier, 1945, p. 47. 
3 Idem, Présence et immortalité, Paris, Flammarion, 1959, p. 83. 
4 Idem, Du Refus à l’invocation, Paris, Gallimard, 1940, p. 114 
5 Kofi ANNAN, « The United Nations and Global Security », in 

https://www.un.org/sg/en/content/sg/speeches/2004-11-23/address-secretary-general-kofi-annan-

international-conference-iraq, (consulté le 9 juin 2025). 

https://www.un.org/sg/en/content/sg/speeches/2004-11-23/address-secretary-general-kofi-annan-international-conference-iraq
https://www.un.org/sg/en/content/sg/speeches/2004-11-23/address-secretary-general-kofi-annan-international-conference-iraq


 

35 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

négociation peut être perçu comme une forme de résistance pacifique 

et morale à la violence. La négociation favorise une forme de 

guérison collective et évite très souvent la violence systématique. 

Pour Gabriel Marcel, « la négociation est un acte de résistance à la 

logique destructrice de la violence. Elle incarne un refus de céder à 

l’instinct de domination, en affirmant la primauté du dialogue sur la 

force. »6 La négociation aide dans la maîtrise de soi et nous évite de 

satisfaire à certaines de nos passions qui peuvent nous pousser à la 

violence. La négociation est l’arme des braves, des grands. La 

négociation est l’arme des braves. Résister à la violence ne signifie 

pas répondre par la force, mais avoir le courage de s’asseoir avec son 

ennemi, de chercher à le comprendre, de lui tendre la main et de 

parler de paix.  

 

    1.2. La négociation comme promotion de la confiance et de la 

solidarité 

Gabriel Marcel voit la solidarité comme un principe 

fondamental de la vie humaine. Dans des contextes particuliers 

comme celui du terrorisme, où la division et la méfiance dominent 

souvent, la négociation devient un outil essentiel pour reconstruire la 

confiance, parfois brisée par des injustices historiques, des 

désaccords ou des sentiments de marginalisation. Pour Marcel, « la 

négociation n’a de sens que si elle repose sur une confiance mutuelle, 

même fragile. C’est en restaurant cette confiance que nous pouvons 

rétablir un lien authentique entre les parties. »7 La confiance 

mutuelle est donc un préalable avant toute tentative de dialogue. Un 

conflit naît lorsque la confiance est brisée pour faire place aux 

soupçons et à la méfiance. En engageant un dialogue qui implique les 

parties prenantes et qui cherche à répondre à leurs besoins 

fondamentaux, la négociation permet de rétablir des relations de 

confiance et de solidarité. La confiance et la solidarité participent à 

prévenir la radicalisation et à favoriser la réintégration sociale. Si 

l’on s’en tient à la pensée marcellienne, nous verrons que tout conflit 

met en péril la solidarité humaine. Négocier, c’est reconnaître que 

nous sommes liés par une responsabilité commune, que nous ne 

                                                 
6 Gabriel MARCEL, Homo viator, Op. cit., p. 64 
7 Gabriel MARCEL, Le mystère de l’être, Op. cit., p. 192. 



 

36 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

pouvons-nous défaire les uns des autres8. La solidarité est essentielle 

dans la résolution des tensions. Des leaders et intellectuels africains 

comme Gandhi ont beaucoup abordé le thème de la solidarité, ce qui 

concède une place primordiale a cette valeur sociale dans le contexte 

de terrorisme. La négociation est un acte d’amour et de solidarité, où 

l’on s’efforce de retrouver le lien brisé entre deux parties en conflit. 

Elle exige une foi indéfectible dans la possibilité de réconciliation. 

Négocier c’est donc être solidaire de l’autre et surtout donner une 

chance à la réconciliation et à la confiance mutuelle. 

    1.3. La négociation au service de la dignité humaine 

Dans sa philosophie, Gabriel Marcel insiste sur la dignité 

inaliénable de la personne humaine et sur l’importance de 

reconnaître l’autre comme une personne à part entière. Pour Marcel, 

« Négocier, c’est reconnaître l’autre dans sa dignité, refusé de le 

réduire à un objet ou à un adversaire à abattre. C’est un acte de foi 

dans la possibilité d’un terrain commun. »9 Dans le contexte du 

terrorisme, cela signifie qu’une approche fondée sur la négociation 

doit toujours viser à respecter la dignité des personnes impliquées, 

même celles qui ont choisi la violence. La négociation est une 

manière de reconnaître l’humanité de l’autre, et la pensée 

marcellienne le dit si bien en déclarant lorsqu’elle conçoit que « la 

violence réduit l’autre à un objet à éliminer. La négociation, au 

contraire, affirme que l’autre est un être avec qui un terrain commun 

peut être trouvé. C’est un acte de foi dans la réconciliation. » Cette 

approche permet de sortir de la logique de confrontation et 

d’opposition totale, offrant ainsi des possibilités de résolution de 

conflit qui sont respectueuses et protectrices de la personne humaine 

et qui cherchent à guérir les blessures profondes à l’origine de la 

violence. La non-violence n’est pas la faiblesse, mais une forme 

supérieure de résistance. La négociation est un moyen de transformer 

le conflit en une opportunité de comprendre l’autre et de désamorcer 

la haine. Négocier c’est reconnaître en l’autre sa valeur et sa dignité. 

Les hommes devraient travailler à éviter l’esprit de vengeance et 

prendre le chemin de la négociation dans le respect de la condition 

humaine. Négocier n’est donc pas un acte de faiblesse et de 

                                                 
8 Gabriel MARCEL, Homo viator, Op. cit., p. 56.  
9 Gabriel MARCEL, Le Mystère de l’être. Op. cit, p. 185. 



 

37 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

déshonneur. La négociation n’est pas une capitulation, c’est une 

affirmation que toutes les parties concernées sont des êtres humains 

dignes de respect. La négociation est un acte de bravoure et 

d’humilité. Accepter de discuter avec son adversaire c’est vouloir 

sauver la vie en évitant tout ce qui peut la bafouer ou la nuire. 

Négocier est un signe de résistance. Pour Desmond Tutu, « Choisir 

de négocier plutôt que de se battre est un acte de résistance. Cela 

montre que l’on croit en une solution pacifique et que l’on refuse de 

se laisser gouverner par la peur ou la vengeance. »10 La négociation 

permet donc d’éviter de bafouer la dignité de l’homme. Elle se base 

sur la conviction que chaque personne possède une dignité qui mérite 

d’être reconnue, vénérée et respectée. 

La négociation, comme contribution à la résolution des 

problèmes de conflits et de guerre comme le terrorisme est un terme 

plutôt cher à la philosophie marcellienne. Négocier avec les 

adversaires n’est pas signe de faiblesse mais une ferme volonté de 

préserver la vie humaine. La négociation selon Gabriel Marcel 

implique plusieurs choses dont la réconciliation nationale et 

l’inclusion politique des groupes marginalisés, la promotion de la 

justice sociale, la formation des forces armées à la protection des 

civils et au respect des droits humains, le dialogue 

intercommunautaire et la médiation pour prévenir les conflits entre 

communautés locales. Dans la pensée de Gabriel Marcel, la 

négociation, en tant qu’acte d’engagement humain authentique, est 

un moyen très puissant pour créer des ponts et inviter à la 

réconciliation dans des contextes tendus, y compris face au 

terrorisme.  

La négociation dans la pensée marcellienne est avant tout un 

acte de rencontre authentique, vrai et sincère. Elle se base sur le 

respect de l’autre et la réparation de la solidarité humaine. En 

appliquant ces principes à la lutte contre le terrorisme, elle permet de 

créer des ponts de rencontre et de compréhension, de restaurer la 

dignité humaine et de réduire les causes profondes de la violence qui 

dévalorisent l’homme et nuit à sa dignité. Cette approche de la 

négociation offre une alternative pacifique à la confrontation, 

                                                 
10 Desmond TUTU, Il n'y a pas d'avenir sans pardon. Trad. Alain Deschamps et Josiane Deschamps. Paris, 

Albin Michel, 2000. 



 

38 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

ouvrant des voies vers la réconciliation et la guérison des sociétés 

fracturées par le terrorisme. 

2. Pour promouvoir la dignité de l’homme comme être incarné 

La dignité humaine ne peut être pensée de manière abstraite ; 

elle s’enracine dans l’existence concrète de l’homme, dans sa 

condition incarnée. Respecter cette dignité, c’est reconnaître 

l’homme dans sa totalité, avec ses besoins matériels, spirituels et 

relationnels. Gabriel Marcel insiste sur cette dimension en affirmant 

que « l’homme n’est pas une idée, mais une présence, un être en 

relation »11. Ainsi, toute société qui prétend défendre la dignité 

humaine doit garantir non seulement les droits fondamentaux, mais 

aussi les conditions d’une vie où chacun peut s’épanouir pleinement. 

Promouvoir cette dignité, c’est œuvrer pour un monde où l’homme 

est reconnu dans son unicité et sa vulnérabilité, au-delà des logiques 

purement utilitaires et technicistes. 

    2.1. Pauvreté, dignité humaine et terrorisme 

La pauvreté extrême fragilise la dignité humaine et crée un 

terrain propice aux violences, dont le terrorisme. Lorsqu’un individu 

est privé de moyens de subsistance et d’espoir, il devient vulnérable 

aux idéologies radicales. Comme le souligne Joseph Ki-Zerbo, « la 

misère n’est pas seulement un manque, c’est une humiliation »12. 

Ainsi, lutter contre le terrorisme implique non seulement une réponse 

sécuritaire, mais aussi des actions pour restaurer la dignité de chacun 

à travers un développement équitable. 

       2.1.1. La pauvreté est indigne de l’homme 

La pauvreté, lorsqu’elle prive l’être humain de ses besoins 

fondamentaux et de sa dignité, constitue une atteinte à son essence 

même. Loin d’être une simple difficulté économique, elle est une 

condition qui expose l’homme à la vulnérabilité, à l’exclusion et 

parfois même à la déshumanisation. Gabriel Marcel, dans sa 

réflexion sur la dignité humaine, insiste sur le fait que la misère 

matérielle peut conduire à une misère existentielle. Il affirme dans La 

                                                 
11Gabriel MARCEL, Le mystère de l’être, Op. cit., p. 102. 
12 Joseph KI-ZERBO, À quand l’Afrique ?, Paris, Éditions de l’Aube, 2003, p. 54. 



 

39 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

dignité humaine et ses assises existentielles que « l’homme n’est 

pleinement lui-même que lorsqu’il est en mesure de répondre à son 

appel intérieur ; mais la pauvreté en l’aliénant, l’enferme dans la 

survie et l’empêche d’accéder à son propre dépassement »13. Il 

déclare en ces termes:  

 

Dans Être et Avoir […], je n’ai pas assez marqué que l’avoir 

est en effet une condition indispensable du progrès vers 

l’être. Je dirai même, si vous le voulez, que l’être ne s’établit 

que dans la transmutation de l’avoir ; ceci est très net au sujet 

de la carmélite dont vous parlez. Absolument parlant, ne rien 

avoir, c’est n’être rien […].  La pauvreté en tant que manque, 

qu’indigence (penia) ne peut absolument pas être exaltée ; 

mais seulement cette pauvreté qui est esprit et qui est 

libération14.  

 

Si Gabriel Marcel révise ainsi sa vision négative sur l’avoir, sa 

méfiance à l’égard d’un enrichissement qui in fine ne respecte la 

dignité humaine parce qu’elle réduit l’être humain en un 

consommateur qu’il faut gaver, reste justifiée. L’auteur a tout à fait 

raison de faire cette invocation dans ses conférences sur « Rilke, 

témoin spirituel »: « Hymne à la pauvreté véritable ; que Dieu rende 

aux pauvres la pauvreté »15 . Dans le même sens, le béninois Albert 

Tévoédjéré a ainsi intitulé son bestseller dans la collection 

« Développement et civilisations : Pauvreté, richesse des peuples ».16  

 

Cette idée rejoint la perspective selon laquelle la pauvreté 

n’est pas seulement un manque de biens, mais un obstacle à 

l’accomplissement de l’homme en tant qu’être de relation et de 

transcendance. Pour G. Marcel, « toute action véritablement humaine 

                                                 
13 Gabriel MARCEL, La dignité humaine et ses assises existentielles, Paris, Aubier, 1964.p. 87. 
14 Gabriel MARCEL, Être et Avoir, Nouvelle édition annotée par J. Parain-Vial, in coll. 

« Philosophie européenne », Paris, Éditions universitaires, 1991pp. 186-187.  
15 Ibid., p. 319. 
16 Albert TÉVOÉDJÉRÉ, Développement et civilisations : Pauvreté, richesse des peuples, 

Paris, éditions Économie et humanisme/éditions Ouvrières, 1978.  



 

40 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

consiste à refuser de réduire l’homme à sa condition matérielle et à 

lui redonner un horizon où il puisse se réinventer »17. 

D’autres penseurs africains soulignent également le caractère 

indigne de la pauvreté. Ainsi, Joseph Ki-Zerbo rappelle que « la 

misère n’a jamais été le destin naturel de l’homme africain, elle est le 

résultat d’un système qui l’a dépossédé de ses ressources et de sa 

dignité »18. La pauvreté apparaît alors comme un scandale moral, une 

situation contre laquelle l’homme doit lutter pour restaurer son 

humanité. Face à cette réalité, il ne suffit pas de combattre la 

pauvreté par des solutions techniques ou économiques. Il est 

nécessaire de réhabiliter la dignité humaine en permettant aux 

individus de retrouver un sens à leur existence, une liberté intérieure 

et une possibilité de création et d’engagement. Ainsi, affirmer que la 

pauvreté est indigne de l’homme, c’est reconnaître que celui-ci est 

appelé à plus qu’une simple survie. Il est invité à une existence qui 

dépasse la nécessité, où il peut s’engager dans une véritable quête de 

sens et de relation avec autrui. 

 

       2.1.2. La pauvreté exploitée par le terrorisme 

Le terrorisme prospère très souvent dans les situations de 

grande pauvreté, d’abandon et d’exclusion sociale. Pour J.-P. Sartre, 

« la pauvreté est un terreau fertile pour la violence et la révolte, car là 

où il n’y a pas de possibilités d’expression sociale et de justice 

économique, le désespoir se transforme en révolte »19. Un 

développement économique doit prendre en compte toutes les 

couches sociales. Il est donc important d’insister sur la justice sociale 

et le bien-être de tous les citoyens. Il faut aussi offrir des possibilités 

d’entreprendre aux jeunes en quête de sens, de repère, de 

reconnaissance et de pouvoir. Pour Armatya Sen, « la pauvreté est un 

obstacle majeur à la paix sociale. La lutte contre la pauvreté doit être 

considérée comme une priorité dans les efforts pour prévenir le 

terrorisme et la violence »20. Gabriel Marcel, qui prône l’importance 

des relations authentiques et de la solidarité, pense qu’une économie 

                                                 
17 Gabriel MARCEL, L’homme problématique, Nouvelle édition, Paris, Présence de Gabriel 

Marcel, 1998. p. 134. 
18 Joseph KI-ZERBO, À quand l’Afrique ?, Paris, Éditions de l’Aube, 2003, p. 45. 
19 Jean-Paul SARTRE, Les Temps Modernes, 1946, Paris, Gallimard, 1946, p. 132. 
20 Amartya SEN, Le dévelopment comme liberté. Trad. Jean-Luc Fidel, éd. Odile Jacob, 2000, p. 192. 



 

41 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

doit œuvrer pour l’inclusivité car cela constitue un moyen d’éviter le 

sentiment d’isolement et de rejet, de radicalisation. Tout cela sert 

souvent de point de départ aux comportements extrémistes.  

C’est pourquoi, promouvoir la justice sociale aide à 

combattre les racines du ressentiment qui alimentent les mouvements 

terroristes. Plusieurs penseurs contemporains, comme Thomas 

Pogge, estiment que la réduction des inégalités mondiales et la lutte 

contre la pauvreté constituent des conditions essentielles pour 

prévenir les violences et les formes de terrorisme nourries par la 

frustration sociale et l'exclusion. Il s’agit d’éviter qu’une partie des 

citoyens ne soit lésée au détriment des autres. Les citoyens doivent 

donc se sentir égaux devant la loi et la justice des pays. Cela évite les 

inégalités et les injustices qui sont à la base des frustrations voire du 

terrorisme. La réconciliation nationale est une chose essentielle qui 

appelle les uns et les autres à laisser leur égo et leurs intérêts 

personnels pour rechercher l’intérêt et le bien de tous. Elle implique 

le respect et l’égalité de tous. On doit aussi former les forces de 

défense et de sécurité aux différents réflexes de protection de la vie 

lors des combats. 

3. Le développement socioéconomique comme nécessité 

Le développement socioéconomique ne se limite pas à 

l’accumulation de richesses ; il devient véritablement humain 

lorsqu’il garantit la dignité de chacun et contribue à la paix. Lorsque 

les besoins fondamentaux sont satisfaits et que chacun peut accéder 

aux conditions d’une vie digne, les frustrations qui nourrissent la 

violence et l’instabilité s’estompent. Comme l’affirme Joseph Ki-

Zerbo : « On ne développe pas, on se développe »21, soulignant ainsi 

que la croissance économique doit être pensée en fonction de 

l’homme et non l’inverse. Dans cette perspective, étancher la soif 

d’avoir ne doit pas mener à l’avidité, mais à une répartition plus juste 

des ressources, favorisant un monde où l’homme est au centre du 

progrès et non son esclave. L’économie est un des piliers de la 

stabilité d’un pays. Travailler sur le développement économique 

                                                 
21 Joseph KI-ZERBO, Op. cit., p. 67. 



 

42 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

signifie améliorer l’accès à l’éducation, à la santé, à l’emploi et aux 

infrastructures. Le développement durable et inclusif est une clé pour 

empêcher les terroristes de faire des recrutements.  Les bases 

terroristes s’alimentent avec la pauvreté et le désespoir. Négliger ces 

dimensions, c’est perpétuer une dynamique où la violence, la 

barbarie et la guerre semblent être les seules issues. 

Dans la pensée de Gabriel Marcel, le développement 

économique, tout en étant un enjeu concret pour les sociétés 

modernes, va au-delà de la simple accumulation de biens matériels. 

Pour Marcel, l’économie doit avoir pour objectif l’épanouissement 

humain. Elle doit chercher à satisfaire aux besoins essentiels de 

l’homme tout en gardant intacte sa dignité. Gabriel Marcel valorise 

l’être humain comme personne. Il insiste sur les relations humaines 

authentiques, le vivre ensemble et la solidarité, plutôt que sur la 

simple satisfaction des besoins matériels. Un développement 

économique doit selon la pensée marcellienne, se concentrer sur 

l’amélioration de la vie sociale, sur la création d’opportunités 

d’emploi pour les jeunes par exemple et sur la réduction des 

inégalités sociales. Cela renforce la cohésion et la paix sociale, des 

facteurs cruciaux et permet d’éviter la radicalisation. Le 

développement économique, dans la pensée marcellienne, lorsqu’il 

est compris dans une perspective humaniste et intégrée, a pour 

objectif principal l’amélioration des conditions de vie dans une 

société solidaire et équitable. Cela peut réduire considérablement les 

sources de frustration, de marginalisation et d’aliénation, qui très 

souvent sont des facteurs sous-jacents du terrorisme. 

 

4. La réconciliation, un défi et une nécessité  

La philosophie marcellienne conçoit le développement 

économique comme un moyen de remodeler la société, en particulier 

à travers le développement de l’esprit du vivre ensemble, où 

règneront la confiance et la responsabilité mutuelles. Une telle 

société serait moins exposée aux tensions et différends sociaux qui 

favoriseraient le terrorisme, car elle serait bâtie sur une base de 

réciprocité et de respect des droits humains et de chacun dans son 

individualité. Hannah Arendt souligne que la politique est 



 

43 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

indissociable de la culture, car c’est au sein de la culture que se 

forment les principes et les valeurs qui guident les interactions 

humaines et façonnent les relations sociales. Le dialogue 

intercommunautaire et la médiation préviennent les conflits entre 

communautés locales. Il est nécessaire de constituer des comités de 

médiation et des moments de dialogue entre cultures pour une plus 

grande connaissance des unes et des autres. Cela pourrait éviter la 

méfiance qui peut être source de replis sur soi et de conflits. 

La pensée marcellienne insiste aussi sur la valeur de 

l’éducation dans la formation de la personne et de la société. Les 

États doivent mettre en place une politique économique qui fera de 

l’éducation et de l’amélioration des conditions de vie à travers 

l’accès à la culture une priorité. L’éducation transforme l’homme et 

c’est dans ce sens que Kant dira que « l’Homme ne peut devenir 

Homme que par l’éducation. Il n’est que ce que l’éducation fait de 

lui »22. L’’élaboration d’une bonne politique éducative permet de 

développer des compétences, mais aussi de cultiver une conscience 

commune fondée sur le respect des autres et sur une éthique 

humaniste. L’éducation peut transformer un monde violent en un 

havre de paix. Elle est l’arme la plus puissante qu’on puisse utiliser 

pour changer le monde. Cette approche pourrait contrer le fanatisme 

et la violence, en offrant aux jeunes des opportunités de 

développement personnel. Cela leur fera comprendre qu’il existe 

d’autres voies de développement personnel en dehors des voies 

radicales. Pour Maria Montessori, « l’éducation est une arme de paix. 

Elle prépare l’être humain à affronter les défis de l’avenir »23. Et Paul 

Collier de renchérir : « Les politiques qui stimulent le développement 

culturel et éducatif des jeunes sont essentielles pour contrecarrer la 

dynamique de l’extrémisme violent. »24 

 

Conclusion 

L’analyse menée tout au long de cet article montre que la 

crise du Sahel ne peut être comprise ni traitée uniquement à partir 

                                                 
22 Emmanuel KANT, Réflexions sur l’éducation. Trad. Alexis Philonenko, Paris, Herne, 1991, p. 43. 
23 Maria MONTESSORI, L’esprit absorbant de l’enfant. Trad. Georgette Bernard, éd. Desclée de Brouwer, 

1997, p. 95. 
24 Paul COLLIER, L’Autre moitié du monde. Pourquoi les pays les plus pauvres échouent et ce qu’on peut 

faire pour les aider. Trad. Claude MENNETRET, Paris, Pearson, 2008, p 241. 



 

44 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

d’une logique de force, de technique ou de puissance géopolitique. 

La philosophie de Gabriel Marcel révèle que la violence terroriste est 

aussi et surtout une crise de l’homme, une rupture du lien, une faillite 

de la reconnaissance et de la présence mutuelle. La négociation, telle 

que pensée ici, n’est pas une faiblesse mais un acte de résistance 

contre la logique de destruction. La dignité humaine, loin d’être une 

abstraction, devient le point d’appui éthique d’une reconstruction 

sociale. Le développement, compris comme déploiement de la liberté 

et des capacités humaines, ouvre des perspectives nouvelles face à la 

pauvreté structurelle exploitée par les groupes armés. Enfin, la 

réconciliation apparaît comme un horizon possible : non pas l’oubli 

du mal, mais la reconstruction patiente d’une communauté capable 

d’espérance et de fidélité. Ainsi, la pensée marcellienne permet de 

déplacer le regard. Elle réinscrit la lutte contre le terrorisme dans un 

cadre anthropologique où l’homme – dans sa fragilité, sa liberté et 

son appel à la transcendance – demeure le centre de toute politique 

véritablement humaine. Si la guerre déshumanise, la réflexion 

philosophique, elle, rappelle qu’aucune paix durable ne peut se 

construire sans restaurer la présence à l’autre, la parole partagée et la 

confiance blessée. 

Sur le plan social et politique, cette étude invite les acteurs 

institutionnels, les décideurs publics, les éducateurs et les médiateurs 

sociaux à intégrer la dimension anthropologique dans les politiques 

de lutte contre le terrorisme. Elle suggère que la sécurité durable ne 

peut être obtenue sans justice sociale, sans reconnaissance des 

personnes et sans reconstruction du lien communautaire. En ce sens, 

la philosophie marcellienne ne relève pas d’une spéculation abstraite, 

mais constitue une ressource éthique opératoire pour penser des 

politiques publiques plus humaines et plus durables dans le contexte 

sahélien. 

Reste alors une question décisive, qui ouvre de nouvelles pistes de 

recherche : comment les sociétés sahéliennes peuvent-elles inventer 

des institutions, des pratiques politiques et des modèles éducatifs 

capables d’incarner cette vision marcellienne de l’homme comme 

être de relation et de disponibilité, afin de transformer durablement 

les conditions qui nourrissent la violence ? 

 

 



 

45 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

 

Bibliographie 

 

ARISTOTE, 1967. La politique, Flammarion, Paris. 

BERGSON Henri, 2013. L’Évolution créatrice, Presses 

Universitaires de France, Paris. 

DOUMBIA Souleymane, 2023. Le Sahel, de 

l’indépendantisme au terrorisme islamiste, L’Harmattan, Paris. 

DOUMBIA Souleymane, 2022. Terrorisme au Sahel : Le 

dialogue avec les djihadistes comme paradigme de sortie durable de 

crise au Mali, L’Harmattan, Paris. 

DURKHEIM Émile, 1893. De la division du travail social, 

Presses Universitaires de France, Paris. 

LEVINAS Emmanuel, 2014. Humanisme de l’autre homme, 

LGF, Paris. 

LITTRE Émile, 1875. Dictionnaire de la langue française, 

Éditions du Cap, Paris. 

MARCEL Gabriel, 1998. Entretiens Paul Ricœur-Gabriel 

Marcel, avec la postface de Tilliette, Présence Gabriel Marcel, Paris. 

MARCEL Gabriel, 1999. Essai de philosophie concrète. In 

coll. « Folio/Essais » n°350, Gallimard, Paris. 

MARCEL Gabriel, 1991. Être et Avoir, Éditions 

universitaires, Paris. 

MARCEL Gabriel, 2021. L’homme contre la soif, Baconnière, 

Lausanne. 

MARCEL Gabriel, 1998. L’homme problématique, Nouvelle 

édition. Présence de Gabriel Marcel, Paris. 

MARCEL Gabriel, 1964. La dignité humaine et ses assises 

existentielles, Aubier, Paris. 

MARCEL Gabriel, 1951. Les hommes contre l’humain, 

Fayard, Paris. 

MARCEL Gabriel, 1968. Pour une sagesse tragique et 

concrète, Fayard, Paris. 

MARCEL Gabriel, 1959. « Présence et immortalité. Journal 

métaphysique 1938-1943 et autres textes ». In coll.  le Monde en 

10/18, Flammarion, Paris. 



 

46 

C

  

O

  

L

  

L

  

E

  

C

  

T

  

I

  

O

  

N

  

  

P

  

L

  

U

  

R

  

A

  

X

  

E

  

POMBO Kipoy, 1999. L’espérance et l’immortalité : Étude 

sur l’ontologie intersubjective chez Gabriel Marcel, Urbania 

University Press, Rome. 

RICOEUR Paul, 1947. Gabriel Marcel et Karl Jaspers, Temps 

présent, Paris. 

SAINT-JACQUES Alphonse, 1956. « À propos d’une 

affirmation de M. Gabriel Marcel ». Revue de l’Université Laval, 

n°10, juin 1956, pp. 879-887. 

AMNESTY INTERNATIONAL, 2020. « Ils en ont exécuté 

certains et emmené d’autres avec eux : Péril pour les populations 

civiles dans le Sahel », in 

https://www.amnesty.org/fr/latest/news/2020/06/sahel-des-soldats-

sement-la-terreur-et-commettent-des-tueries-dans-des-villages-sous-

couvert-doperations-antiterroristes/ (consulté le 10 mai 2025). 

 

 

 

https://www.amnesty.org/fr/latest/news/2020/06/sahel-des-soldats-sement-la-terreur-et-commettent-des-tueries-dans-des-villages-sous-couvert-doperations-antiterroristes/
https://www.amnesty.org/fr/latest/news/2020/06/sahel-des-soldats-sement-la-terreur-et-commettent-des-tueries-dans-des-villages-sous-couvert-doperations-antiterroristes/
https://www.amnesty.org/fr/latest/news/2020/06/sahel-des-soldats-sement-la-terreur-et-commettent-des-tueries-dans-des-villages-sous-couvert-doperations-antiterroristes/

