La philosophie marcellienne et les voies de sortie de la crise
du terrorisme

OUEDRAOGO Arthur Romain
Doctorant en Philosophie
Université Libre de Bruxelles

Résumé

La crise sécuritaire qui affecte le Sahel depuis plus d’une décennie ne peut étre
comprise ni traitée exclusivement a partir de réponses militaires ou technico-
politiques. Cet article propose une lecture philosophique de cette crise a partir de la
pensée de Gabriel Marcel, en montrant que le terrorisme constitue avant tout une
crise anthropologique marquée par la rupture du lien social, |’érosion de la dignité
humaine et la perte de la reconnaissance mutuelle. Face a ['impasse des stratégies
strictement sécuritaires, [’analyse met en lumiére quatre axes fondamentaux inspirés
de la philosophie marcellienne : la négociation, la dignité humaine, le
développement socioéconomique et la réconciliation. La négociation y apparait non
comme une faiblesse, mais comme un acte de résistance morale fondé sur [’écoute,
le dialogue et la confiance. La dignité humaine est pensée comme réalité incarnée,
fragilisée par la pauvreté et [’exclusion, souvent exploitées par les groupes
terroristes. Le développement est envisagé comme un processus intégral orienté vers
I’épanouissement humain et la justice sociale. Enfin, la réconciliation est présentée
comme un horizon indispensable pour restaurer durablement le vivre-ensemble.
L’article montre ainsi que la pensée de Gabriel Marcel offre des ressources
philosophiques pertinentes pour repenser la lutte contre le terrorisme au Sahel en
recentrant [’action politique sur [’homme comme étre de relation, de disponibilité et
d’espérance.

Mots-clés Gabriel Marcel ; terrorisme ; Sahel ; dignité humaine ; négociation ;
développement ; réconciliation ; philosophie africaine ; violence ; éthique politique.

Introduction

La crise sécuritaire qui frappe le Sahel depuis plus d’une
décennie révele une profonde fragilisation des sociétés, non
seulement sur les plans militaire et politique, mais aussi dans leurs
fondements humains et relationnels. La montée du terrorisme, les
violences armées, la dégradation du tissu social et I’érosion de la
confiance collective montrent que la réponse a cette situation ne peut
se limiter a une option strictement sécuritaire. Face a I’impasse des

31




stratégies classiques de lutte antiterroriste, un questionnement
philosophique s’impose : que reste-t-il de la dignité humaine lorsque
la violence devient structurelle et que la technique s’érige en
instrument privilégié de domination ? C’est dans cette perspective
gue la pensée de Gabriel Marcel offre un éclairage singulier.
Philosophe de la disponibilité, du dialogue et de I’espérance
incarnée, Marcel propose une anthropologie relationnelle qui
réhabilite ’homme comme é&tre de présence, de reconnaissance
mutuelle et d’ouverture. A travers sa réflexion sur 1’appel, la fidélité,
le ttmoignage et la transcendance, il invite a repenser les chemins de
sortie de crise non seulement en termes d’efficacité technique ou de
supériorité stratégique, mais surtout en termes d’humanité restaurée.
L’objectif de cet article est d’examiner ce que la pensée marcellienne
peut apporter a la compréhension et a la résolution de la violence
terroriste au Sahel. Nous montrerons que quatre dimensions
s’imposent comme des voies de transformation possibles : la
négociation, la dignité humaine, le développement intégral et la
réconciliation. Ces axes ne se substituent pas aux stratégies
sécuritaires, mais en constituent le fondement humain et éthique
indispensable.

Dés lors, la question centrale que pose cet article est la
suivante : dans quelle mesure la philosophie de Gabriel Marcel,
fondée sur une anthropologie relationnelle de la dignité, de la
disponibilit¢ et de I’espérance, peut-elle offrir des ressources
conceptuelles et éthiques pertinentes pour repenser la lutte contre le
terrorisme au Sahel au-dela des approches strictement sécuritaires ?

Plus précisément, 1’analyse montre que le terrorisme reléve
moins d’un simple phénoméne militaire que d’une crise
anthropologique, et que les notions marcelliennes de négociation, de
dignité humaine, de développement intégral et de réconciliation
peuvent contribuer a une refondation humaine et sociale des
politiques de sortie de crise. La démarche adoptée dans cet article est
essentiellement philosophique et herméneutique. Elle repose, d’une
part, sur une analyse conceptuelle de la pensée de Gabriel Marcel a
partir de ses ceuvres majeures et, d’autre part, sur une interprétation
critique de la crise terroriste au Sahel & la lumiére de cette
anthropologie relationnelle. 1l ne s’agit pas d’appliquer
mécaniquement un cadre théorique a une réalité socio-politique, mais

32




de mettre en dialogue une philosophie de la dignité incarnée avec un
contexte marqué par la violence, afin d’en dégager des pistes
éthiques et politiques de transformation.

Enfin, I’étude met en évidence comment, dans un contexte
marqué par la peur, la méfiance et la fragmentation sociale, la
philosophie de Gabriel Marcel peut contribuer a restaurer la
disponibilité a I’autre, a réaffirmer la valeur inconditionnelle de la
personne et a ouvrir des horizons de paix durable.

1. Pour que vienne la paix: négocier courageusement et
lucidement

La paix est un bien précieux, mais tres fragile. Face aux
conflits qui déchirent les sociétés, la tentation de la force ou de
I’inaction peut sembler plus simple que le chemin exigeant du
dialogue. Pourtant, si la paix doit étre véritable et durable, elle ne
peut se construire sans un effort sincére de négociation. Négocier,
c’est chercher un terrain d’entente sans renier la vérité ; c’est avancer
avec courage tout en gardant une lucidité qui protege des illusions.
Seule une négociation courageuse et lucide peut ouvrir la voie a une
réconciliation véritable et restaurer I’harmonie au sein des
communautés.

1.1. L’écoute et le dialogue, deux conditions de négociation

Gabriel Marcel souligne I’importance de la réception
authentique de I’autre sans hypocrisie. C’est une forme de dialogue
basée sur la compréhension et I’empathie. La pensée marcellienne
stipule que « I’écoute est une attitude active et généreuse, ol I’on se
rend disponible pour I’autre. Elle est la condition préalable a toute
réconciliation véritable. » Négocier par I’écoute et le dialogue, c’est
refuser de prendre le chemin de la violence. Dans toute recherche de
solution contre un quelconque conflit, les différents acteurs doivent
privilégier I’écoute et le dialogue vrai et sincére. C’est dans ce sens
que Gabriel Marcel stipule que « la résolution des conflits exige un
dialogue ou chaque partie s’engage dans une recherche sincére de

1 Gabriel MARCEL, Le Mystére de [’étre, Paris : Aubier, 1951, p. 172.

33




Vérité, en dépassant les limites de I’ego pour atteindre une
communion authentique »2.

L’écoute permet de se comprendre et de mieux se connaitre.
Lorsqu’il s’agit de lutte contre le terrorisme, la négociation, indirecte
ou directe, doit é&tre faite par étape. C’est un enchainement de
rencontres sincéeres et de prise en compte des réalités de I’autre, qu’il
s’agisse des griefs politiques, sociaux ou religieux qui alimentent la
radicalisation. Selon G. Marcel, « dans tout conflit, le danger est la
fermeture sur soi. Le dialogue est un acte de foi dans I’autre, une
volonté de dépasser les fractures par une compréhension mutuelle »2.
La négociation permet ainsi de faire tomber le mythe de I’autre, de
désamorcer les malentendus et d’ouvrir un espace pour des solutions
pacifiques. Tous les philosophes nous montrent I’importance du
dialogue dans la résolution des conflits. Et Gabriel Marcel ne cesse
d’insister sur cela en ces termes « Dans un monde ou la violence
menace de tout détruire, la négociation est un acte de résistance. Elle
refuse de succomber au désespoir et cherche a rétablir I’espérance
dans la relation humaine »* Nous devons refuser par tous les moyens
le recours a la violence dans la résolution des conflits. Et dans ce
sens le dialogue et I’écoute paraissent selon plusieurs auteurs comme
I’une des solutions. Alors Secrétaire Général de I’'ONU, Kofi Annan
s’exprimait en ces termes: « La meilleure réponse au terrorisme
n’est pas la répression, mais un dialogue inclusif et respectueux.
C’est par I’écoute des doléances légitimes que I’on peut prévenir les
extrémismes »°. Dans les différents conflits comme le terrorisme, les
différentes parties gagneraient a privilégier I’écoute et le dialogue car
la violence engendre la violence. Seul un dialogue authentique, qui
examine les causes profondes et offre une tribune a ceux qui se
sentent marginalisés, peut enrayer le cycle du terrorisme. La
philosophie marcellienne prone le dialogue et la réconciliation en
lieu et place de la violence et cela émane de I’orientation chrétienne
que Marcel donne a sa conception sur la résistance Cette idée peut
étre appliquée & la lutte contre le terrorisme, ou I’usage de la

2 1dem, Homo viator, Paris, Aubier, 1945, p. 47.

3 1dem, Présence et immortalité, Paris, Flammarion, 1959, p. 83.

4 Idem, Du Refis a l'invocation, Paris, Gallimard, 1940, p. 114

5 Kofi ~ ANNAN, «  The United Nations  and  Global Security  », in
https://www.un.org/sg/en/content/sg/speeches/2004-11-23/address-secretary-general-kofi-annan-
international-conference-irag, (consulté le 9 juin 2025).

34



https://www.un.org/sg/en/content/sg/speeches/2004-11-23/address-secretary-general-kofi-annan-international-conference-iraq
https://www.un.org/sg/en/content/sg/speeches/2004-11-23/address-secretary-general-kofi-annan-international-conference-iraq

négociation peut é&tre percu comme une forme de résistance pacifique
et morale a la violence. La négociation favorise une forme de
guérison collective et évite trés souvent la violence systématique.
Pour Gabriel Marcel, « la négociation est un acte de résistance a la
logique destructrice de la violence. Elle incarne un refus de céder a
I’instinct de domination, en affirmant la primauté du dialogue sur la
force. »® La négociation aide dans la maitrise de soi et nous évite de
satisfaire a certaines de nos passions qui peuvent nous pousser a la
violence. La négociation est I’arme des braves, des grands. La
négociation est I’arme des braves. Résister a la violence ne signifie
pas répondre par la force, mais avoir le courage de s’asseoir avec son
ennemi, de chercher a le comprendre, de lui tendre la main et de
parler de paix.

1.2. La négociation comme promotion de la confiance et de la
solidarité
Gabriel Marcel voit la solidaritt comme un principe
fondamental de la vie humaine. Dans des contextes particuliers
comme celui du terrorisme, ou la division et la méfiance dominent
souvent, la négociation devient un outil essentiel pour reconstruire la
confiance, parfois brisée par des injustices historiques, des
désaccords ou des sentiments de marginalisation. Pour Marcel, « la
négociation n’a de sens que si elle repose sur une confiance mutuelle,
méme fragile. C’est en restaurant cette confiance que nous pouvons
rétablir un lien authentique entre les parties. »’ La confiance
mutuelle est donc un préalable avant toute tentative de dialogue. Un
conflit nait lorsque la confiance est brisée pour faire place aux
soupcons et a la méfiance. En engageant un dialogue qui implique les
parties prenantes et qui cherche a répondre a leurs besoins
fondamentaux, la négociation permet de rétablir des relations de
confiance et de solidarité. La confiance et la solidarité participent a
prévenir la radicalisation et & favoriser la réintégration sociale. Si
I’on s’en tient a la pensée marcellienne, nous verrons que tout conflit
met en péril la solidarité humaine. Négocier, c’est reconnaitre que
nous sommes liés par une responsabilité commune, que nous ne

6 Gabriel MARCEL, Homo viator, Op. cit., p. 64
" Gabriel MARCEL, Le mystére de [’étre, Op. cit., p. 192.

35




pouvons-nous défaire les uns des autres®. La solidarité est essentielle
dans la résolution des tensions. Des leaders et intellectuels africains
comme Gandhi ont beaucoup abordé le theme de la solidarité, ce qui
conceéde une place primordiale a cette valeur sociale dans le contexte
de terrorisme. La négociation est un acte d’amour et de solidarité, ou
I’on s’efforce de retrouver le lien brisé entre deux parties en conflit.
Elle exige une foi indéfectible dans la possibilité de réconciliation.
Négocier c’est donc étre solidaire de I’autre et surtout donner une
chance a la réconciliation et a la confiance mutuelle.

1.3. La négociation au service de la dignité humaine

Dans sa philosophie, Gabriel Marcel insiste sur la dignité
inaliénable de la personne humaine et sur I’importance de
reconnaitre I’autre comme une personne a part entiere. Pour Marcel,
« Négocier, c’est reconnaitre I’autre dans sa dignité, refusé de le
réduire a un objet ou a un adversaire a abattre. C’est un acte de foi
dans la possibilité d’un terrain commun. »° Dans le contexte du
terrorisme, cela signifie qu’une approche fondée sur la négociation
doit toujours viser a respecter la dignité des personnes impliquées,
méme celles qui ont choisi la violence. La négociation est une
maniére de reconnaitre I’humanité de [I’autre, et la pensée
marcellienne le dit si bien en déclarant lorsqu’elle congoit que « la
violence réduit I’autre a un objet a éliminer. La négociation, au
contraire, affirme que I’autre est un étre avec qui un terrain commun
peut étre trouvé. C’est un acte de foi dans la réconciliation. » Cette
approche permet de sortir de la logique de confrontation et
d’opposition totale, offrant ainsi des possibilités de résolution de
conflit qui sont respectueuses et protectrices de la personne humaine
et qui cherchent a guérir les blessures profondes a I’origine de la
violence. La non-violence n’est pas la faiblesse, mais une forme
supérieure de résistance. La négociation est un moyen de transformer
le conflit en une opportunité de comprendre I’autre et de désamorcer
la haine. Négocier c’est reconnaitre en 1’autre sa valeur et sa dignité.
Les hommes devraient travailler a éviter I’esprit de vengeance et
prendre le chemin de la négociation dans le respect de la condition
humaine. Négocier n’est donc pas un acte de faiblesse et de

8 Gabriel MARCEL, Homo viator, Op. cit., p. 56.
° Gabriel MARCEL, Le Mystére de [’étre. Op. cit, p. 185.

36




déshonneur. La négociation n’est pas une capitulation, c’est une
affirmation que toutes les parties concernées sont des étres humains
dignes de respect. La négociation est un acte de bravoure et
d’humilité. Accepter de discuter avec son adversaire c’est vouloir
sauver la vie en évitant tout ce qui peut la bafouer ou la nuire.
Négocier est un signe de résistance. Pour Desmond Tutu, « Choisir
de négocier plutét que de se battre est un acte de résistance. Cela
montre que I’on croit en une solution pacifique et que I’on refuse de
se laisser gouverner par la peur ou la vengeance. »* La négociation
permet donc d’éviter de bafouer la dignité de I’homme. Elle se base
sur la conviction que chaque personne possede une dignité qui mérite
d’étre reconnue, vénérée et respectée.

La négociation, comme contribution & la résolution des
problémes de conflits et de guerre comme le terrorisme est un terme
plutét cher a la philosophie marcellienne. Négocier avec les
adversaires n’est pas signe de faiblesse mais une ferme volonté de
préserver la vie humaine. La négociation selon Gabriel Marcel
implique plusieurs choses dont la réconciliation nationale et
I’inclusion politique des groupes marginalisés, la promotion de la
justice sociale, la formation des forces armées a la protection des
civils et au respect des droits humains, le dialogue
intercommunautaire et la médiation pour prévenir les conflits entre
communautés locales. Dans la pensée de Gabriel Marcel, la
négociation, en tant qu’acte d’engagement humain authentique, est
un moyen trés puissant pour créer des ponts et inviter a la
réconciliation dans des contextes tendus, y compris face au
terrorisme.

La négociation dans la pensée marcellienne est avant tout un
acte de rencontre authentique, vrai et sincére. Elle se base sur le
respect de I’autre et la réparation de la solidarit¢ humaine. En
appliquant ces principes a la lutte contre le terrorisme, elle permet de
créer des ponts de rencontre et de compréhension, de restaurer la
dignité humaine et de réduire les causes profondes de la violence qui
dévalorisent I’homme et nuit a sa dignité. Cette approche de la
négociation offre une alternative pacifique a la confrontation,

10 Desmond TUTU, Il n'y a pas d'avenir sans pardon. Trad. Alain Deschamps et Josiane Deschamps. Paris,
Albin Michel, 2000.

37




ouvrant des voies vers la réconciliation et la guérison des sociétés
fracturées par le terrorisme.

2. Pour promouvoir la dignité de ’homme comme étre incarné

La dignité humaine ne peut étre pensée de maniére abstraite ;
elle s’enracine dans D’existence concréte de I’homme, dans sa
condition incarnée. Respecter cette dignité, c’est reconnaitre
I’homme dans sa totalité, avec ses besoins matériels, spirituels et
relationnels. Gabriel Marcel insiste sur cette dimension en affirmant
que « ’homme n’est pas une idée, mais une présence, un étre en
relation »'. Ainsi, toute société qui prétend défendre la dignité
humaine doit garantir non seulement les droits fondamentaux, mais
aussi les conditions d’une vie ou chacun peut s’épanouir pleinement.
Promouvoir cette dignité, c’est ceuvrer pour un monde ou ’homme
est reconnu dans son unicité et sa vulnérabilité, au-dela des logiques
purement utilitaires et technicistes.

2.1. Pauvreté, dignité humaine et terrorisme

La pauvreté extréme fragilise la dignité humaine et crée un
terrain propice aux violences, dont le terrorisme. Lorsqu’un individu
est privé de moyens de subsistance et d’espoir, il devient vulnérable
aux idéologies radicales. Comme le souligne Joseph Ki-Zerbo, « la
misére n’est pas seulement un manque, c’est une humiliation »*2,
Ainsi, lutter contre le terrorisme implique non seulement une réponse
sécuritaire, mais aussi des actions pour restaurer la dignité de chacun
a travers un développement équitable.

2.1.1. La pauvreté est indigne de I’homme

La pauvreté, lorsqu’elle prive 1’étre humain de ses besoins
fondamentaux et de sa dignité, constitue une atteinte a son essence
méme. Loin d’étre une simple difficulté économique, elle est une
condition qui expose I’homme a la vulnérabilité¢, a 1’exclusion et
parfois méme a la déshumanisation. Gabriel Marcel, dans sa
réflexion sur la dignité humaine, insiste sur le fait que la misere
matérielle peut conduire & une misére existentielle. Il affirme dans La

“Gabriel MARCEL, Le mystére de I’étre, Op. cit., p. 102.
12 Joseph KI-ZERBO, A quand I’ Afrique ?, Paris, Editions de I’ Aube, 2003, p. 54.

38




dignité humaine et ses assises existentielles que « 1’homme n’est
pleinement lui-méme que lorsqu’il est en mesure de répondre a son
appel intérieur ; mais la pauvreté en I’aliénant, I’enferme dans la
survie et ’empéche d’accéder a son propre dépassement »*3. Il

déclare en ces termes:

Dans Etre et Avoir [...], je n’ai pas assez marqué que 1’avoir
est en effet une condition indispensable du progres vers
I’étre. Je dirai méme, si vous le voulez, que 1’étre ne s’établit
que dans la transmutation de ’avoir ; ceci est tres net au sujet
de la carmélite dont vous parlez. Absolument parlant, ne rien
avoir, ¢’est n’étre rien [...]. La pauvreté en tant que manque,
qu’indigence (penia) ne peut absolument pas étre exaltée ;
mais seulement cette pauvreté qui est esprit et qui est
libération®.

Si Gabriel Marcel révise ainsi sa vision négative sur I’avoir, sa
méfiance & 1’égard d’un enrichissement qui in fine ne respecte la
dignit¢ humaine parce qu’elle réduit D’étre humain en un
consommateur qu’il faut gaver, reste justifiée. L’auteur a tout a fait
raison de faire cette invocation dans ses conférences sur « Rilke,
témoin spirituel »: « Hymne a la pauvreté véritable ; que Dieu rende
aux pauvres la pauvreté »'° . Dans le méme sens, le béninois Albert
Tévoédjéré a ainsi intitulé son bestseller dans la collection
« Développement et civilisations : Pauvreté, richesse des peuples ».1®

Cette idée rejoint la perspective selon laquelle la pauvreté
n’est pas seulement un manque de biens, mais un obstacle a
I’accomplissement de ’homme en tant qu’étre de relation et de
transcendance. Pour G. Marcel, « toute action véritablement humaine

13 Gabriel MARCEL, La dignité humaine et ses assises existentielles, Paris, Aubier, 1964.p. 87.
14 Gabriel MARCEL, Etre et Avoir, Nouvelle édition annotée par J. Parain-Vial, in coll.
« Philosophie européenne », Paris, Editions universitaires, 1991pp. 186-187.

% Ibid., p. 319.

6 Albert TEVOEDJERE, Développement et civilisations : Pauvreté, richesse des peuples,
Paris, éditions Economie et humanisme/éditions Ouvriéres, 1978.

39




consiste a refuser de réduire ’homme a sa condition matérielle et a
lui redonner un horizon ot il puisse se réinventer »'.

D’autres penseurs africains soulignent également le caractére
indigne de la pauvreté. Ainsi, Joseph Ki-Zerbo rappelle que « la
misére n’a jamais été le destin naturel de I’homme africain, elle est le
résultat d’un systéme qui I’a dépossédé de ses ressources et de sa
dignité »'8, La pauvreté apparait alors comme un scandale moral, une
situation contre laquelle I’homme doit lutter pour restaurer son
humanité. Face a cette réalité, il ne suffit pas de combattre la
pauvreté par des solutions techniques ou économiques. Il est
nécessaire de rehabiliter la dignité humaine en permettant aux
individus de retrouver un sens a leur existence, une liberté intérieure
et une possibilité de création et d’engagement. Ainsi, affirmer que la
pauvreté est indigne de I’homme, c’est reconnaitre que celui-Ci est
appelé a plus qu’une simple survie. Il est invité a une existence qui
dépasse la nécessité, ou il peut s’engager dans une véritable quéte de
sens et de relation avec autrui.

2.1.2. La pauvreté exploitée par le terrorisme

Le terrorisme prospere trés souvent dans les situations de
grande pauvreté, d’abandon et d’exclusion sociale. Pour J.-P. Sartre,
« la pauvreté est un terreau fertile pour la violence et la révolte, car la
ou il n’y a pas de possibilités d’expression sociale et de justice
économique, le désespoir se transforme en révolte »'°. Un
développement économique doit prendre en compte toutes les
couches sociales. Il est donc important d’insister sur la justice sociale
et le bien-étre de tous les citoyens. Il faut aussi offrir des possibilités
d’entreprendre aux jeunes en quéte de sens, de repeére, de
reconnaissance et de pouvoir. Pour Armatya Sen, « la pauvreté est un
obstacle majeur a la paix sociale. La lutte contre la pauvreté doit étre
considérée comme une priorité dans les efforts pour prévenir le
terrorisme et la violence »?°. Gabriel Marcel, qui prone I’importance
des relations authentiques et de la solidarité, pense qu’une économie

1" Gabriel MARCEL, L’homme problématique, Nouvelle édition, Paris, Présence de Gabriel
Marcel, 1998. p. 134.

18 Joseph KI-ZERBO, 4 quand I’ Afrique ?, Paris, Editions de I’ Aube, 2003, p. 45.
19 Jean-Paul SARTRE, Les Temps Modernes, 1946, Paris, Gallimard, 1946, p. 132.
2 Amartya SEN, Le dévelopment comme liberté. Trad. Jean-Luc Fidel, éd. Odile Jacob, 2000, p. 192.

40




doit ceuvrer pour I’inclusivité car cela constitue un moyen d’éviter le
sentiment d’isolement et de rejet, de radicalisation. Tout cela sert
souvent de point de départ aux comportements extrémistes.

C’est pourquoi, promouvoir la justice sociale aide a
combattre les racines du ressentiment qui alimentent les mouvements
terroristes. Plusieurs penseurs contemporains, comme Thomas
Pogge, estiment que la réduction des inégalités mondiales et la lutte
contre la pauvreté constituent des conditions essentielles pour
prévenir les violences et les formes de terrorisme nourries par la
frustration sociale et I'exclusion. 1l s’agit d’éviter qu’une partie des
citoyens ne soit Iésée au détriment des autres. Les citoyens doivent
donc se sentir égaux devant la loi et la justice des pays. Cela évite les
inégalités et les injustices qui sont a la base des frustrations voire du
terrorisme. La réconciliation nationale est une chose essentielle qui
appelle les uns et les autres a laisser leur égo et leurs intéréts
personnels pour rechercher I’intérét et le bien de tous. Elle implique
le respect et 1’égalité de tous. On doit aussi former les forces de
défense et de sécurité aux différents réflexes de protection de la vie
lors des combats.

3. Le développement socioéconomique comme nécessité

Le développement socioéconomique ne se limite pas a
I’accumulation de richesses ; il devient véritablement humain
lorsqu’il garantit la dignité de chacun et contribue a la paix. Lorsque
les besoins fondamentaux sont satisfaits et que chacun peut accéder
aux conditions d’une vie digne, les frustrations qui nourrissent la
violence et I’instabilité s’estompent. Comme 1’affirme Joseph Ki-
Zerbo : « On ne développe pas, on se développe »%, soulignant ainsi
gue la croissance économique doit étre pensée en fonction de
I’homme et non I’inverse. Dans cette perspective, étancher la soif
d’avoir ne doit pas mener a I’avidité, mais a une répartition plus juste
des ressources, favorisant un monde ou 1’homme est au centre du
progrés et non son esclave. L’économie est un des piliers de la
stabilit¢ d’un pays. Travailler sur le développement économique

2 Joseph KI-ZERBO, Op. cit., p. 67.

41




signifie améliorer I’accés a I’éducation, a la santé, a I’emploi et aux
infrastructures. Le développement durable et inclusif est une clé pour
empécher les terroristes de faire des recrutements. Les bases
terroristes s’alimentent avec la pauvreté et le désespoir. Négliger ces
dimensions, c’est perpétuer une dynamique ou la violence, la
barbarie et la guerre semblent étre les seules issues.

Dans la pensée de Gabriel Marcel, le développement
économique, tout en étant un enjeu concret pour les sociétés
modernes, va au-dela de la simple accumulation de biens matériels.
Pour Marcel, I’économie doit avoir pour objectif I’épanouissement
humain. Elle doit chercher a satisfaire aux besoins essentiels de
I’homme tout en gardant intacte sa dignité. Gabriel Marcel valorise
I’8tre humain comme personne. Il insiste sur les relations humaines
authentiques, le vivre ensemble et la solidarité, plutét que sur la
simple satisfaction des besoins matériels. Un développement
économique doit selon la pensée marcellienne, se concentrer sur
I’amélioration de la vie sociale, sur la création d’opportunités
d’emploi pour les jeunes par exemple et sur la réduction des
inégalités sociales. Cela renforce la cohésion et la paix sociale, des
facteurs cruciaux et permet d’éviter la radicalisation. Le
développement économique, dans la pensée marcellienne, lorsqu’il
est compris dans une perspective humaniste et intégrée, a pour
objectif principal 1’amélioration des conditions de vie dans une
société solidaire et équitable. Cela peut réduire considérablement les
sources de frustration, de marginalisation et d’aliénation, qui trés
souvent sont des facteurs sous-jacents du terrorisme.

4. La réconciliation, un défi et une nécessité

La philosophie marcellienne concoit le développement
économique comme un moyen de remodeler la société, en particulier
a travers le développement de D’esprit du vivre ensemble, ou
regneront la confiance et la responsabilité mutuelles. Une telle
société serait moins exposée aux tensions et différends sociaux qui
favoriseraient le terrorisme, car elle serait batie sur une base de
réciprocité et de respect des droits humains et de chacun dans son
individualité. Hannah Arendt souligne que la politique est

42




indissociable de la culture, car c’est au sein de la culture que se
forment les principes et les valeurs qui guident les interactions
humaines et fagonnent les relations sociales. Le dialogue
intercommunautaire et la médiation préviennent les conflits entre
communautés locales. Il est nécessaire de constituer des comités de
médiation et des moments de dialogue entre cultures pour une plus
grande connaissance des unes et des autres. Cela pourrait éviter la
méfiance qui peut étre source de replis sur soi et de conflits.

La pensée marcellienne insiste aussi sur la valeur de
I’éducation dans la formation de la personne et de la société. Les
Etats doivent mettre en place une politique économique qui fera de
I’éducation et de I’amélioration des conditions de vie a travers
I’acceés a la culture une priorité. L’éducation transforme I’homme et
c’est dans ce sens que Kant dira que « I’Homme ne peut devenir
Homme que par I’éducation. Il n’est que ce que I’éducation fait de
lui »?2. L’élaboration d’une bonne politique éducative permet de
développer des compétences, mais aussi de cultiver une conscience
commune fondée sur le respect des autres et sur une éthique
humaniste. L’éducation peut transformer un monde violent en un
havre de paix. Elle est I’arme la plus puissante qu’on puisse utiliser
pour changer le monde. Cette approche pourrait contrer le fanatisme
et la violence, en offrant aux jeunes des opportunités de
développement personnel. Cela leur fera comprendre qu’il existe
d’autres voies de développement personnel en dehors des voies
radicales. Pour Maria Montessori, « 1’éducation est une arme de paix.
Elle prépare I’étre humain a affronter les défis de I’avenir »?%. Et Paul
Collier de renchérir : « Les politiques qui stimulent le développement
culturel et éducatif des jeunes sont essentielles pour contrecarrer la
dynamique de I’extrémisme violent. »?*

Conclusion

L’analyse menée tout au long de cet article montre que la
crise du Sahel ne peut étre comprise ni traitée uniquement a partir

22 Emmanuel KANT, Réflexions sur ’éducation. Trad. Alexis Philonenko, Paris, Herne, 1991, p. 43.

23 Maria MONTESSORI, L ‘esprit absorbant de I’enfant. Trad. Georgette Bernard, éd. Desclée de Brouwer,
1997, p. 95.

2 paul COLLIER, L’ Autre moitié du monde. Pourquoi les pays les plus pauvres échouent et ce qu’on peut
faire pour les aider. Trad. Claude MENNETRET, Paris, Pearson, 2008, p 241.

43




d’une logique de force, de technique ou de puissance géopolitique.
La philosophie de Gabriel Marcel révéle que la violence terroriste est
aussi et surtout une crise de I’homme, une rupture du lien, une faillite
de la reconnaissance et de la présence mutuelle. La négociation, telle
que pensée ici, n’est pas une faiblesse mais un acte de résistance
contre la logique de destruction. La dignité humaine, loin d’étre une
abstraction, devient le point d’appui éthique d’une reconstruction
sociale. Le développement, compris comme déploiement de la liberté
et des capacités humaines, ouvre des perspectives nouvelles face a la
pauvreté structurelle exploitée par les groupes armés. Enfin, la
réconciliation apparait comme un horizon possible : non pas I’oubli
du mal, mais la reconstruction patiente d’une communauté capable
d’espérance et de fidélité. Ainsi, la pensée marcellienne permet de
déplacer le regard. Elle réinscrit la lutte contre le terrorisme dans un
cadre anthropologique ou I’homme — dans sa fragilité, sa liberté et
son appel a la transcendance — demeure le centre de toute politique
véritablement humaine. Si la guerre déshumanise, la réflexion
philosophique, elle, rappelle qu’aucune paix durable ne peut se
construire sans restaurer la présence a 1’autre, la parole partagée et la
confiance blessée.

Sur le plan social et politique, cette étude invite les acteurs

institutionnels, les décideurs publics, les éducateurs et les médiateurs
sociaux a intégrer la dimension anthropologique dans les politiques
de lutte contre le terrorisme. Elle suggére que la sécurité durable ne
peut étre obtenue sans justice sociale, sans reconnaissance des
personnes et sans reconstruction du lien communautaire. En ce sens,
la philosophie marcellienne ne reléve pas d’une spéculation abstraite,
mais constitue une ressource éthique opératoire pour penser des
politiques publiques plus humaines et plus durables dans le contexte
sahélien.
Reste alors une question décisive, qui ouvre de nouvelles pistes de
recherche : comment les sociétés sahéliennes peuvent-elles inventer
des institutions, des pratiques politiques et des modéles éducatifs
capables d’incarner cette vision marcellienne de 1’homme comme
étre de relation et de disponibilité, afin de transformer durablement
les conditions qui nourrissent la violence ?

44




Bibliographie

ARISTOTE, 1967. La politique, Flammarion, Paris.

BERGSON Henri, 2013. L’Evolution créatrice, Presses
Universitaires de France, Paris.

DOUMBIA  Souleymane, 2023. Le Sahel, de
['indépendantisme au terrorisme islamiste, L’Harmattan, Paris.

DOUMBIA Souleymane, 2022. Terrorisme au Sahel : Le
dialogue avec les djihadistes comme paradigme de sortie durable de
crise au Mali, L’Harmattan, Paris.

DURKHEIM Emile, 1893. De la division du travail social,
Presses Universitaires de France, Paris.

LEVINAS Emmanuel, 2014. Humanisme de [’autre homme,
LGF, Paris.

LITTRE Emile, 1875. Dictionnaire de la langue francaise,
Editions du Cap, Paris.

MARCEL Gabriel, 1998. Entretiens Paul Ricceur-Gabriel
Marcel, avec la postface de Tilliette, Présence Gabriel Marcel, Paris.

MARCEL Gabriel, 1999. Essai de philosophie concrete. In
coll. « Folio/Essais » n°350, Gallimard, Paris.

MARCEL Gabriel, 1991. Etre et Avoir, Editions
universitaires, Paris.

MARCEL Gabriel, 2021. L’homme contre la soif, Baconniére,
Lausanne.

MARCEL Gabriel, 1998. L’ homme problématique, Nouvelle
édition. Présence de Gabriel Marcel, Paris.

MARCEL Gabriel, 1964. La dignité humaine et ses assises
existentielles, Aubier, Paris.

MARCEL Gabriel, 1951. Les hommes contre [’humain,
Fayard, Paris.

MARCEL Gabriel, 1968. Pour une sagesse tragique et
concrete, Fayard, Paris.

MARCEL Gabriel, 1959. « Présence et immortalité. Journal
métaphysique 1938-1943 et autres textes ». In coll. le Monde en
10/18, Flammarion, Paris.

45




POMBO Kipoy, 1999. L’espérance et I'immortalité : Etude
sur [’ontologie intersubjective chez Gabriel Marcel, Urbania
University Press, Rome.

RICOEUR Paul, 1947. Gabriel Marcel et Karl Jaspers, Temps
présent, Paris.

SAINT-JACQUES Alphonse, 1956. « A propos d’une
affirmation de M. Gabriel Marcel ». Revue de 1’Université Laval,
n°10, juin 1956, pp. 879-887.

AMNESTY INTERNATIONAL, 2020. « Ils en ont exécuté
certains et emmené d’autres avec eux : Péril pour les populations
civiles dans le Sahel », in
https://www.amnesty.org/fr/latest/news/2020/06/sahel-des-soldats-
sement-la-terreur-et-commettent-des-tueries-dans-des-villages-sous-
couvert-doperations-antiterroristes/ (consulté le 10 mai 2025).

46



https://www.amnesty.org/fr/latest/news/2020/06/sahel-des-soldats-sement-la-terreur-et-commettent-des-tueries-dans-des-villages-sous-couvert-doperations-antiterroristes/
https://www.amnesty.org/fr/latest/news/2020/06/sahel-des-soldats-sement-la-terreur-et-commettent-des-tueries-dans-des-villages-sous-couvert-doperations-antiterroristes/
https://www.amnesty.org/fr/latest/news/2020/06/sahel-des-soldats-sement-la-terreur-et-commettent-des-tueries-dans-des-villages-sous-couvert-doperations-antiterroristes/

