Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

Les nouvelles faiseuses d’eau chaude. Les soins
post-partum en société gabonaise contemporaine.

Arielle EKANG MVE
Anthropologue, IRSH-CENAREST
ekangariel@yahoo.fr

Gabrielle KOMBA

Sociologue, Université Omar Bongo
gabrielleknote@gmail.com

Résumé

Au Gabon, le soin postpartum le plus répandu est celui de I'’eau chaude. Les
personnes chargées de prendre soin de la jeune accouchée sont
généralement sa mére ou belle-mére. En effet, Les pratiques de soins post-
partum vont donc pour I'essentiel prendre place dans la famille de la jeune
maman. Mais de nos jours, ces soins ne sont plus uniquement réservés a la
sphere familiale. Des instituts de beauté et de bien-étre ouvrent leurs portes.
"Faire I'eau chaude" aux accouchées devient méme pour certaines une
activité génératrice de revenus. Cet article est une réflexion sur les nouveaux
espaces, les nouveaux services et les nouveaux praticiens en rapport avec les
soins post-partum. Il s’agira de rappeler les pratiques qui se font en milieu
domestique et de montrer dans quel contexte celles-ci se sont développées
comme services payants par des prestataires et de voir pourquoi les jeunes
accouchées y ont de plus en plus recours.

Mots clés : Soins post-partum, soins domestiques, soins médicaux, activité
génératrice de revenus, rapport sociaux, Gabon.

Abstract

In Gabon, the most widespread postpartum care is the use of hot water.
Those responsible for caring for the new mother are generally her mother or
mother-in-law. Indeed, postpartum care practices essentially take place
within the new mother's family. However, nowadays, this care is no longer
solely confined to the family sphere. Beauty and wellness centers are

62


mailto:ekangariel@yahoo.fr
mailto:gabrielleknote@gmail.com

Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

opening their doors. For some, "giving hot water" to new mothers is even
becoming an income-generating activity. This article reflects on the new
spaces, services, and practitioners involved in postpartum care. It will
examine the practices carried out in the home and show the context in which
these have developed as paid services offered by providers, and explore why
new mothers are increasingly turning to them.

Keywords: Postpartum care, domestic care, medical care, income-
generating activity, social reports, Gabon.

Introduction

La période postpartum est considérée comme une phase
particulierement délicate de la vie reproductive, nécessitant
des soins spécifiques visant a restaurer la santé de la meére,
assurer le bien-étre du nouveau-né et prévenir d’éventuelles
complications. Ces soins débutent deés la naissance a I’hdpital
par une surveillance étroite de la meére et de I'’enfant durant les
premiéres heures, puis se prolongent a travers des conseils
relatifs a [l'allaitement, a [I'hygiéne corporelle et a la
planification des suivis au sein des services de protection
maternelle et infantile. Dans de nombreux contextes
traditionnels, les soins post-partum reposent sur des pratiques
axées sur le repos, la chaleur corporelle et une alimentation
nutritive destinée a la nouvelle mere. lls impliquent souvent
une période de confinement familial, des massages et divers
rituels de rétablissement (Anoua, 2020 ; Atchory et Ouattara,
2025). Au Gabon, ces soins sont désignés par I'expression
générique "faire I'’eau chaude". Bien que ce rituel ne constitue
gu’une étape spécifique des soins postpartum, il renvoie
également, dans les représentations locales, a I'ensemble des
pratiqgues de prise en charge de la femme apres
I'accouchement.

63



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

A I'instar du sanhujori en Corée, de I’'Omugwo au Nigeria ou
encore du Rebozo au Mexique, la pratique gabonaise de I'eau
chaude comprend des douches et bains chauds destinés a
soulager les douleurs et favoriser la récupération physique, des
bains de siége pour les soins intimes, ainsi que la
consommation de boissons chaudes pour la réhydratation et le
resserrement du ventre. Ces soins postpartum sont
généralement assurés dans le cadre familial, principalement
par les méres, belles-méres, grands-meres et matrones
traditionnelles, qui transmettent des savoirs fondés sur
I'expérience, les traditions et les croyances. L’anthropologue
Francine Saillant (1999 : 20), dans son article "Femmes, soins
domestiques et espace domestique", souligne que les femmes
assument I'essentiel des soins au sein de la maisonnée et que
ceux-ci s’effectuent grace aux réseaux féminins intra-familiaux.
Selon elle, "la mére, la grand-mére, mais aussi les tantes,
parfois les soeurs et les belles-sceurs donnent des conseils,
interviennent directement, et cela bien au-dela des situations
d’accouchement et de relevailles". Ce role central des femmes
dans la prise en charge postpartum est également mis en
lumiére dans I'ouvrage L’art de la maternité chez les Lumbu du
Congo : Musonfi de I'écrivaine et féministe Ghislaine Sathoud
(2008). L'auteure décrit des femmes qualifiées d "éducatrices",
qui entourent la jeune mere, appelée musonfi, afin de lui
transmettre I'art de la maternité. Au-dela de la dimension
pédagogique, ces pratiques possédent également une portée
thérapeutique, notamment a travers des cures corporelles
telles que I'eau chaude, visant a préserver la beauté et la
féminité des jeunes meres selon la tradition lumbu.

Parallelement a ces pratiques familiales, on observe
I’émergence de personnes qui, en raison de leur expérience et
de leur reconnaissance sociale, ouvrent des instituts de bien-

64



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

étre spécialisés dans les soins postpartum, notamment I'eau
chaude, dans les grandes villes gabonaises, ou proposent ces
services de maniere informelle au sein des communautés.
Cette transition du cadre familial vers un espace marchand
souléve plusieurs interrogations : dans quel contexte la
pratiqgue de l'eau chaude s’est-elle développée comme un
service payant ? Quels sont les facteurs a l'origine de cette
dynamique ?

Deux hypotheses guident cette réflexion. Premierement, pour
ces prestataires, la commercialisation de I|'eau chaude
représente une opportunité économique dans un contexte ou
les femmes cherchent a générer des revenus complémentaires
tout en valorisant et diffusant des savoir-faire dits
"ancestraux". Deuxiemement, la marchandisation des
pratiques  traditionnelles postpartum serait liée a
I'affaiblissement des réseaux familiaux et a l'influence des
classes moyennes en milieu urbain.

Ce travail se propose d’analyser les pratiques de soins
postpartum au Gabon a partir de I'approche dynamique de
Hobsbawm et Ranger (1983). Selon ces auteurs, la tradition
n’est jamais figée ; elle se transforme continuellement afin de
répondre a des besoins contemporains. Cette perspective met
I'accent sur les processus de changement, plutét que sur une
opposition binaire entre tradition et modernité. Ainsi, les
pratiques traditionnelles postpartum peuvent relever de
processus de continuité, d’adaptation, de transformation, voire
de disparition. Dans cette logique, la pratique de I’eau chaude
peut étre réinterprétée, combinée a des pratiques modernes
ou revitalisée par les jeunes générations, ce qui justifie le titre
de notre article :" Les nouvelles faiseuses d’eau chaude".

65



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

Sur le plan méthodologique, cette étude adopte une approche
gualitative afin de mieux comprendre I’évolution des pratiques
de soins traditionnels postpartum. Cette démarche permet
d’analyser les représentations, les discours et les expériences
des différents acteurs concernés. La recherche a été menée en
milieu urbain, ou la pratique de l'eau chaude en tant que
service payant est plus visible, ainsi qu’au sein de ménages ou
les soins familiaux demeurent largement présents. Ce double
ancrage permet de comparer les formes traditionnelles de
soins pratiquées dans le cadre familial avec celles proposées
dans un contexte commercial.

Au total, dix entretiens semi-directifs ont été réalisés auprés de
femmes expertes du lignage, détentrices de savoirs
traditionnels au sein des familles ; de prestataires de soins
traditionnels exercant a titre lucratif ; de bénéficiaires de ces
soins, notamment des jeunes accouchées ; et d’agents de
santé, en particulier des sages-femmes. Des entretiens ont
également été menés via les réseaux sociaux avec la
propriétaire d’un institut de bien-étre spécialisé dans les soins
postpartum, installée a Port-Gentil. Ces entretiens ont porté
sur le déroulement des soins, les modes de transmission des
savoirs, les motivations a monnayer ces pratiques, ainsi que les
perceptions et changements observés. Enfin, des observations
directes ont été effectuées lors de la préparation et de
I'administration des soins, permettant de documenter les
gestes, les produits et outils utilisés, I'organisation des séances
de soins et les interactions entre les différents acteurs.

1. Résultats

Nous avons observé ce soin périodigue qui débute
généralement dés la sortie de la maternité. L'informatrice

66



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

principale de cette séquence, prénommée Cécile, n’est pas la
jeune mére, mais la mere de I'accouchée, chargée de pratiquer
I’eau chaude sur sa fille. Elle exprime ainsi son réle et la place
qui lui revient dans cette situation particuliére :

Je n’ai pas recu de formation en tant que telle. C’est en
observant les gestes de ma mere lorsqu’elle me faisait
I’eau chaude que j’ai appris a le faire a ma propre fille.
C'est un devoir pour moi. Toute femme qui vient
d’accoucher doit étre remise en forme. Si apres son
accouchement ma fille reste sans soin, sans massage,
sans bien manger, les bouches parleront de qui ? De
moi. On dira : “Tu n’as plus de mére ? Il n’y a pas de
femmes dans votre famille ?” Donc c’est a moi de tout
réparer. Méme si le rituel ne dure qu’un jour, je I'aurai
fait.

Le récit de Cécile met en évidence une transmission
intergénérationnelle du rituel de I'’eau chaude, de mére enfille,
impliquant parfois trois générations (grand-mére, mere et fille).
Il révele également le poids du regard social : une mére serait
fortement critiquée si elle manquait de prendre soin de sa
musonfi. Ne pas s’occuper de sa fille aprés I'accouchement
équivaudrait a « gaspiller » son corps, une négligence
interprétée comme une forme de malveillance. Cette intention
est plus fréquemment attribuée a la belle-meére, percue dans
les représentations sociales comme capable de « brdler » le
corps de sa belle-fille si des tensions relationnelles existent.
Toutefois, en cas de force majeure, notamment lorsque la
musonfi est orpheline, la belle-mere est appelée a assumer ce
role, puisqu’elle devient symboliquement une mere pour elle.
Néanmoins, une distance demeure généralement entre belle-

67



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

mere et belle-fille, fondée sur le respect, la pudeur et les
hiérarchies de statut.

Dans l'organisation domestique gabonaise, la mére reste la
principale responsable des soins apportés a ses enfants, y
compris a I’age adulte, lors de situations particulieres telles que
la maladie, I'accouchement ou le handicap. Dans le contexte de
la naissance, sa présence et son attention sont jugées
indispensables au bon déroulement du rituel de I'’eau chaude.
Traditionnellement, cette pratique est réservée a la méere ou a
la grand-meére de la jeune accouchée. Ces femmes sont
investies de la mission de transmettre des conseils permettant
de vivre sereinement la maternité tout en préservant I'intimité
corporelle de la musonfi. Ghislaine Sathoud évoque a ce propos
"I'art de la maternité", auquel sont initiées les jeunes meéres.
Dans la société gabonaise, I'accouchement seul ne suffirait pas
a faire d’'une femme une femme pleinement accomplie. Le
rituel de I'eau chaude est ainsi pergu comme un rite de passage
participant a la fabrication sociale de la femme (Provost, 2006).
Lorsque les normes traditionnelles sont strictement
respectées, cette initiation peut s’étendre jusqu’a deux années
apres la naissance de I’enfant. Cette durée est plus aisément
supportable dans les foyers polygamiques, ou I'éloignement
conjugal est socialement accepté. La polygamie apparait alors
comme un moyen de concilier la sexualité masculine avec
I’abstinence sexuelle post-partum (Bounang Mfoungue, 2012).
En revanche, dans les contextes urbains monogames, une
abstinence prolongée favorise les relations sexuelles
extraconjugales masculines (Desgrées du Lo( & Brou, 2004).
Cette réalité conduit de nombreuses femmes a écourter leur
séjour chez leur mere ; c’est alors cette derniére qui se déplace
pour assurer les soins.

68



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

La faiseuse d’eau chaude doit étre une personne de confiance.
Les filles sont naturellement plus proches de leur mére que de
leur belle-mére, et ce choix est rarement interprété comme un
affront. Méme mariée, une femme peut retourner
temporairement chez sa mere apres I'accouchement. L’aide de
la belle-meére est parfois refusée, celle-ci étant souvent percue
comme porteuse de mauvaises intentions, en raison d’une
représentation sociale persistante de la belle-mére comme
rivale. Bien que les belles-filles appellent leurs belles-meéres
"maman" par alliance, une distance liée a la honte, au respect
et a I'inégalité de statut limite I'acces a I'intimité corporelle. La
nudité de la belle-fille n’est généralement tolérée que dans des
situations exceptionnelles, telles que I'accouchement ou le
rituel de I'eau chaude. Inversement, la belle-fille n’assistera la
belle-mere qu’en cas de maladie, davantage par bienveillance
gue par devoir (Geschiere, 1985).

La séance observée s’est déroulée en fin de journée, bien
gu’elle puisse également avoir lieu le matin. Cécile fait chauffer
I'eau sur un feu de bois, qu’elle juge plus efficace que la
gaziniere, car « I'eau du gaz se refroidit vite ». L'eau est portée
a ébullition avec des plantes médicinales, puis transvasée dans
une bassine, tandis qu’une autre bassine d’eau froide est
préparée. L'eau froide permet de manipuler la serviette
trempée dans I'eau bouillante. Selon les groupes ethniques,
cette serviette peut étre remplacée par un petit balai en
bambou. L'outil est tapoté sur I'ensemble du corps de
I'accouchée, de la téte aux pieds, avec une insistance
particuliére sur le ventre, afin de favoriser I'évacuation des
caillots de sang (lochies). Aprés ce massage, la femme peut soit
s’accroupir pour recevoir de I'’eau chaude entre les jambes, soit
s’asseoir sur un seau contenant de I'eau chaude afin que la
vapeur facilite I’écoulement du « mauvais sang ». Les femmes

69



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

interrogées expliquent que I'’eau chaude permet également de
prévenir divers maux tels que les migraines, les douleurs
dorsales ou les courbatures, d’ou I’expression « réparer le corps
» employée par Cécile. Le rituel vise aussi a embellir le corps de
la jeune mére, a redonner de I’éclat a sa peau. La faiseuse d’eau
chaude est ainsi investie de la mission symbolique de "sauver le
mariage" de la jeune femme : il s’agit a la fois de restaurer son
apparence (effacer le masque de grossesse, aplatir le ventre) et
de "remettre en place" ses parties intimes, afin d’éviter un
éventuel rejet conjugal. Sathoud souligne que "mettre en état
cet instrument" permet a la femme d’assumer ses fonctions, au
premier rang desquelles figure le devoir conjugal (Sathoud,
2008). Selon Fainzang et Journet (1988), le pouvoir de
séduction sexuel confere a la femme une forme de pouvoir
conjugal, ce qui explique pourquoi nombre d’entre elles
hésitent a reprendre les relations sexuelles sans avoir accompli
cette étape rituelle.

Le rituel de I'eau chaude ne se limite pas au bain. Il inclut
également [™attache du pagne", consistant a bander
étroitement le ventre afin de I'aplatir et de favoriser la remise
en place des organes et du bassin. Le pagne est porté toute la
journée et retiré uniquement pour dormir ou au moment des
repas. Une alimentation chaude et nutritive est recommandée
pour favoriser la montée de lait et "nettoyer le ventre". Cécile
prépare quotidiennement des bouillons de poisson ou des
soupes de feuilles de manioc a la pulpe de noix de palme, riches
en protéines et en fer. Chez les Myéneé?, le Ndouakowo (un
bouillon de poisson ou de viande accompagné de bananes
plantain) est réputé pour redonner des forces a la jeune mere.
Au-dela des soins corporels, la mere assure également les
taches domestiques et la prise en charge du nourrisson,

1 Groupe ethnolinguistique du Gabon

70



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

permettant a la musonfi de se reposer. Lorsque vient le
moment de clore les soins, la faiseuse d’eau chaude est
remerciée par son gendre, qui lui "refroidit les mains". Ce geste
symbolique se matérialise par des dons en pagnes, en denrées
alimentaires et en argent destiné au transport, notamment
lorsque la meére vient du village. Cette rétribution n’est jamais
percue comme une rémunération, I'eau chaude relevant d’un
devoir familial et non d’une activité lucrative.

En dehors du cercle familial, certaines femmes expérimentées
proposent désormais des services payants. Elles interviennent
soit de maniére informelle, par le bouche-a-oreille, soit dans
des cadres plus institutionnalisés. Nous avons ainsi rencontré
Maman Soso, une veuve reconnue dans son quartier pour sa
pratique de I'eau chaude. Son activité a débuté lorsqu’une
voisine, lui a demandé de la soigner car sa mere était
souffrante. Depuis, elle est régulierement sollicitée,
notamment par des femmes isolées. Les clientes fournissent le
bois et les plantes, tandis que Maman Soso met a disposition
son savoir-faire et ses marmites lorsque les clientes se
déplacent chez elle. La tarification n’est jamais fixe : le
paiement s’effectue apres les soins, "selon le coeur" des
clientes, parfois en nature. Cette activité lui permet aujourd’hui
de subvenir partiellement a ses besoins, réduisant sa
dépendance financiére envers ses enfants.

Enfin, certaines faiseuses d’eau chaude innovent en créant de
véritables entreprises de bien-étre. C'est le cas de Mme Y.,
fondatrice du spa traditionnel Ndouakowo. Héritiere de savoirs
transmis de meére en fille, elle a su conjuguer traditions
postpartum et formations en esthétique et en marketing pour
structurer une offre commerciale. Sa structure propose des
soins post-accouchement dits « ancestraux » ainsi que des
produits cosmétiques a base d’essences naturelles issues de la

71



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

forét gabonaise, tels que le beurre de moabi?. La stratégie de
communication met en avant l'authenticité et [I’héritage
culturel, tout en recourant a des termes anglophones comme
Yoni steam afin de séduire une clientéle jeune, urbaine et
connectée. Présente sur les réseaux sociaux, I'institut affiche
ses tarifs et recueille des témoignages de clientes
majoritairement issues des classes moyennes, mais aussi de
femmes en situation de rupture familiale ou
géographiquement éloignées de leurs proches.

2. Discussion

Les soins postpartum, comme nous I|‘avons montré
précédemment, sont traditionnellement assurés dans le cadre
strictement familial. La jeune accouchée, entourée de femmes
expérimentées du lignage (mere, belle-mere ou grand-mere)
bénéficie d’'un accompagnement quotidien durant une période
socialement percue comme sensible et déterminante pour sa
santé physique et symbolique. Dans ce cadre domestique, les
soins sont dispensés selon une logique de réciprocité et
d’obligation sociale. Les ainées du lignage pratiquent I'eau
chaude en échange d’un respect social, de dons symboliques ou
de services ultérieurs rendus au sein de la famille ou de la
communauté. L'exemple du "refroidissement des mains" de la
belle-meére par le beau-fils, consistant a donner de I'argent ou
de présents pour compenser I'exposition répétée a la chaleur,
illustre bien ce systéme ou la cohésion sociale et le respect des
normes communautaires priment sur toute logique de profit.
Offrir ces soins reléve ainsi a la fois d’'un devoir moral, d’'une

2 Le Moabi est un arbre dont le fruit produit du beurre. Celui-ci est utilisé par les populations locales comme
huile de cuisson et produit cosmétique.

72



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

responsabilité communautaire et d'une forme de
reconnaissance symbolique. Toutefois, les transformations
sociales contemporaines contribuent a une reconfiguration
progressive de ce modele familial. Lindisponibilité des proches,
I’éloignement géographique des familles, I’affaiblissement des
solidarités familiales, ainsi que les conflits intergénérationnels
(notamment les accusations de sorcellerie a I'encontre des
belles-méres) incitent de plus en plus de femmes a recourir a
des prestataires proposant des soins traditionnels postpartum
contre rémunération. Parallelement, ces transformations
poussent des femmes expérimentées, des matrones ou encore
des esthéticiennes a commercialiser des savoirs acquis par
héritage familial. Ce qui était autrefois intégré a la vie sociale et
régulé par les normes communautaires se trouve ainsi
progressivement soumis a une logique marchande, fondée sur
I'offre et la demande et sur la recherche d’un revenu individuel.
La pratique de I'’eau chaude cesse alors d’étre exclusivement un
geste social pour devenir un bien économique.

Ces "nouvelles faiseuses d’eau chaude" ne se limitent pas a
I'administration du bain : elles prodiguent également des
conseils alimentaires et assurent parfois un soutien
psychologique, reproduisant certaines fonctions
traditionnellement assumées par la famille, comme c’est le cas
de Maman Soso ou de Mme Y. Les services de Maman Soso,
proposés a domicile ou dans des espaces communautaires
(quartiers), favorisent une relation de proximité et une
accessibilité immédiate. Le caractére payant de ces soins
s’inscrit dans une logique de reconnaissance du savoir-faire des
prestataires, qui valorisent leur expertise tout en générant un
revenu, contribuant ainsi a leur autonomisation économique. Il
s’agit le plus souvent de femmes agées, veuves ou retraitées,
évoluant dans des contextes marqués par la précarité

73



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

économique et I'absence de protection sociale. La pratique des
soins post-partum constitue alors un revenu complémentaire
venant s’ajouter a d’autres activités (agriculture, petit
commerce) ou aides familiales. Dans ce cadre, Maman Soso
mise sur un modele fondé sur la proximité sociale et la
flexibilité tarifaire. Les clientes peuvent payer apres les soins,
en especes ou en nature, sans montant prédéfini. En pratiquant
des "prix de famille", la prestataire se protége des accusations
de "faire du commerce", souvent associées a une recherche
exclusive du profit. Ainsi, bien que rémunérés, ces soins
continuent d’intégrer des formes de solidarité, notamment a
travers des tarifs réduits ou des échanges non monétaires pour
les femmes vulnérables. Cette configuration illustre ce que Karl
Polanyi (1983) désigne comme une économie « encastrée »
dans les relations sociales, ou I'activité marchande reste
indissociable des liens sociaux. Arthur Kleinman (1980) souligne
également que l'activité économique des femmes ne se limite
pas a la seule dimension monétaire, mais integre des logiques
sociales et culturelles telles que la solidarité et la transmission
des savoirs.

A linverse, Mme Y., entrepreneure, s’inscrit dans une logique
plus formalisée fondée sur une stratégie marketing mobilisant
le registre de l'ancestralité. Les travaux de Fatiha Fort et
Francois Fort (2006) sur le marketing des produits du terroir
montrent que la quéte d’authenticité, associée a un sentiment
de nostalgie, constitue un trait dominant du consommateur
post-moderne, conduisant parfois a une idéalisation du passé
sans réel ancrage historique. En mettant en avant I’'ancienneté
et le caractere « ancestral » de son savoir-faire, Mme Y. déploie
un marketing tourné vers le passé afin de séduire une clientele
urbaine en quéte de soins traditionnels percus comme plus
efficaces que les soins biomédicaux. Outre les soins

74



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

postpartum, elle propose des soins capillaires et corporels, ainsi
gue des tisanes, huiles et accessoires de bain traditionnels
permettant de recréer I|'expérience a domicile. La
fréqguentation de ces espaces de bien-étre concerne
principalement des femmes actives issues des classes
moyennes et supérieures, disposant d’un pouvoir d’achat plus
élevé que les clientes de Maman Soso. Ces femmes recherchent
des soins personnalisés combinant tradition et modernité, et
valorisent les pratiques traditionnelles non plus comme une
obligation culturelle, mais comme un choix individuel. L’ajout
d’éléments nouveaux (création d’espaces spécialisés,
tarification formalisée, médiatisation via les réseaux sociaux,
vente de produits modernes tels que tisanes amincissantes ou
compléments alimentaires) témoigne d’une transformation
profonde des soins post-partum.

S’inscrivant dans une lecture dynamique de la tradition, Eric
Hobsbawm et Terence Ranger (2006), ainsi que Dejan
Dimitrijevic (2004), montrent que l'invention de la tradition
consiste a introduire de nouvelles pratiques tout en leur
conférant une apparence d’ancienneté afin de renforcer leur
légitimité. Les nouvelles faiseuses d’eau chaude mobilisent
ainsi I’héritage ancestral pour justifier l'introduction de
nouveaux gestes, produits ou tarifs. Cette stratégie permet
d’adapter la tradition aux exigences contemporaines sans la
disqualifier, tout en rassurant les clientes et leurs familles.
Néanmoins, cette transformation n’est pas exempte de
tensions. Certaines familles pergoivent [lintervention de
prestataires extérieures comme une intrusion dans un domaine
relevant traditionnellement du cercle familial. Des conflits
peuvent également émerger autour des méthodes employées
(types de massages, durée du chauffage de I'eau, usage des
plantes médicinales). Certaines estimant que les soins proposés

75



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

ne respectent pas les normes, tandis que d’autres les jugent
excessivement modernisés. Dans ce contexte, les prestataires
peuvent étre accusées d’incompétence ou de pratiques
illégitimes. En retour, elles revendiquent la maitrise de leur
savoir-faire et la légitimité de leur expertise. Ces désaccords
traduisent une lutte symbolique pour la définition du « bon soin
», opposant savoirs familiaux et savoirs traditionnels désormais
professionnalisés.

Conclusion

Les soins post-partum peuvent ainsi étre appréhendés comme
une tradition dynamique, initialement inscrite dans un cadre
domestique et lignager, puis progressivement réinventée sous
forme de services payants et commerciaux. Si la continuité
symbolique demeure a travers les gestes, I'usage des plantes
médicinales et les discours mobilisés, elle tend toutefois a
masquer une rupture structurelle profonde, marquée par
I'’émergence de nouveaux espaces de soin (instituts
spécialisés), de nouvelles relations sociales (cliente/prestataire)
et de nouvelles logiques économiques. L’analyse met en
évidence que les transformations sociales contemporaines
(conflits intergénérationnels, affaiblissement des solidarités
familiales, recomposition des modéles conjugaux) contribuent
a redéfinir la place de la mére ou de la belle-meére dans la prise
de décision dite « thérapeutique ». Le recours a des services
payants favorise une certaine autonomie des femmes, tant
pour les bénéficiaires que pour les prestataires, mais accentue
également les tensions intrafamiliales, notamment lorsque les
choix de soins post-partum s’écartent des normes socialement
établies. Il ne s’agit toutefois pas d’une professionnalisation au
sens strict du soin traditionnel post-partum. L’exercice de cette

76



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

activité n’est pas toujours guidé par une logique de profit
maximal, mais davantage par la nécessité d’assurer la
subsistance du ménage. Les revenus générés demeurent le plus
souvent complémentaires, sans constituer une source
principale, bien qu’ils participent, a des degrés variables, a
I'autonomisation économique des femmes. En revanche, les
femmes qui créent des spas ou des instituts spécialisés
s'inscrivent davantage dans une logique entrepreneuriale,
mobilisant des stratégies commerciales et marketing plus
élaborées.

Cette évolution n’est pas sans conséquences. La transition d’un
soin fondé sur I'entraide familiale vers une prestation de
service marchande transforme la nature méme de la relation
soignante. La dimension affective, morale et symbolique du
soin tend alors a étre partiellement remplacée par une relation
plus contractuelle et transactionnelle. Néanmoins, malgré ces
dynamiques de transformation, les femmes gabonaises
continuent de recourir massivement a la pratique de l'eau
chaude en milieu domestique, quel que soit leur statut social.
Ce rituel demeure percu comme un rite de passage
fondamental, marquant la cl6ture d’un statut et I'avenement
d’'un autre : celui d’'une femme considérée comme forte,
accomplie et capable d’affronter les épreuves de la vie sociale.

Références bibliographiques :

ANOUA, Adou Serge Judicaél, 2020. « La question de la prise en
charge postnatale dans la culture obstétricale akyé en Céte
d’lvoire » in Antropo, 43, pp. 51-66.

BOUNANG MFOUNGUE Cornelia, 2012. Le mariage africain,
entre tradition et modernité : étude socio-anthropologique du

77



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

couple et du mariage dans la culture gabonaise. Thése de
doctorat en Sociologie. Université Paul Valéry - Montpellier Ill.
ATCHORY Romuald, OUATTARA Zié Adama, 2025. Pratiques
reclusives Post-Partum et Santé Maternelle chez les Odzukru de
Cote d’lvoire, in European Scientific Journal, 21 (9), pp. 86-110.
DESGREES DU LOU Annabel et BROU Hermann, 2004. « La
reprise des relations sexuelles aprés la naissance : normes,
pratiques et négociations a Abidjan, Céte d’ivoire », in Série
Santé de la Reproduction, Fécondité et Développement.
Documents de recherche n° 3. Laboratoire Population-
Environnement-Développement, 2004, pp. 1-12

DIMITRIJEVIC Dejan et al, 2004. Fabrication des traditions,
inventions de modernité, Paris, Editions de la maison des
sciences de I’'homme,

Fainzang Sylvie, Journet Odile, 1988. La femme de mon mari.
Anthropologie du mariage polygamique en Afrique et en
France. Paris, L'Harmattan.

FORT Fatiha, FORT Francois, 2006. « Alternatives marketing
pour les produits de terroir », in Revue frangaise de gestion,
2006/3, Editions Lavoisier, pp .145-1509.

GESCHIERE Peter, 1985, « La visite des belles-méres chez les
Maka. Une rébellion contre les hommes ? », in: Femmes du
Cameroun. Méres pacifiques, femmes rebelles, J-C BARBIER,
Paris, Karthala/Orstom, (coll. « hommes et société »), pp.193-
215.

HOBSBAWM Eric et RANGER Terence, 2006. L’invention de la
tradition. Paris, Editions Amsterdam.

KLEINMAN, Arthur, 1980. Patients and Healers in the context of
culture. Berkeley, University of California Press.

POLANYI Karl, 1983. La grande transformation. Aux origines
politiques et économique de notre temps. (Nouvelle édition),
Paris, Gallimard, coll. Bibliotheque des sciences humaines.

78



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique

PROVOST Julie-Pascale, 2006. I/dentité et genre au Gabon : Les
femmes de Libreville. Mémoire de maitrise en anthropologie,
Université Laval.

SAILLANT Francine, 1999. « Femmes, soins domestiques et
espace thérapeutique », in Anthropologie et Sociétés, 23(2),
pp. 15-39.

SATHOUD Ghislaine Nelly Huguette, 2008, L’art de la maternité
chez les Lumbu du Congo : Musonfi, Paris, L'Harmattan.

79



