
Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

62 

Les nouvelles faiseuses d’eau chaude. Les soins 
post-partum en société gabonaise contemporaine. 

  
Arielle EKANG MVÉ 
Anthropologue, IRSH-CENAREST 
ekangariel@yahoo.fr 
Gabrielle KOMBA 
Sociologue, Université Omar Bongo 
gabrielleknote@gmail.com 

 
Résumé 
 
Au Gabon, le soin postpartum le plus répandu est celui de l’eau chaude. Les 
personnes chargées de prendre soin de la jeune accouchée sont 
généralement sa mère ou belle-mère. En effet, Les pratiques de soins post-
partum vont donc pour l’essentiel prendre place dans la famille de la jeune 
maman. Mais de nos jours, ces soins ne sont plus uniquement réservés à la 
sphère familiale. Des instituts de beauté et de bien-être ouvrent leurs portes. 
"Faire l’eau chaude" aux accouchées devient même pour certaines une 
activité génératrice de revenus. Cet article est une réflexion sur les nouveaux 
espaces, les nouveaux services et les nouveaux praticiens en rapport avec les 
soins post-partum. Il s’agira de rappeler les pratiques qui se font en milieu 
domestique et de montrer dans quel contexte celles-ci se sont développées 
comme services payants par des prestataires et de voir pourquoi les jeunes 
accouchées y ont de plus en plus recours.  
 
Mots clés : Soins post-partum, soins domestiques, soins médicaux, activité 
génératrice de revenus, rapport sociaux, Gabon. 

 

Abstract 
 
In Gabon, the most widespread postpartum care is the use of hot water. 
Those responsible for caring for the new mother are generally her mother or 
mother-in-law. Indeed, postpartum care practices essentially take place 
within the new mother's family. However, nowadays, this care is no longer 
solely confined to the family sphere. Beauty and wellness centers are 

mailto:ekangariel@yahoo.fr
mailto:gabrielleknote@gmail.com


Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

63 

opening their doors. For some, "giving hot water" to new mothers is even 
becoming an income-generating activity. This article reflects on the new 
spaces, services, and practitioners involved in postpartum care. It will 
examine the practices carried out in the home and show the context in which 
these have developed as paid services offered by providers, and explore why 
new mothers are increasingly turning to them. 
 
Keywords: Postpartum care, domestic care, medical care, income-
generating activity, social reports, Gabon. 

 
Introduction 
 
La période postpartum est considérée comme une phase 
particulièrement délicate de la vie reproductive, nécessitant 
des soins spécifiques visant à restaurer la santé de la mère, 
assurer le bien-être du nouveau-né et prévenir d’éventuelles 
complications. Ces soins débutent dès la naissance à l’hôpital 
par une surveillance étroite de la mère et de l’enfant durant les 
premières heures, puis se prolongent à travers des conseils 
relatifs à l’allaitement, à l’hygiène corporelle et à la 
planification des suivis au sein des services de protection 
maternelle et infantile. Dans de nombreux contextes 
traditionnels, les soins post-partum reposent sur des pratiques 
axées sur le repos, la chaleur corporelle et une alimentation 
nutritive destinée à la nouvelle mère. Ils impliquent souvent 
une période de confinement familial, des massages et divers 
rituels de rétablissement (Anoua, 2020 ; Atchory et Ouattara, 
2025). Au Gabon, ces soins sont désignés par l’expression 
générique "faire l’eau chaude". Bien que ce rituel ne constitue 
qu’une étape spécifique des soins postpartum, il renvoie 
également, dans les représentations locales, à l’ensemble des 
pratiques de prise en charge de la femme après 
l’accouchement. 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

64 

À l’instar du sanhujori en Corée, de l’Omugwo au Nigeria ou 
encore du Rebozo au Mexique, la pratique gabonaise de l’eau 
chaude comprend des douches et bains chauds destinés à 
soulager les douleurs et favoriser la récupération physique, des 
bains de siège pour les soins intimes, ainsi que la 
consommation de boissons chaudes pour la réhydratation et le 
resserrement du ventre. Ces soins postpartum sont 
généralement assurés dans le cadre familial, principalement 
par les mères, belles-mères, grands-mères et matrones 
traditionnelles, qui transmettent des savoirs fondés sur 
l’expérience, les traditions et les croyances. L’anthropologue 
Francine Saillant (1999 : 20), dans son article "Femmes, soins 
domestiques et espace domestique", souligne que les femmes 
assument l’essentiel des soins au sein de la maisonnée et que 
ceux-ci s’effectuent grâce aux réseaux féminins intra-familiaux. 
Selon elle, "la mère, la grand-mère, mais aussi les tantes, 
parfois les sœurs et les belles-sœurs donnent des conseils, 
interviennent directement, et cela bien au-delà des situations 
d’accouchement et de relevailles". Ce rôle central des femmes 
dans la prise en charge postpartum est également mis en 
lumière dans l’ouvrage L’art de la maternité chez les Lumbu du 
Congo : Musonfi de l’écrivaine et féministe Ghislaine Sathoud 
(2008). L’auteure décrit des femmes qualifiées d "éducatrices", 
qui entourent la jeune mère, appelée musonfi, afin de lui 
transmettre l’art de la maternité. Au-delà de la dimension 
pédagogique, ces pratiques possèdent également une portée 
thérapeutique, notamment à travers des cures corporelles 
telles que l’eau chaude, visant à préserver la beauté et la 
féminité des jeunes mères selon la tradition lumbu. 
Parallèlement à ces pratiques familiales, on observe 
l’émergence de personnes qui, en raison de leur expérience et 
de leur reconnaissance sociale, ouvrent des instituts de bien-



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

65 

être spécialisés dans les soins postpartum, notamment l’eau 
chaude, dans les grandes villes gabonaises, ou proposent ces 
services de manière informelle au sein des communautés. 
Cette transition du cadre familial vers un espace marchand 
soulève plusieurs interrogations : dans quel contexte la 
pratique de l’eau chaude s’est-elle développée comme un 
service payant ? Quels sont les facteurs à l’origine de cette 
dynamique ? 
Deux hypothèses guident cette réflexion. Premièrement, pour 
ces prestataires, la commercialisation de l’eau chaude 
représente une opportunité économique dans un contexte où 
les femmes cherchent à générer des revenus complémentaires 
tout en valorisant et diffusant des savoir-faire dits 
"ancestraux". Deuxièmement, la marchandisation des 
pratiques traditionnelles postpartum serait liée à 
l’affaiblissement des réseaux familiaux et à l’influence des 
classes moyennes en milieu urbain. 
Ce travail se propose d’analyser les pratiques de soins 
postpartum au Gabon à partir de l’approche dynamique de 
Hobsbawm et Ranger (1983). Selon ces auteurs, la tradition 
n’est jamais figée ; elle se transforme continuellement afin de 
répondre à des besoins contemporains. Cette perspective met 
l’accent sur les processus de changement, plutôt que sur une 
opposition binaire entre tradition et modernité. Ainsi, les 
pratiques traditionnelles postpartum peuvent relever de 
processus de continuité, d’adaptation, de transformation, voire 
de disparition. Dans cette logique, la pratique de l’eau chaude 
peut être réinterprétée, combinée à des pratiques modernes 
ou revitalisée par les jeunes générations, ce qui justifie le titre 
de notre article :" Les nouvelles faiseuses d’eau chaude". 
 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

66 

Sur le plan méthodologique, cette étude adopte une approche 
qualitative afin de mieux comprendre l’évolution des pratiques 
de soins traditionnels postpartum. Cette démarche permet 
d’analyser les représentations, les discours et les expériences 
des différents acteurs concernés. La recherche a été menée en 
milieu urbain, où la pratique de l’eau chaude en tant que 
service payant est plus visible, ainsi qu’au sein de ménages où 
les soins familiaux demeurent largement présents. Ce double 
ancrage permet de comparer les formes traditionnelles de 
soins pratiquées dans le cadre familial avec celles proposées 
dans un contexte commercial. 
Au total, dix entretiens semi-directifs ont été réalisés auprès de 
femmes expertes du lignage, détentrices de savoirs 
traditionnels au sein des familles ; de prestataires de soins 
traditionnels exerçant à titre lucratif ; de bénéficiaires de ces 
soins, notamment des jeunes accouchées ; et d’agents de 
santé, en particulier des sages-femmes. Des entretiens ont 
également été menés via les réseaux sociaux avec la 
propriétaire d’un institut de bien-être spécialisé dans les soins 
postpartum, installée à Port-Gentil. Ces entretiens ont porté 
sur le déroulement des soins, les modes de transmission des 
savoirs, les motivations à monnayer ces pratiques, ainsi que les 
perceptions et changements observés. Enfin, des observations 
directes ont été effectuées lors de la préparation et de 
l’administration des soins, permettant de documenter les 
gestes, les produits et outils utilisés, l’organisation des séances 
de soins et les interactions entre les différents acteurs. 
 
1. Résultats 

 
Nous avons observé ce soin périodique qui débute 
généralement dès la sortie de la maternité. L’informatrice 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

67 

principale de cette séquence, prénommée Cécile, n’est pas la 
jeune mère, mais la mère de l’accouchée, chargée de pratiquer 
l’eau chaude sur sa fille. Elle exprime ainsi son rôle et la place 
qui lui revient dans cette situation particulière : 
 

Je n’ai pas reçu de formation en tant que telle. C’est en 
observant les gestes de ma mère lorsqu’elle me faisait 
l’eau chaude que j’ai appris à le faire à ma propre fille. 
C’est un devoir pour moi. Toute femme qui vient 
d’accoucher doit être remise en forme. Si après son 
accouchement ma fille reste sans soin, sans massage, 
sans bien manger, les bouches parleront de qui ? De 
moi. On dira : “Tu n’as plus de mère ? Il n’y a pas de 
femmes dans votre famille ?” Donc c’est à moi de tout 
réparer. Même si le rituel ne dure qu’un jour, je l’aurai 
fait.  
 

Le récit de Cécile met en évidence une transmission 
intergénérationnelle du rituel de l’eau chaude, de mère en fille, 
impliquant parfois trois générations (grand-mère, mère et fille). 
Il révèle également le poids du regard social : une mère serait 
fortement critiquée si elle manquait de prendre soin de sa 
musonfi. Ne pas s’occuper de sa fille après l’accouchement 
équivaudrait à « gaspiller » son corps, une négligence 
interprétée comme une forme de malveillance. Cette intention 
est plus fréquemment attribuée à la belle-mère, perçue dans 
les représentations sociales comme capable de « brûler » le 
corps de sa belle-fille si des tensions relationnelles existent. 
Toutefois, en cas de force majeure, notamment lorsque la 
musonfi est orpheline, la belle-mère est appelée à assumer ce 
rôle, puisqu’elle devient symboliquement une mère pour elle. 
Néanmoins, une distance demeure généralement entre belle-



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

68 

mère et belle-fille, fondée sur le respect, la pudeur et les 
hiérarchies de statut. 
Dans l’organisation domestique gabonaise, la mère reste la 
principale responsable des soins apportés à ses enfants, y 
compris à l’âge adulte, lors de situations particulières telles que 
la maladie, l’accouchement ou le handicap. Dans le contexte de 
la naissance, sa présence et son attention sont jugées 
indispensables au bon déroulement du rituel de l’eau chaude. 
Traditionnellement, cette pratique est réservée à la mère ou à 
la grand-mère de la jeune accouchée. Ces femmes sont 
investies de la mission de transmettre des conseils permettant 
de vivre sereinement la maternité tout en préservant l’intimité 
corporelle de la musonfi. Ghislaine Sathoud évoque à ce propos 
"l’art de la maternité", auquel sont initiées les jeunes mères. 
Dans la société gabonaise, l’accouchement seul ne suffirait pas 
à faire d’une femme une femme pleinement accomplie. Le 
rituel de l’eau chaude est ainsi perçu comme un rite de passage 
participant à la fabrication sociale de la femme (Provost, 2006). 
Lorsque les normes traditionnelles sont strictement 
respectées, cette initiation peut s’étendre jusqu’à deux années 
après la naissance de l’enfant. Cette durée est plus aisément 
supportable dans les foyers polygamiques, où l’éloignement 
conjugal est socialement accepté. La polygamie apparaît alors 
comme un moyen de concilier la sexualité masculine avec 
l’abstinence sexuelle post-partum (Bounang Mfoungue, 2012). 
En revanche, dans les contextes urbains monogames, une 
abstinence prolongée favorise les relations sexuelles 
extraconjugales masculines (Desgrées du Loû & Brou, 2004). 
Cette réalité conduit de nombreuses femmes à écourter leur 
séjour chez leur mère ; c’est alors cette dernière qui se déplace 
pour assurer les soins. 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

69 

La faiseuse d’eau chaude doit être une personne de confiance. 
Les filles sont naturellement plus proches de leur mère que de 
leur belle-mère, et ce choix est rarement interprété comme un 
affront. Même mariée, une femme peut retourner 
temporairement chez sa mère après l’accouchement. L’aide de 
la belle-mère est parfois refusée, celle-ci étant souvent perçue 
comme porteuse de mauvaises intentions, en raison d’une 
représentation sociale persistante de la belle-mère comme 
rivale. Bien que les belles-filles appellent leurs belles-mères 
"maman" par alliance, une distance liée à la honte, au respect 
et à l’inégalité de statut limite l’accès à l’intimité corporelle. La 
nudité de la belle-fille n’est généralement tolérée que dans des 
situations exceptionnelles, telles que l’accouchement ou le 
rituel de l’eau chaude. Inversement, la belle-fille n’assistera la 
belle-mère qu’en cas de maladie, davantage par bienveillance 
que par devoir (Geschiere, 1985). 
La séance observée s’est déroulée en fin de journée, bien 
qu’elle puisse également avoir lieu le matin. Cécile fait chauffer 
l’eau sur un feu de bois, qu’elle juge plus efficace que la 
gazinière, car « l’eau du gaz se refroidit vite ». L’eau est portée 
à ébullition avec des plantes médicinales, puis transvasée dans 
une bassine, tandis qu’une autre bassine d’eau froide est 
préparée. L’eau froide permet de manipuler la serviette 
trempée dans l’eau bouillante. Selon les groupes ethniques, 
cette serviette peut être remplacée par un petit balai en 
bambou. L’outil est tapoté sur l’ensemble du corps de 
l’accouchée, de la tête aux pieds, avec une insistance 
particulière sur le ventre, afin de favoriser l’évacuation des 
caillots de sang (lochies). Après ce massage, la femme peut soit 
s’accroupir pour recevoir de l’eau chaude entre les jambes, soit 
s’asseoir sur un seau contenant de l’eau chaude afin que la 
vapeur facilite l’écoulement du « mauvais sang ». Les femmes 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

70 

interrogées expliquent que l’eau chaude permet également de 
prévenir divers maux tels que les migraines, les douleurs 
dorsales ou les courbatures, d’où l’expression « réparer le corps 
» employée par Cécile. Le rituel vise aussi à embellir le corps de 
la jeune mère, à redonner de l’éclat à sa peau. La faiseuse d’eau 
chaude est ainsi investie de la mission symbolique de "sauver le 
mariage" de la jeune femme : il s’agit à la fois de restaurer son 
apparence (effacer le masque de grossesse, aplatir le ventre) et 
de "remettre en place" ses parties intimes, afin d’éviter un 
éventuel rejet conjugal. Sathoud souligne que "mettre en état 
cet instrument" permet à la femme d’assumer ses fonctions, au 
premier rang desquelles figure le devoir conjugal (Sathoud, 
2008). Selon Fainzang et Journet (1988), le pouvoir de 
séduction sexuel confère à la femme une forme de pouvoir 
conjugal, ce qui explique pourquoi nombre d’entre elles 
hésitent à reprendre les relations sexuelles sans avoir accompli 
cette étape rituelle. 
Le rituel de l’eau chaude ne se limite pas au bain. Il inclut 
également l’"attache du pagne", consistant à bander 
étroitement le ventre afin de l’aplatir et de favoriser la remise 
en place des organes et du bassin. Le pagne est porté toute la 
journée et retiré uniquement pour dormir ou au moment des 
repas. Une alimentation chaude et nutritive est recommandée 
pour favoriser la montée de lait et "nettoyer le ventre". Cécile 
prépare quotidiennement des bouillons de poisson ou des 
soupes de feuilles de manioc à la pulpe de noix de palme, riches 
en protéines et en fer. Chez les Myènè1, le Ndouakowo (un 
bouillon de poisson ou de viande accompagné de bananes 
plantain) est réputé pour redonner des forces à la jeune mère. 
Au-delà des soins corporels, la mère assure également les 
tâches domestiques et la prise en charge du nourrisson, 

                                                           
1 Groupe ethnolinguistique du Gabon 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

71 

permettant à la musonfi de se reposer. Lorsque vient le 
moment de clore les soins, la faiseuse d’eau chaude est 
remerciée par son gendre, qui lui "refroidit les mains". Ce geste 
symbolique se matérialise par des dons en pagnes, en denrées 
alimentaires et en argent destiné au transport, notamment 
lorsque la mère vient du village. Cette rétribution n’est jamais 
perçue comme une rémunération, l’eau chaude relevant d’un 
devoir familial et non d’une activité lucrative. 
En dehors du cercle familial, certaines femmes expérimentées 
proposent désormais des services payants. Elles interviennent 
soit de manière informelle, par le bouche-à-oreille, soit dans 
des cadres plus institutionnalisés. Nous avons ainsi rencontré 
Maman Soso, une veuve reconnue dans son quartier pour sa 
pratique de l’eau chaude. Son activité a débuté lorsqu’une 
voisine, lui a demandé de la soigner car sa mère était 
souffrante. Depuis, elle est régulièrement sollicitée, 
notamment par des femmes isolées. Les clientes fournissent le 
bois et les plantes, tandis que Maman Soso met à disposition 
son savoir-faire et ses marmites lorsque les clientes se 
déplacent chez elle. La tarification n’est jamais fixe : le 
paiement s’effectue après les soins, "selon le cœur" des 
clientes, parfois en nature. Cette activité lui permet aujourd’hui 
de subvenir partiellement à ses besoins, réduisant sa 
dépendance financière envers ses enfants. 
Enfin, certaines faiseuses d’eau chaude innovent en créant de 
véritables entreprises de bien-être. C’est le cas de Mme Y., 
fondatrice du spa traditionnel Ndouakowo. Héritière de savoirs 
transmis de mère en fille, elle a su conjuguer traditions 
postpartum et formations en esthétique et en marketing pour 
structurer une offre commerciale. Sa structure propose des 
soins post-accouchement dits « ancestraux » ainsi que des 
produits cosmétiques à base d’essences naturelles issues de la 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

72 

forêt gabonaise, tels que le beurre de moabi2. La stratégie de 
communication met en avant l’authenticité et l’héritage 
culturel, tout en recourant à des termes anglophones comme 
Yoni steam afin de séduire une clientèle jeune, urbaine et 
connectée. Présente sur les réseaux sociaux, l’institut affiche 
ses tarifs et recueille des témoignages de clientes 
majoritairement issues des classes moyennes, mais aussi de 
femmes en situation de rupture familiale ou 
géographiquement éloignées de leurs proches. 
 
2. Discussion 

 
Les soins postpartum, comme nous l’avons montré 
précédemment, sont traditionnellement assurés dans le cadre 
strictement familial. La jeune accouchée, entourée de femmes 
expérimentées du lignage (mère, belle-mère ou grand-mère) 
bénéficie d’un accompagnement quotidien durant une période 
socialement perçue comme sensible et déterminante pour sa 
santé physique et symbolique. Dans ce cadre domestique, les 
soins sont dispensés selon une logique de réciprocité et 
d’obligation sociale. Les aînées du lignage pratiquent l’eau 
chaude en échange d’un respect social, de dons symboliques ou 
de services ultérieurs rendus au sein de la famille ou de la 
communauté. L’exemple du "refroidissement des mains" de la 
belle-mère par le beau-fils, consistant à donner de l’argent ou 
de présents pour compenser l’exposition répétée à la chaleur, 
illustre bien ce système où la cohésion sociale et le respect des 
normes communautaires priment sur toute logique de profit. 
Offrir ces soins relève ainsi à la fois d’un devoir moral, d’une 

                                                           
2 Le Moabi est un arbre dont le fruit produit du beurre. Celui-ci est utilisé par les populations locales comme 
huile de cuisson et produit cosmétique.  

 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

73 

responsabilité communautaire et d’une forme de 
reconnaissance symbolique. Toutefois, les transformations 
sociales contemporaines contribuent à une reconfiguration 
progressive de ce modèle familial. L’indisponibilité des proches, 
l’éloignement géographique des familles, l’affaiblissement des 
solidarités familiales, ainsi que les conflits intergénérationnels 
(notamment les accusations de sorcellerie à l’encontre des 
belles-mères) incitent de plus en plus de femmes à recourir à 
des prestataires proposant des soins traditionnels postpartum 
contre rémunération. Parallèlement, ces transformations 
poussent des femmes expérimentées, des matrones ou encore 
des esthéticiennes à commercialiser des savoirs acquis par 
héritage familial. Ce qui était autrefois intégré à la vie sociale et 
régulé par les normes communautaires se trouve ainsi 
progressivement soumis à une logique marchande, fondée sur 
l’offre et la demande et sur la recherche d’un revenu individuel. 
La pratique de l’eau chaude cesse alors d’être exclusivement un 
geste social pour devenir un bien économique. 
Ces "nouvelles faiseuses d’eau chaude" ne se limitent pas à 
l’administration du bain : elles prodiguent également des 
conseils alimentaires et assurent parfois un soutien 
psychologique, reproduisant certaines fonctions 
traditionnellement assumées par la famille, comme c’est le cas 
de Maman Soso ou de Mme Y. Les services de Maman Soso, 
proposés à domicile ou dans des espaces communautaires 
(quartiers), favorisent une relation de proximité et une 
accessibilité immédiate. Le caractère payant de ces soins 
s’inscrit dans une logique de reconnaissance du savoir-faire des 
prestataires, qui valorisent leur expertise tout en générant un 
revenu, contribuant ainsi à leur autonomisation économique. Il 
s’agit le plus souvent de femmes âgées, veuves ou retraitées, 
évoluant dans des contextes marqués par la précarité 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

74 

économique et l’absence de protection sociale. La pratique des 
soins post-partum constitue alors un revenu complémentaire 
venant s’ajouter à d’autres activités (agriculture, petit 
commerce) ou aides familiales. Dans ce cadre, Maman Soso 
mise sur un modèle fondé sur la proximité sociale et la 
flexibilité tarifaire. Les clientes peuvent payer après les soins, 
en espèces ou en nature, sans montant prédéfini. En pratiquant 
des "prix de famille", la prestataire se protège des accusations 
de "faire du commerce", souvent associées à une recherche 
exclusive du profit. Ainsi, bien que rémunérés, ces soins 
continuent d’intégrer des formes de solidarité, notamment à 
travers des tarifs réduits ou des échanges non monétaires pour 
les femmes vulnérables. Cette configuration illustre ce que Karl 
Polanyi (1983) désigne comme une économie « encastrée » 
dans les relations sociales, où l’activité marchande reste 
indissociable des liens sociaux. Arthur Kleinman (1980) souligne 
également que l’activité économique des femmes ne se limite 
pas à la seule dimension monétaire, mais intègre des logiques 
sociales et culturelles telles que la solidarité et la transmission 
des savoirs. 
À l’inverse, Mme Y., entrepreneure, s’inscrit dans une logique 
plus formalisée fondée sur une stratégie marketing mobilisant 
le registre de l’ancestralité. Les travaux de Fatiha Fort et 
François Fort (2006) sur le marketing des produits du terroir 
montrent que la quête d’authenticité, associée à un sentiment 
de nostalgie, constitue un trait dominant du consommateur 
post-moderne, conduisant parfois à une idéalisation du passé 
sans réel ancrage historique. En mettant en avant l’ancienneté 
et le caractère « ancestral » de son savoir-faire, Mme Y. déploie 
un marketing tourné vers le passé afin de séduire une clientèle 
urbaine en quête de soins traditionnels perçus comme plus 
efficaces que les soins biomédicaux. Outre les soins 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

75 

postpartum, elle propose des soins capillaires et corporels, ainsi 
que des tisanes, huiles et accessoires de bain traditionnels 
permettant de recréer l’expérience à domicile. La 
fréquentation de ces espaces de bien-être concerne 
principalement des femmes actives issues des classes 
moyennes et supérieures, disposant d’un pouvoir d’achat plus 
élevé que les clientes de Maman Soso. Ces femmes recherchent 
des soins personnalisés combinant tradition et modernité, et 
valorisent les pratiques traditionnelles non plus comme une 
obligation culturelle, mais comme un choix individuel. L’ajout 
d’éléments nouveaux (création d’espaces spécialisés, 
tarification formalisée, médiatisation via les réseaux sociaux, 
vente de produits modernes tels que tisanes amincissantes ou 
compléments alimentaires) témoigne d’une transformation 
profonde des soins post-partum. 
S’inscrivant dans une lecture dynamique de la tradition, Eric 
Hobsbawm et Terence Ranger (2006), ainsi que Dejan 
Dimitrijevic (2004), montrent que l’invention de la tradition 
consiste à introduire de nouvelles pratiques tout en leur 
conférant une apparence d’ancienneté afin de renforcer leur 
légitimité. Les nouvelles faiseuses d’eau chaude mobilisent 
ainsi l’héritage ancestral pour justifier l’introduction de 
nouveaux gestes, produits ou tarifs. Cette stratégie permet 
d’adapter la tradition aux exigences contemporaines sans la 
disqualifier, tout en rassurant les clientes et leurs familles. 
Néanmoins, cette transformation n’est pas exempte de 
tensions. Certaines familles perçoivent l’intervention de 
prestataires extérieures comme une intrusion dans un domaine 
relevant traditionnellement du cercle familial. Des conflits 
peuvent également émerger autour des méthodes employées 
(types de massages, durée du chauffage de l’eau, usage des 
plantes médicinales). Certaines estimant que les soins proposés 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

76 

ne respectent pas les normes, tandis que d’autres les jugent 
excessivement modernisés. Dans ce contexte, les prestataires 
peuvent être accusées d’incompétence ou de pratiques 
illégitimes. En retour, elles revendiquent la maîtrise de leur 
savoir-faire et la légitimité de leur expertise. Ces désaccords 
traduisent une lutte symbolique pour la définition du « bon soin 
», opposant savoirs familiaux et savoirs traditionnels désormais 
professionnalisés. 
 
Conclusion 
 
Les soins post-partum peuvent ainsi être appréhendés comme 
une tradition dynamique, initialement inscrite dans un cadre 
domestique et lignager, puis progressivement réinventée sous 
forme de services payants et commerciaux. Si la continuité 
symbolique demeure à travers les gestes, l’usage des plantes 
médicinales et les discours mobilisés, elle tend toutefois à 
masquer une rupture structurelle profonde, marquée par 
l’émergence de nouveaux espaces de soin (instituts 
spécialisés), de nouvelles relations sociales (cliente/prestataire) 
et de nouvelles logiques économiques. L’analyse met en 
évidence que les transformations sociales contemporaines 
(conflits intergénérationnels, affaiblissement des solidarités 
familiales, recomposition des modèles conjugaux) contribuent 
à redéfinir la place de la mère ou de la belle-mère dans la prise 
de décision dite « thérapeutique ». Le recours à des services 
payants favorise une certaine autonomie des femmes, tant 
pour les bénéficiaires que pour les prestataires, mais accentue 
également les tensions intrafamiliales, notamment lorsque les 
choix de soins post-partum s’écartent des normes socialement 
établies. Il ne s’agit toutefois pas d’une professionnalisation au 
sens strict du soin traditionnel post-partum. L’exercice de cette 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

77 

activité n’est pas toujours guidé par une logique de profit 
maximal, mais davantage par la nécessité d’assurer la 
subsistance du ménage. Les revenus générés demeurent le plus 
souvent complémentaires, sans constituer une source 
principale, bien qu’ils participent, à des degrés variables, à 
l’autonomisation économique des femmes. En revanche, les 
femmes qui créent des spas ou des instituts spécialisés 
s’inscrivent davantage dans une logique entrepreneuriale, 
mobilisant des stratégies commerciales et marketing plus 
élaborées. 
Cette évolution n’est pas sans conséquences. La transition d’un 
soin fondé sur l’entraide familiale vers une prestation de 
service marchande transforme la nature même de la relation 
soignante. La dimension affective, morale et symbolique du 
soin tend alors à être partiellement remplacée par une relation 
plus contractuelle et transactionnelle. Néanmoins, malgré ces 
dynamiques de transformation, les femmes gabonaises 
continuent de recourir massivement à la pratique de l’eau 
chaude en milieu domestique, quel que soit leur statut social. 
Ce rituel demeure perçu comme un rite de passage 
fondamental, marquant la clôture d’un statut et l’avènement 
d’un autre : celui d’une femme considérée comme forte, 
accomplie et capable d’affronter les épreuves de la vie sociale. 
 
Références bibliographiques : 
 
ANOUA, Adou Serge Judicaël, 2020. « La question de la prise en 
charge postnatale dans la culture obstétricale akyé en Côte 
d’Ivoire » in Antropo, 43, pp. 51-66. 
BOUNANG MFOUNGUE Cornelia, 2012. Le mariage africain, 
entre tradition et modernité : étude socio-anthropologique du 



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

78 

couple et du mariage dans la culture gabonaise. Thèse de 
doctorat en Sociologie. Université Paul Valéry - Montpellier III.  
ATCHORY Romuald, OUATTARA Zié Adama, 2025. Pratiques 
reclusives Post-Partum et Santé Maternelle chez les Odzukru de 
Côte d’Ivoire, in European Scientific Journal, 21 (9), pp. 86-110. 
DESGREES DU LOU Annabel et BROU   Hermann, 2004. « La 
reprise des relations sexuelles après la naissance : normes, 
pratiques et négociations à Abidjan, Côte d’ivoire », in Série 
Santé de la Reproduction, Fécondité et Développement. 
Documents de recherche n° 3. Laboratoire Population-
Environnement-Développement, 2004, pp. 1-12  
DIMITRIJEVIC Dejan et al, 2004. Fabrication des traditions, 
inventions de modernité, Paris, Editions de la maison des 
sciences de l’homme,  
Fainzang Sylvie, Journet Odile, 1988. La femme de mon mari. 
Anthropologie du mariage polygamique en Afrique et en 
France. Paris, L’Harmattan. 
FORT Fatiha, FORT François, 2006. « Alternatives marketing 
pour les produits de terroir », in Revue française de gestion, 
2006/3, Éditions Lavoisier, pp .145-159. 
GESCHIERE Peter, 1985, « La visite des belles-mères chez les 
Maka. Une rébellion contre les hommes ? », in :  Femmes du 
Cameroun. Mères pacifiques, femmes rebelles, J-C BARBIER, 
Paris, Karthala/Orstom, (coll. « hommes et société »), pp.193- 
215. 
HOBSBAWM Eric et RANGER Terence, 2006. L’invention de la 
tradition. Paris, Editions Amsterdam. 
KLEINMAN, Arthur, 1980. Patients and Healers in the context of 
culture. Berkeley, University of California Press. 
POLANYI Karl, 1983. La grande transformation. Aux origines 
politiques et économique de notre temps. (Nouvelle édition), 
Paris, Gallimard, coll. Bibliothèque des sciences humaines.  



Vol 2 N° Spécial Nouvel An 2026, Relecture d’Afrique   
 

79 

PROVOST Julie-Pascale, 2006. Identité et genre au Gabon : Les 
femmes de Libreville. Mémoire de maitrise en anthropologie, 
Université Laval. 
SAILLANT Francine, 1999. « Femmes, soins domestiques et 
espace thérapeutique », in Anthropologie et Sociétés, 23(2), 
pp. 15-39. 
SATHOUD Ghislaine Nelly Huguette, 2008, L’art de la maternité 
chez les Lumbu du Congo : Musonfi, Paris, L’Harmattan. 


