POUR UNE HERMENEUTIQUE DES « ORIKI » DE LA
DIVINITE ORO

BABALOLA Oba-Nsola Agnila Léonard Clément
Université de Parakou/ Bénin

obanshola@yahoo.fr,

0197586740/ 0194291846

YAYI Bio Sourou Oladélé

Université d’Abomey-Calavi/Bénin
yayioladele@yahoo.fr,

0197577581 / 0195602651

Résumé

Les études sur la divinité Oro des Yoruba et le culte qui lui est dédié sont
quasi inexistantes surtout dans le domaine des études francophones. Ce
manque d’engouement trouve sa justification dans la loi du silence qui
caractérise la société initiatique. Heureusement, pendant le culte annuel qui
lui est consacré, sont proférées des paroles littéraires appartenant a diverses
catégories génériques. Cette étude s’intéresse spécifiquement au « Oriki », le
panégyrique, et vise & montrer comment cette parole littéraire peut étre
source de connaissance de cette divinité. Elle s ‘appuie sur un corpus de trois
piéces orales élaboré suivant la démarche expérimentale. L herméneutique
et l'analyse stylistique ont servi d’ancrage théorique a ['examen de ce
matériau. Au bout du compte, [’étude parvient a la conclusion que les
« oriki » de Oro, dans leur déploiement, utilisent un faisceau de fragments
dont le décodage permet d’appréhender certains aspects du culte, notamment
ses origines, la nature de la divinité et sa fonction de régulation sociale. Les
« oriki » se dévoilent, du coup, comme un moyen de conservation et de
transmission du savoir.

Mots clés : Oro — Oriki — parole littéraire — fragments — conservation et
transmission de savoirs.

Abstract

Studies on the Yoruba divinity Oro and the worship dedicated to it are almost
non-existent, especially within the fiel of Francophone scholarship. This lack
of interest can be explained by the law of silence that characterises initiatory

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026


mailto:obanshola@yahoo.fr
mailto:yayioladele@yahoo.fr

societies, Fortunately, during the annual festival devoted to this deity, literaty
utterances belonging to different generic categories are performed.

This study focuses specifically on the « oriki », the panegyric form, and seeks
to show how this literary expression can serve as a source of knowledge about
the deity.The research is based on a corpus of three oral pieces analysed
through an experimental approach.

Hermeneutics and stylistic analysis provide the theoretical framework for
examining this material. Ultimately, the study concludes that the « oriki » of
Oro, in their performance, draw upon a network of fragments whose
decoding helps to understand certain aspects of the cult -particularly its
origins, the nature of the deity, and its role in social regulation. The « oriki »,
therefore, emerge as a means of preserving and transmitting knowledge.
Keywords : Oro — Oriki — literary speech — fragments — preservation and
transmission of knowledge

Introduction

Oro est I’une des divinités les plus importantes du panthéon
yoruba. Paradoxalement, elle est trées peu connue dans le
domaine de la recherche. Cette situation trouve peut-étre sa
justification dans la loi du silence qui caractérise la société
initiatique organisée autour de cette divinité. Mais si I’on admet
avec M. BOWRA (1966, p. 35) que les chants de I’homme
primitif révelent sa mentalité, nous estimons qu’un examen
minutieux des différentes paroles proférées pendant le culte
annuel consacré a la divinité peut apporter quelques sillons de
lumiére sur ce culte multiséculaire et identitaire du peuple
Yoruba. Le cadre cette réflexion ne pouvant pas permettre
d’aborder toutes les productions littéraires orales du culte, nous
avons choisi de nous intéresser a « oriki », le panégyrique, de la
divinité. Tous les rituels accomplis pendant le culte y sont en
effet marqués.

Cette étude vise globalement & montrer que les «oriki »
proférées pendant le culte Oro comportent des agrégats qui
permettent de pénétrer 1’ame du culte. De facon spécifique, il
s’agit de démontrer que les « oriki » de la divinité Oro dévoilent
d’une part sa nature, et d’autre part sa fonction de régulation

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



sociale. Pour atteindre ces objectifs, nous postulons que les
« oriki » sont sources de connaissance de la divinité. Dans leur
déploiement, ils sont émaillés de fragments qui révelent les
caracteres de la divinité et renseignent sur son réle social. Pour
vérifier ces hypothéses et atteindre efficacement les objectifs
visés, 1’étude s’appuie sur un corpus de trois « oriki », obtenus
grace a la méthode expérimentale : collecte des «oriki» a
I’occasion des rituels ; soumission du matériau a un traitement
qui comprend le codage (Ori), la transcription phonétique selon
1”alphabet yoruba, la traduction juxtalinéaire, puis la traduction
littéraire pour le rendre accessible a tous. L’herméneutique et
I’analyse stylistique ont servi d’ancrage théorique pour I’analyse
de ces paroles.

La réflexion s’articule autour de deux axes. Le premier
procéde a la clarification du concept « oriki » et présente le
corpus. Le deuxieme analyse le corpus et dégage les ressorts qui
font de ces « oriki » les sources de connaissance de la divinité.

1. Clarification du concept « oriki » et présentation du
corpus illustratif de I’étude

1.1.  Approche définitionnelle du concept « oriki »
« Oriki » est un mot yoruba. Il est formé du substantif « Ori »
signifiant « téte » et du verbe « ki », « saluer ». Littéralement,
« oriki » signifie « saluer la téte ». La téte désigne 1’ancétre, le
fondateur de la famille. La « téte », c’est le référent historique et
méme parfois mythique auquel s’identifient les membres d’une
famille, d’une communauté chez le Yoruba. Décliner le « oriki »
de quelqu’un, c’est lui rappeler ses origines et 1’histoire de sa
famille, dans ses moments de gloire, mais aussi ceux de ses
déboires. C’est le réintroduire dans son identité profonde, ses
racines. L’oriki, rappelle Pierre Verger, cité par G.
DIETERLEN (1965, p. 241) «... est destiné a conserver
I’équilibre des choses et des ¢éléments en les définissant de

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



nouveau, en leur redonnant 1’existence, en les recréant, en les
renouvelant et en les réactualisant »

Mais il convient de rappeler que «oriki » n’est pas
réservé exclusivement aux hommes. Certaines plantes ont des
«oriki » qu’il faut d’abord décliner avant d’en cueillir les
feuilles ou d’en arracher les racines. Sans ce rituel, tout ce qui
est entrepris avec ces feuilles ou racines est inefficace. Cela ne
peut d’ailleurs en étre autrement, car I’oriki, précise Pierre
Verger, cité par G. DIETERLEN (1965, p. 241) « reléve de cet
¢lément que les civilisations basées sur 1’écriture ont perdu,
c¢’est-a-dire de la « puissance du verbe », de « I’expression faite
vie » »,

Cette extension du « oriki » a presque toutes les entités
aussi bien matérielles qu’immatérielles a stirement amené M.
SACHNINE (1997, p. 211) a le définir comme « une appellation
personnelle, poéme de louange donné a toute entité du monde
yoruba (lignage, ville, plantes, animaux etc. »

Les « oriki » sont donc des poémes laudatifs ayant un
arriere fond historique parfois trés prégnant. Les divinités,
considérées la plupart du temps comme des ancétres morts, ont
aussi leur «oriki », toujours décliné par les voix autorisées,
quand les circonstances 1’exigent.

1.2.  Le corpus illustratif de I’étude

Le culte Oro se pratique au Nigéria et au Benin. Le cadre
cible de la présente étude est le Bénin. Au Bénin, le culte
s’observe dans deux grandes régions : le département du Plateau
et ’ancien royaume de Sab¢. Dans les deux régions, les « oriki »
de Oro se déclinent a I’occasion des priéres de culte en hommage
a la divinité et celles de son appel. lls interviennent aussi pendant
le rituel de purification. Dans la région Sabe, la récitation du
« oriki » de Baba Agba? constitue une étape fondamentale de ce

1 Dans la hiérarchie des Oro dans la région Sabé, Baba Agba est le chef supréme. Son nom signifie d’ailleurs
littéralement « pére grand ». Il signifie simplement le plus puissant. Quand il apparait, tous les autres Oro

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



rituel ; dans la région du Plateau, ils servent parfois d’intermede
entre deux gestes rituels. On les entend enfin, lorsque les Oro,
dans la région Sabg¢, rendent visite a lya | 'Oro. Celle-ci accueille
chaque Oro par la déclinaison de son « oriki ».

Les « oriki » de la divinité Oro se présentent sous deux formes.
Certains sont contenus dans les prieres, ils les ouvrent ; d’autres
sont autonomes. Ori 1 et Ori 2 sont des « oriki » autonomes ; ils
sont recueillis dans la région Sabé. Ori 3 ouvre la priére a la
divinité avant son appel. Il est recueilli a Sakété, dans le Plateau.
Les Oriki n’ont pas une structure fixe et rigide. A. RICARD
(1995, p. 60), décrivant les caractéristiques de ce grand genre
poétique, écrit: « L’oriki, par exemple, est I'un des grands
genres de la poésie yoruba, (...). L’oriki est a la fois une
situation de langage et un genre poétique (...) mais garde une
grande fluidité de contenu et de structure ». Olatunji, dont les
propos ont été empruntés par A. RICARD (1995, p. 61), est
beaucoup plus explicite, quant au caractere fugace de la structure
des «oriki » :

Chague oriki est une chaine de themes minimaux de
louange, appelés unités panégyriques qui traitent
chaque aspect du sujet; chaque récitant ou
compositeur propose ce dont il peut se souvenir. Les
unités peuvent étre ordonnées de facon variée ;
certaines sont oubliées. Chaque oriki est une
performance qui peut laisser de cOté certaines unités
ou en ajouter d’autres ; si le poete ou I’interprete n’a
pas assez de temps, s’il est pris par les contraintes
de la radio ou de la télévision, il peut oublier, ou ne
pas avoir le temps de développer certaines « unités
d’¢loges.

s’éclipsent de fagon spontanée de la scéne du village, sauf les aja Oro qui redoublent d’ardeur, dans leurs
aboiements envodtants.

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



Il va de soi que les panégyriques des divinités en général,
et ceux de Oro en particulier, ne soient pas partout identiques,
et que méme entre deux performances du méme orant,
s’observent des variations. C’est pour montrer cette variété que
les trois oriki retenus présentés dans les tableaux ci-dessous. lIs
le sont aussi surtout parce qu’ils mettent micux en évidence les
phénomenes visés en étude.

Tableau n° 1: Corpus “oriki” de “Oro” 1

Transcription des versets du “oriki” Texte poétique

« oriki »

1. A gt yén bo ori

P.rel / v /sub c.0.d/ v /sub c.o.d

Qui/ piler/ igname/couvrir/téte

Qui pile I’igname pour couvrir la téte

2. O gba akowé gbangba

P.p suj/ v /sub c.0.d/ adv

Tu / prendre/ diplome/ publiqguement
Tu prends le dipléme publiquement

3. Oju kin epa

Sub suj/ num. /sub c.c.|

(Eil /un/arachide

Un ceil comme la graine d’arachide

4. Oju kin ere

Sub suj/ num. /sub c.c.|

Oeil / un /haricot

Un ceil comme le grain du haricot

5. Anu pépéye kii sa aghado
Sub suj/ sub c.n /nég /v /sub c.o.d

Bouche/ canard/ ne pas/ picorer / mais
La bouche du canard ne picore pas le mais

6. peperepe tuta bulunkan

Idéo /sub adj/idéo

Idéo. /calme/idéo.
Interjection

Qui se couvre la téte
d’igname pilée,

Tu es le plus en vue
de tous.

Tes yeux  sont
multiformes,

Et voit tout.

Le bec du canard ne
picore pas le mais.
Peperepe tuta
bulunkun!

Qui lance la hache
pour enlever I’ceil
de la sorciére !
Avec son pouce, il
creve I’ceil de Egi
Oko.

Peperepe

On s’adresse a lui, il
fait autre chose !
Qui peut te défier ?
La tombe n’avale
pas partiellement le
cadavre.

L’enfant ne se
moque pas de la
nuque de sa mére.
Olasanda Oro , je
t’invoque !

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026




P.rel/ v /sub c.0.d/ v /sub c.0.d/sub c.n
Qui/lancer/hache/enlever/ceil/sorciere
Qui lance la hache pour enlever I’ceil de la sorcicre

8. Afi atanpa fi yo oju Egi oko

Pré /sub c.c.m/P.p /v /sub c.0.d/ sub c.n
Avec/ pouce/pour /enlever /ceil/ Egi oko
Avec le pouce, il enléve I’ceeil de Egi oko

9. peperepe
Idéo

Idéophone
Interjection

10. A bawi 6 sé mi lowo

P.ind suj/P.p c.o.i/v /P.p suj/v/P.ind c.0.d/ pré/sub c.c.|
On/ asp./ s’adresser/ I/ faire /autre/dans main

On s’adresse a lui, il fait autre chose

11. Tani I& ni ti ¢e, ko si

P.int/ v/ v /pré/ P.p attr/ nég / v
Qui/pouvoir /dire/ pour/ toi/ ne pas/ exister
Qui peut dire pour toi n’existe pas ?

12. Agbala oku kii ghé ok ti

Sub suj/sub c¢.n/ nég / v/sub c.o.d/ v
Fosse/mort/ne pas/prendre/mort/laisser
La fosse ne refuse pas le mort.

13. Ipako iya eni kii pa omo li erin

Sub suj/sub c.n/adj.pos/nég /v/sub c.o.d/pré/sub
Nuque/mere/poss./ne pas/tuer/enfant/prép./rire
L’enfant ne se moque pas de la nuque de sa mere.

14. Olagsandu Oro mopé € o

Sub adj /sub app/P.p suj/v /P.p c.0.d/pdm.ins
Idem/ idem/ je /appeler/ toi / idem

Olusunda Oro, je t’appelle.

15. Ti a ba gbé li igho olugbohun a gha &

Conj.sub/ P.p suj. /viviprép/ sub c.c.l/ Sub suj /P.p suj/iv/
P.pc.od
Quand/il/asp./aboyer/dans/forét/écho/il/prendre/lui

Quand on aboie dans la forét, I’écho le relaie.

Quand on crie dans
la forét, 1’écho capte
le cri.

Meére, porte-moi la
couronne.
Couvre-moi
couronne.
Enigmatique Iroko,
je t’invoque.

de ta

Je te rends
hommage, Baobab.
Je te rends

hommage, Ancétre.
Je vous hommage
aujourd’hui,
Carrefour.
Je te
hommage,
Majestueux
Carrefour.
Quand I’enfant se
mire, le miroir lui
renvoie son image.
Quand [D’adulte se
mire, il wvoit sa
propre image.

Avec les sacrifices

rends

du monde, nous
arrangeons le
monde.

Avec les sacrifices
de purification,
nous sollicitons
Orunmila.

Car l’eau vient

toujours a bout du
feu, ravageur soit-il.
De nombreuses
pluies humidifient
le sol asséché.
Quand ’on martele
le mortier avec le
pilon, la terre
tremble.

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026




Sub
attr

16. Iy4 mi a déri adé si mi

suj/adj.pos/ P.p suj/ v [/sub c.o.d/pré/P.p
Meére / ma/elle/ porter/couronne /sur/ moi

Ma mére me portera la couronne.

17.E fi eri adé ki ¢ fi bo misiara

P.p sujiv/sub c.o.d/sub c.n/conj/P.p
c.o.d/pré/sub c.c.l
Vous/faire/téte/couronne/que/vous/faire/couvrir/moi
[sur/corps

Couvrez-moi de la couronne royale.

sujivivl - P.p

18. Iroko awiweré mo pé é o

Sub/sub app/P.p sujivIP.p
Iroko/ idem /je / appeler/ toi /idem
iroko awiwere, je t’appelle.

c.0.d/pdm.ins

19. Mo s¢ ibare, araba nla

P.p suj/ % /sub c.o.d/adj.pos/sub c.n/adj.q
Je / faire/ révérence/ toi/ baobab/ grand

Je te fais révérence, grand baobab.

20. Mo se iba re aso agba
P.psuj/v/subc.o.d/adj.pos/subc.n/adj.q
Je /faire/révérence/toi/pagne/ancestral
Je te fais révérence, Pagne ancestral.

21. Mo se iba win li jo oni erita meta

P.p suj/v/sub c.o0.d/adj.pos/pré /sub c.c.t/sub c.n
Je/faire/louange/vos/dans/jour/aujourd’hui/ carrefour
Je te fais révérence, aujourd’hui, vous, carrefour !

22. Mo se iba re o, abidi kigi kigi erita meta

P.p suj/ v/sub c.o.d/adj.pos/pdm.ins/sub adj/ sub c.n
Je/ faire/ louange/ ta/idem/idem /carrefour

Je te fais révérence, abidi kigi kigi, le carrefour.

23. Bi omo ba wo digi a ba elédaa re padé
Conj.sub/sub  suj/P.p suj/v /sub c.0.d/P.p
c.0.d/adj.pos/v
Quand/enfant/il/regarder/miroir/il/créateur/son/
rencontrer

Quand I’enfant regarde le miroir, il rencontre son créateur.

suj/sub

24. Bi alagba ba wo digi aba Elédaa r¢ padé

Quand Sango
gronde dans le ciel,
tout I’univers
tremble.

Quand le tonnerre
z&bre le ciel de son
épée, et hommes, et
femmes tremblent
de peur.

Petit et grand ont un
respect craintif pour
la lame du coiffeur.
Avec un seul baton,
le peulh conduit des
milliers de beeufs.
Oro, mon pére,
Bienvenue !

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026




Conj.sub/sub suj/P.p sujiv /sub c.0.d/ P.p suj/ sub
c.0.d/adj.pos/ v

Quand/grand /il /regarder /miroir/ il/créateur/son
rencontrer

Quand le grand regarde le miroir, il rencontre son créateur

25. Awa ghé eho ayé a fi se il¢ ayé

P.p suj/v/sub c.0.d/sub c.n/P.ind suj/v/sub ¢.0.d/ sub c.n
Nous/prendre/sacrifice/monde/on/faire/maison/ monde
Nous prenons le sacrifice du monde pour parfaire le monde

26. A gbé ebo étutu afi se Qranmila

P.ind suj/v/sub c.0.d/sub c.n/P.ind suj/v/ sub c.o.d/
On/prendre/sacrifice/purification/on/faire/idem

On prend le sacrifice de purification, on fait Oranmila

27. Nitoripé patapata ni omi n pa or6 uné

Loc conj.sub/ adv/conj/sub suj/ v /sub c.0.d/sub c.n
Parce que /totalement/que/eau/tuer/fureur/feu
Parce que I’eau tue totalement la fureur du feu

28. Opolopo 0jo nii pa oro egben ile

Adv/sub suj/P.rel suj/v / sub c.0.d/ sub c.n /sub c.n
Beaucoup/pluie/qui /tuer/ fureur/ sécheresse/ terre

C’est beaucoup de pluies qui tuent la fureur de la
sécheresse

29. Bi omo ara ayé ba n g 0do, idagiri 4 maa baile
Conj.sub/sub suj/dét/sub c.n/gér/v/sub c.o.d/sub suj/P.p
suj/gér /v /sub c.o.d

Quand/enfant/du/monde/en train/piler/

mortier/ convulsion/elle/en train/ terrasser/terre

Quand les enfants du monde pilent le mortier, la convulsion
terrasse la terre

30. Bi Sango ba pé odu li oké ghbogbo ayé a4 maa sa
kijokijo

Conj. sub/sub. suj/gér/v/sub. c.0.d/pré/sub
c.c.l./Adj.ind/sub suj/P.p suj/gér/v/idéo

Quand/idem/en  train/appeler  /bruit /dans /ciel/
tout /monde /il /en train /fuir /rapidement

Quand Sango appelle le bruit dans le ciel, tout le monde
fuit rapidement

31. Bi ara b4 sa, ti ako ti abo ni erun koba

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026




Conj.sub/sub suj/gér/v/conj.coo/sub c.0.d/conj.cood/sub
.0.d/P.rel/sub suj/v

Quand/tonnerre/en train/couper/et/male/et/femelle/
que/peur/ rejoindre

Quand le tonnerre sévit, la peur rejoint et le male et la
femelle

32. Ati éwe ati agba ni won teriba fi abé afari
Conj.coo/subsuj/conj.coo/subsuj/P.rel/ P.p suj/v lpré /
sub attr/ subc.n

Et/ gosse/et /adulte/quelils  /incliner/pour/couteau/
coiffeur

Et le gosse et 1’adulte s’inclinent pour le couteau du
coiffeur

33. Opa ken soso ni Fualani fi n da igba maalu

Sub c.c.m/adj num/adj.g/conj/sub suj/frég/v /adj
num/sub c.o.d

Baton/un /seul /que /peulh /conduire / mille / beeufs

Le peulh conduit mille beeufs avec un seul baton

34. Oro baba mi, kwaabo
Sub suj/sub app/adj.pos/ sub
Oro/pére / mon/ bienvenue
Oro mon pére, bienvenue

Source : données recueillies a Kaboua, commune de save, la
nuit du dimanche 05 octobre 2013.

Tableau n° 2: Corpus “oriki” de “Oro” 2

Transcription des versets du “oriki” Texte  poétique

« oriki »

1. Akunyun Oro baba wa Akunyun Oro,

Sub /sub /sub /adj.pos notre pere !

Idem/ idem /peére /notre Trés épais

Akunyun Oro notre pere Le bec du canard
ne picore pas le

2. Péperepe mais !

Idéo Insaisissable singe

Trés épais aux fesses grosses !

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



Tres épais
3.Enu  pépéye ko sa  agbado
Sub /subc.n/ nég/ v /subc.o.d

Bouche/ canard/ ne/ pas/ couper/ mais
La bouche du canard ne coupe pas le mais

4. Bisi bisi obo abi idi gbangba
Loc adv/ sub /det/
idéo/ idéo/ singe/avec/fesses /grosse
Ca et 13, singe aux fesses grosses

sub /adj.q

5. A n ti{siigbe, n ti ara r¢ si ona
P.p. suj/asp/v/P.p. c.o.d. /pré /sub c.c.l./P.p suj/v/P.p
c.o.d/pré/sub c.c.l.
On/en  train/pousser/
pousser/ lui /sur/ chemin
On le pousse dans la brousse, il se remet sur le
chemin

lui/dans/brousse/ il/

6. Akunyun baba Oro
Sub apos/sub/sub c.n
Idem/pére / idem
Akunyun, le pére des Oro

7. Oni ni 0jo re

Adv / aux /sub attr/adj.pos
Aujourd’hui/ étre/ jour / ton
Aujourd’hui est ton jour

8. Oro Akando lakalaka fiafia
Sub /sub /idéo

Oro /Akando/ idem

Oro Akando lakalaka fiafia

9. O wa gi ewé ko subu

P.p suj/ v/ sub c.0.d/subsuj/ nég / v
Il/déraciner/arbre/feuille/ne pas/tomber

Il déracine I’arbre et la feuille ne tombe pas

10. O fi ajawo ilé yo ajé

On le pousse dans

la brousse, il se
remet sur le
chemin !

Akunyun, péere des
Oro,

Aujourd’hui est ton
jour!

Oro Akando,
lakalaka fiafia

Il déracine 1’arbre
et aucune feuille ne
tombe !

Il entre par la
toiture pour enlever
la sorciére !

En plein jour, il
chasse le sorcier !
Vent qui crie ici,
crie la-bas !

Tu es tres précieux,
mon pére !

J’ai  trouvé ou
m’accrocher !

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026




P.p suj/v/sub /v /subc.c.l/v/sub c.o.d
Il/faire/plafond/rentrer/maison/enlever/sorciére

Il rentre dans la maison par le plafond pour enlever
la sorciere

11. O fi osan gangan 1é 0s6

P.p suj/v/sub c.c.t/v/sub c.0.d

11/ faire/ midi/ idéo/ chasser / sorcier
Il fait chasser le sorcier en plein jour.

12. Aféfé ké nibi ké 16hun-un
Sub suj/ v fadv /v fadv

Vent/ crier / ici / crier / la-bas
Le vent crie ici, crie la-bas

13. Iyéé ni baba mi

sub attr/ aux /sub suj/adj.pos
poivre/ étre / pére/ mon
Mon pére est précieux

14. Mo ri ibi so

P.p suj/ v fadv/ v

Je / voir / ol / accrocher
Je vois ou m’accrocher

Source : Recueilli a Kilibo, commune de Ouésse, le 12 octobre
2013, de « lya loro », 65 ans, membre de la société initiatique

Oro.

Tableau n° 3: Corpus “oriki” de “Oro” 3

Transcription des versets du “oriki”

Texte poétigue « oriki »

1.Afefe a se oko weléwelé

Sub suj/P.rel/ v /sub c.0.d/adv/ adv
Vent/ qui/ faire/herbe/vite/ vite
Vent qui fait I’herbe vite vite

2.0mimi toéré mi toré: mi
Subadj/adv/v /adv/ v
Avaleur/tout/avaler/ tout/ avaler
Avaleur, avale tout, avale tout

3. Agbon ja oloko nda

Vent qui agite les herbes
dans tous les sens !

Qui avale tout !

Le guépier tombe, le
paysan décampe.

Il avale le grenier entier et
cure les dents avec le
pilon.

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026




Sub suj/ v /subsuj/v
Guépe/ tomber/ propriétaire champ/ fuir
La guépe tombe, le propriétaire du champ fuit

4. A gbe dka mi fi omorin 6do6 yan ¢yin

P.p suj/v/sub.c.0.d/v/pré/subc.c.m/v/ sub c.o.d
Il/prendre/grenier/avaler/avec/pilon/curer/dent

Il prend le grenier, I’avale ; cure les dents avec le pilon

5. O st tan & fi éwé ipin na idi

P.p suj/v/vIP.p suj/Pré. sub c.c.m/sub c.n/ v /sub c.o.d
Il/déféquer/finir/il/avec/feuille/épine/essuyer/ anus

Il finit de déféquer ; il essuie I’anus avec les feuilles a épines

6. Oni ima fisi imu éke nsa

Sub  sujlc.nfasp.visub  c.od/  sub  syj
Propriétaire/nez/ouvrir/nez/mensonge/fuir

Le propriétaire du nez ouvre le nez, le mensonge fuit

fasp./lv

7. O joko fi iru we idi

P.p suj/ v/ pré/sub c.c.m /v /sub c.0.d

11 /s’asseoir/avec/queue/ entourer/fesse

11 s’assoit, entoure les fesses avec la queue

8. O lanbi lanbi

P.p/ idéo / idéo

Il /gigantesque/gigantesque
Il est tres gigantesque

9. Oro apata firi firi

Sub /sub app /idéo/ idéo
Oro/ rocher/énorme/ énorme
Oro, le rocher trés énorme

10. O Ié Layindé bo oko yanri

P.p suj/ v/ sub c.0.d/ Dét / sub c.c.l / sub c.n
Il/chasser /Lanyindé/retourner/champ/légume
Il chasse Lanyindé du champ de légume

11. O le Alaké bo oko ato

P.p suj /v /sub c.0.d/Dét/ sub c.c.l/ sub c.n
Il/chasser/Alaké/retourner/champ/sésame
Il chasse Alake du champ de sésame

Aprés avoir déféqué, il
nettoie 1’anus avec les
feuilles a épines

Il respire, le menteur
détale

Il s’assoit, sa queue lui
ceinture son corps

Qu’il est gigantesque !

Oro, le rocher le plus
gigantesque !
Il chasse Layindé du
champ des feuilles
médicinales

Il chasse Alake du champ
de sésame

Source : Recueilli a Awayi, commune de Kétou, le 03 aolt 2013.

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026




2. Les Oriki Oro, un tissu de fragments

Nous désignons par fragments, des paroles codees
transmettant certaines connaissances contenues dans les
« Oriki ». Les fragments repérés ont trait a 1’origine de la
divinité, sa nature et sa fonction sociale.

2.1.  Lesorigines de la divinité

Les récits sur ’origine du culte Oro sont nombreux et
variés. Mais on peut les regrouper en trois grandes catégories :
certains inscrivent la naissance de Oro dans les faits divers,
d’autres en font une divinité révélée, et d’autres, enfin, lient son
origine au culte rendu aux morts. Les récits situant 1’origine du
culte dans les faits divers seraient des récits fabriqués de toutes
piéces par les pourfendeurs du culte, font observer certains
dignitaires du culte. Les panégyriques faisant allusion a cette
origine sont d’ailleurs quasi inexistants.

La tendance qui érige Oro en une divinité révélée,
I’esprit du vent, tire son fondement du récit selon lequel un
chasseur aurait pénétré le domaine d’un étre mi-homme mi-
animal, un « lo ». L’étre fit prisonnier le chasseur et 1’astreignit
a fendre du bois. Au 7° coup de hache assené sur le tronc de
I’arbre mort, un morceau de bois se serait détaché et aurait
produit un bruit étrange et terrifiant avant de se ficher dans le
sol. Ce bruit sema la débandade dans le rang des femmes qui
allérent ou au champ, ou au marigot. Un chasseur, témoin de
I’événement, arracha 1’étrange morceau de bois. Il y attacha un
morceau de corde. La nuit tombée, il se retira du village, se cacha
derriere un bosquet et fit tournoyer la spatule en 1’air. Le résultat
fut le méme. Les hommes, alertés par ce bruit terrifiant, prirent
aussi peur. On consulta le Fa. Il révéla qu’il s’agissait d’une
divinité bienfaisante qui éloignera du village tous les esprits

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



maléfiques. Des sacrifices furent indiqués. Ainsi serait né le
culte Oro.

L’allusion a ce mythe de naissance du culte transparait dans
certains panégyriques dédiés a la divinité. Le qualificatif « afefe
asoko wele wele », (Vent qui agite les herbes) dans Ori 3, v 1 et
Ori 2, v 13, ainsi que sa variante « Aféfe ké nibi ké 16hun-un »
(Vent qui crie ici, crie la-bas!) dans Ori 2, v13 expriment de
facon codée I’origine éolienne de la divinité Oro. L’origine de
Oro comme esprit du vent se lit aussi a travers 1’idéophone «
ldkaldka fiafia » dans Ori 2, v 9. Cet idéophone exprime un
déplacement ultra rapide d'un point a un autre. La voix de la
divinité entendue en un point du village peut s’entendre encore
a un autre endroit trés distant du point initial en quelques
fractions de seconde. La voix s’entend de fagon spontanée, d’un
point a un autre dans 1’espace.

Une des variantes du récit qui lie I’origine de Oro au culte
des morts situe a Iseyin, un village yoruba nigérian. Une reine,
contrainte de subvenir a ses besoins, se lanca dans le commerce
du bois mort. N’en ayant pas trouvé suffisamment pour
constituer un fagot, elle résolut de fendre le tronc d’un arbre
mort. Elle s’affairait a la tiche quand survint sur les lieux un
« o ». Il contraignit la reine a se dévétir. Son appétit n’étant pas
comblé aprés la premiére jouissance, il supplia la reine de le
laisser continuer a jouir des délices de la chair. Celle-ci le piégea
en exigeant qu’il introduisit d’abord son phallus dans la fente
ouverte par sa hache. L’étre s’exécuta. La reine retira la hache et
laissa prisonnier de la fente le phallus du «lo». Il mourut
d’atroce douleur. De cette relation naquit un gar¢on qui succéda
a son « pere » légitime au trone. Aucune des sept femmes du
nouveau roi ne congut. Le Fa fut consulté. Celui-ci révéla les
causes de I’infécondité, ainsi que les cérémonies propitiatoires
idoines. Les cérémonies exigées accomplies, le pére promit de
répondre a toutes les demandes de son fils. C’est alors que les
sept femmes du roi congurent. En hommage a ce pére est

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



instituée une cérémonie annuelle qui continue d’exister
jusqu’aujourd’hui.

Le qualificatif idéophone « peperepe », signifiant trés épais,
répéré aux versets 6 et 9 de Ori 1 et au verset 3 de Ori 2 est une
allusion instante a 1’aspect volumineux de la bouche de cet étre
mythique, désigné de facon codée dans les panégyriques par «
pépeye », canard. L’allusion est plus flagrante avec les
qualificatifs « obo ab "idi gbangba », (singe aux fesses nues), au
verset 4 de Ori 2 et « O joko firu we di » (Il s’assoit, la queue
ceinture son corps), au verset 7 de Ori 3. Ces qualificatifs
renvoient insidieusement a « lo », le pere mythique du roi dont
les femmes ne concevaient pas parce que celui-ci ne lui a pas
organisé des funérailles. Il n’a pas sacrifié a cette tradition parce
qu’il ignorait son vrai pere. Le respect des prescriptions du Fa a
permis de rétablir 1’équilibre rompu, par ignorance. L.’ame du
pére apaisée par les cérémonies propitiatoires peut continuer son
voyage ontologique et se fondre dans 1’égrégore des Anciens de
la communauté qui I’ont précédé. La référence aux qualificatifs
supra indiqués rappelle les circonstances de la naissance du culte
a ceux dont le niveau initiatique peut permettre de décoder ses
signes.

2.2.  Lescaractéres de la divinité

Dans leur déploiement, les panégyriques dévoilent Oro
comme une divinité redoutable. Il faut la redouter car elle est
capable des exploits les plus inouis. Ses différentes actions
évoquées dans le matériau d’analyse sont tres illustratives: «
Aso akéké yo oju aje » (Qui lance la hache pour enlever I’ceil de
lasorciere 1), Ori 1, v 7; « Afi atanpa afi yo oju Egi oko » (Avec
son pouce créve I’ceil de Egi Oko), Ori 1, v 8; « O f’aja wolé yo
ajé » (Tu entres par la toiture pour enlever la sorciere !), Ori 2, v
11. Enlever I’ceil de la sorciere, dont la seule évocation glace
d’épouvante les humains, et crever celui de Egi Oko, le génie de
la forét le plus craint chez les Yoruba, reléve d’un héroisme hors

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



pair, d’un acte épique. En effet, I’ceil détruit évoqué dans ces
versets ne se limite pas a I’ceil physique ; c’est aussi 1’ceil
spirituel. En détruisant I’ceil de chacune de ces entités, Oro les
anéantit, les réduit au néant. C’est la méme idée
d’anéantissement que met en relief I’exploit fantastique du
verset 10 de Ori 2: « Owuigi ewé kosubi » (Tu déracines I’arbre,
aucune feuille ne tombe). L’arbre déraciné est I’arbre maléfique,
celui qui accueille le sabat nocturne des esprits retors, un arbre
qui inspire la crainte, que les humains n’osent méme pas
approcher de peur qu’il ne leur arrive malheur. S’attaquer a un
tel arbre et le détruire définitivement témoigne de la toute-
puissance de Oro. Le caractéere redoutable de cette divinité
devient plus saisissant, lorsque par une série de métaphores, le
récitant de Ori 1 la rapproche de 1’eau qui éteint le feu ravageur
(v 27), du pilon qui martele le mortier (v 29), de Shango qui
gronde (v 30), de la lame rageuse du coiffeur (v 32). La divinité
Oro n’est pas que redoutable, elle est aussi sans pitié et sans
concession, car quiconque la défie creuse sa propre tombe, une
idée d’intransigeance déployée dans le verset 12 de Ori 1:
« Agbald ok kii gbé oki ti » (La tombe n’avale pas
partiellement le cadavre). Puissant et redoutable, Oro ne peut
que s’imposer comme guide, berger des humains, ce qui
explique son rapprochement avec le peulh qui conduit son
troupeau avec un seul baton, au verset 33 de Ori 1.

En définitive, ces panégyriques célébrent Oro comme une entité
trés puissante, intransigeante, une bergere a laquelle il faut
toujours se soumettre, pour ne pas s’attirer sa colére meurtricre.
Sa colére est dirigée contre les instigateurs du désordre.

2.3. Lafonction sociale de la divinité
Tous les initiés sont unanimes sur la fonction sociale du culte
Oro: il sert a rétablir I’équilibre rompu par les différentes
déviances comportementales humaines. Ces écarts sont
générateurs des maux dont souffre la communauté : les maladies

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



et les accidents de toutes sortes, les calamités naturelles, les
morts subites, etc. Le culte intervient pour briser le cycle infernal
de ces malheurs qui s’abattent sur la communauté. Oro sert donc,
selon les initiateurs du culte, a purifier. Cette fonction sociale du
culte résonne en écho dans les versets 25 et 26 de Ori 1 : « Awa
gbé ebo aye afi se ilé ayé » (Avec les sacrifices du monde, nous
arrangeons le monde) ; « Aghé ¢bo étutu afi se Oranmila »
(Avec les sacrifices de purification, nous sollicitons Orunmila).
L’évocation de “Orunmila”, I’autre nom de Ifa, dans cette quéte
n’est pas fortuite: “Orun” signifie “ciel” et renvoie chez le
Yoruba a I’idée de paradis; “mi” est le possessif “mon”; “la”
signifie “ouvrir’. “Qranmila” signifie littéralement “mon
ciel/paradis est ouvert”. Le morphéme “Qranmila” renvoie donc
a la notion de bonheur. Pendant le culte, “Orunmila” est
consulté¢ et c’est lui qui indique les sacrifices propriatoires
nécessaires a accomplir pour conjurer le mauvais sort et
conduire au bonheur dont réve tout humain. Ce nouveau cycle
de bonheur qu’inaugure le culte ne peut étre opérationnel que
par ’anéantissement des puissances négatives qui infestent la
communauté. Ce processus d’anéantissemnent peut se faire de
plusieurs maniéres. Elle peut consister a déstabiliser les esprits
retors en les plongeant dans une atmospheére de peur. Les versets
3 et 6 de Ori 3 rappellent cette stratégie: « Agbon jd oloko 7 du
» (Le guépier tombe, le paysan décampe) ; « Onimu 7 simu eké
7 sa » (Il respire, le menteur détale). « Agbon jd » et « Onimu 7
simu » désignent la divinité Oro, alors que « 0léko » et « eké »
symbolisent les forces du mal. Les actions de Oro, notamment
le bruit qu’il émet et sa respiration bruyante, effraient ces
puissances négatives qui n’ont autre choix que de prendre la
fuite et de s’éloigner des frontieres de la cité ou apparait Oro.
Leur disparition de 1’espace villageois est une garantie de paix
pour les populations. L’autre possibilité pour effacer les mauvais
esprits de la cité est le bannissement de leurs avatars. Ainsi,
pendant le culte certaines personnes considérees comme des

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



supp6ts du mal sont humiliées publiquement et chassées, sans
ménagement, du village. Cette humiliation publique détruit leur
puissance et les transforme en loque humaine. Cette démarche
d’anéantissement s’appréhende explicitement dans le verset 12
de Ori 2 « O fi gsangangan Ié 0sé » (En plein jour, tu chasses le
sorcier !) et les versets 10 et 11 de Ori 3 « O lé Ldayindé boko
yanri » (Il chasse Layindé du champ des feuilles médicinales) «
O le Alaké boko dtéo » (Il chasse Alaké du champ de sésame).
Le verbe «Ilé» (chasser) est sans équivoque, il indique
clairement le bannissement. Le sorcier est connu comme un
agent du mal. Layindé et Alake sont des prénoms usuels Yoruba.
Mais ils désignent ici certains hommes et femmes accomplissant
des actions nuisibles pour la communauté. lls annhilent la vertu
thérapeutique des plantes et affament en rendant la terre
improductive. Les bannir de le cité ne peut étre que bénéfique
pour la communauté. La derniére possibilité, la plus radicale, est
la destruction physique et spirituelle de 1’agent du mal, son
effacement de la surface de la terre. Cette option est rappelée
métaphoriquement dans le verset 10 de Ori 2: « Owugi ewé
kosubu » (Tu déracines I’arbre, aucune feuille ne tombe). Un
arbre déraciné est détruit pour toujours, il meurt et n’a plus la
possibilité de regénerer.

Conclusion

Au terme de cette étude, il apparait évident que les Oriki
constituent une catégorie genérique tissee avec des paroles
parfois codées, « de formules anciennes » (G. DIETERLEN,
1965, p. 239) auxquelles ne peuvent acceder que les initiés, des
intellectuels linguistiqguement outillés et ancrés dans la tradition.
Ces paroles communiquent certaines connaissances sur la
divinité et le culte qui lui est consacré. Ce qui rejoint O. A. L. C.
BABALOLA (2022, p. 105) qui soutient que les paroles
littéraires autour de la divinité «Oro» obéissent a «la

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



philosophie de définir cette divinité a la fois dans son histoire,
dans son interaction avec les humains, et surtout dans les réseaux
de puissance qu’elle incarne » La défragmentation de ces
fragments a permis de se rendre compte que les Oriki de la
divinité Oro dévoilent en filigrane les origines du culte, la nature
de la divinité et surtout sa fonction de régulation sociale.
L’hypotheése selon laquelle les Oriki sont sources de
connaissance est ainsi vérifiée. Les oriki ne sont donc pas « la
louange pour la louange, (...) ils « situent les collectivités
humaines dans le temps, I’espace, le groupe au sein duquel elles
vivent,; (... Comme un constant retour aux sources, ils
évoquent pour la plupart les origines des clans dont ils exaltent
au besoin le passé le plus lointain, parfois le plus récent, quand
il est auréolé de gloire » A. BOGNIAHO, (1987, p. 59.) IIs sont
des moyens pour conserver et transmettre certaines
connaissances aux génerations futures.

Références bibliographiques

- BABALOLA Oba-Nsola A. L. Clément, 2022,
« Analyse morphosyntaxique et sémantique des dénominations
de la divinité oro chez les yoruba du Bénin », in CELLIDD
(Cahier des Etudes Linguistiques, Littéraires et Interculturelles
pour le Développement Durable) N° 004, 2022, pp 103-129.

- BOGNIAHO Ascension, 1987, « Littérature orale au
Bénin : essai de classification endogéne des types de parole
littéraire », Ethiopiques n°46-47. Revue trimestrielle de culture
négro-africaine. Nouvelle série 3éme et 4éme trimestre - volume
4, pp.53-64.

- BOWRA C. Maurice, 1966. Chant et poésie des peuples
primitifs, Paris, Payot.

- DIETERLEN Germaine, 1965. Textes sacrés d’Afrique
Noire, Paris, Gallimard.

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



- IROKO Félix, 1983. « Littérature orale : le panégyrique
claniqgue du souvenir », in Notre librairie, La littérature
béninoise, n°69 ; mai-juillet

- RICARD Alain, 1995. Littératures d’Afrique noire (Des
langues aux livres), Paris, CNRS éditions et Karthala.

- SACHNIME Michka, avec la collaboration de Akin
AKINYEMI, 1997. Dictionnaire yoruba-francais, Karthala et
IFRA.

Publié chez les Editions Francophones Universitaires d’Afrique/ Janvier 2026



